

Scanned by CamScanner





# فيعلائم الظهور

آیت الله حاج سید محمد حسن میرجهانی طباطبایی است تحقیق: سعید عرفانیان - محمد جواد اسلامی





## فنرست مطالب

#### جزء سوم كتاب

## موسوع الدهور در علامات ظهور ولئعصر المعالم ١٩١

| ۲۲ | بخش هفتم: در احــاديث صادقيّه |
|----|-------------------------------|
| ۲۲ | ۳۶۴/حديث اوّل                 |
| ۲۳ | 780/حديث دوم                  |
| 74 | 786 حديث سوم                  |
| ۲۵ | ۳۶۷/حدیث چهارم                |
| ۲۵ | /۳۶۸ حدیث پنجم                |
| 79 | ٣۶٩/ حديث ششم                 |
| 78 | ۳۷۰/حدث هفتم                  |
| ra | ٣٧١/حديث هشتم                 |
| ra | ٣٧٢/ حديث نهم                 |
| ra | ٣٧٣/حدث دهم                   |

| Γ• | ۲۷۴/حديث يازدهم         |
|----|-------------------------|
| ٣١ | ۳۷۵/حدیث دواز دهم       |
| ٣٢ | ۳۷۶/حدیث سیزدهم         |
| m  | ٣٧٧/حديث چهاردهم        |
| m  | ۳۷۸/حدیث پانزدهم        |
| T* |                         |
| rr | ۳۸۰/حدیث هفدهم          |
| ٣٥ |                         |
| ٣۶ | ۳۸۲/حدیث نوزدهم         |
| ٣٧ | ۳۸۳/حدیث بیستم          |
| ٣٩ | ۳۸۴/حدیث بیست و یکم     |
| ¥1 | ۳۸۵/حدیث بیست و دوم     |
| ۴۸ | ۳۸۶/حدیث بیست و سوم     |
| ۴۸ | ۳۸۷/حدیث بیست و چهارم . |
| ۴۸ | ۳۸۸/حدیث بیست و پنجم    |
| F4 | ۳۸۹/حدیث بیست و ششم     |
| ۵٠ | ۳۹۰/حدیث بیست و هفتم    |
| ۵٠ |                         |
| ۵۱ |                         |
| ۵۳ |                         |
| ٥٣ | ۳۹۴/حدیث سی و یکم       |
| ۵۴ | ۳۹۵/حدیث سی و دوم       |
| ۵۴ | ۳۹۶/حدیث سی و سوم       |
| ۵۵ | ۳۹۷/حدیث سی و چهارم     |

| ۵۶ | /۳۹/حدیث سی و پنجم                           |
|----|----------------------------------------------|
| ۵۸ | موعظة مؤلّف فقير                             |
| ۶۰ | ۳۹۹/حدیث سی و ششم                            |
| ۶۲ | ۴۰۱/حدیث سی و چهارم                          |
| ۶۲ | ۴۰۱/حدیث سی و پنجم                           |
| ۶۳ | ۴۰۱/حدیث سی و ششم                            |
| ۶۳ | ۴۰۲/حدیث سی و هفتم                           |
| 94 | ۴۰۲/حدیث سی و هشتم.                          |
| ۶۵ | ۴۰۵/حدیث سی و نهم                            |
| ۶۵ | ۴۰۶/حدیث چهلم                                |
| ۶۵ | ۴۰۷/حدیث چهل و یکم                           |
| 99 | ۴۰۸/حدیث چهل و دوم.                          |
|    | ۴۰۹/حديث چهل و سوم                           |
|    | ۴۱۰/حدیث چهل و چهار                          |
|    | ۴۱۱/حديث چهل و پنجم                          |
|    | ۴۱۲/حدیث چهل و ششم                           |
|    | ۴۱۳/حديث چهل و هفتم                          |
| ۶۹ |                                              |
| ۶۹ | ۴۱۵/حدیث چهل و نهم.                          |
| ٧٠ |                                              |
| ٧٢ |                                              |
| vr | 780 A 20 20 20 20 20 20 20 20 20 20 20 20 20 |
| σ  |                                              |
| رم |                                              |
| /۵ | ۴۲۱/حدیث بنجاه و بنجه                        |

| ٧۶  |                             |
|-----|-----------------------------|
| vv  | ۴۲۲/حديث پنجاه و ششم        |
| W   | ۴۲۳/حديث پنجاه و هفتم       |
| γΛ  | ۴۲۴/حديث پنجاه و هشتم       |
| γΛ  |                             |
| V9  | ۴۲۵ / حدیث پنجاه و نهم      |
| V9  |                             |
| ٨٠  | ۴۲۷/حدیث شضت و یکم          |
| ۸٠  | ۴۲۸/حدیث شصت و دوم          |
| ٨٠  | ۴۲۹ / حدیث شصت و سوم        |
| ۸۲  | ۴۳۰ / حديث شصت و چهارم      |
| 90  | ۴۳۱/حدیث شصت و پنجم         |
| ٩۶  |                             |
| ۹۶  | ۴۳۲/حدیث شصت و ششم          |
|     | ۴۳۳ / حدیث شصت و هفتم       |
| ٩٧  | ۴۳۴ / حدیث شصت و هشتم       |
| ٩٧  | ۴۳۵ /حدیث شصت و هشتم        |
| 99  | ۴۳۶ / حديث شصت و نهم        |
| 1.1 | ۴۳۷ / حدیث هفتادم           |
| 1.4 | ۴۳۸/حدیث هفتاد و یکم        |
| 1.0 | 000 01-60 [ 1 1 1 - 1 / FT9 |
|     |                             |
| 1.0 |                             |
| 1.5 |                             |
| 1.5 | ۴۴۲/حديث هفتاد و پنجم       |
| 1.7 |                             |
| 1.7 |                             |
|     |                             |
| ١٠٨ |                             |
| ١٠٨ | ۴۴۶/حديث هفتاد و نهم        |

| 1.9         | ۲۴۷/ [حدیث] هشتادم                                       |
|-------------|----------------------------------------------------------|
| 1.9         | ۴۴۸/حدیث هشتاد و یکم                                     |
|             | ۴۴۹/حديث هشتاد و دوم                                     |
|             |                                                          |
| ۲۸۳         | <b>بخش هشتم:</b> از كتاب نواثب الدهور [در اخبار كاظميّه] |
|             | ۴۵۰/حدیث اوّل                                            |
|             | ۴۵۱/حدیث دوم                                             |
|             | ۴۵۲/حدیث سوم                                             |
|             | ۴۵۳ / حدیث چهارم                                         |
| YAY         | ۴۵۴ / حدیث پنجم                                          |
|             | ۴۵۵ / حدیث ششم                                           |
| YAA         | ۴۵۶ / حدیث هفتم                                          |
|             | ۴۵۷ / حدیث هشتم                                          |
| ۲۹۰         | ۴۵۸ / حدیث نهم                                           |
| ۲۹ <b>٠</b> | ۴۵۹ / حدیث دهم                                           |
| Y91         | ۴۶۰/حدیث یاز دهم                                         |
| 797         | ۴۶۱/حديث دوازدهم                                         |
| ۲۹۳         | ۴۶۲/حدیث سیزدهم                                          |
| 794         | ۴۶۳/حدیث چهار دهم                                        |
| r90         | ۴۶۴/حدیث پانزدهم                                         |
| 190         | قسمت دوم از بخش هشتم در اخبار رضویّه                     |
| (90         | ۴۶۵ / حديث اوّل                                          |
|             | ۴۶۶ / حديث دوم                                           |
|             | ۴۶۷/حدیث سوم                                             |

| Υ٩Λ | ۴۶۸ / حدیث چهارم                                    |
|-----|-----------------------------------------------------|
| 799 | ۴۶۹ / حدیث پنجم                                     |
|     | ۴۷۰/حدیث ششم                                        |
| ٣٠٠ |                                                     |
| ٣٠٠ |                                                     |
|     | ۴۷۳/حدیث نهم                                        |
| ٣٠١ |                                                     |
|     | ۴۷۵ / حدیث یازدهم                                   |
| ٣٠٢ |                                                     |
| ٣٠۴ |                                                     |
|     | قسم سوم از بخش هشتم در اخبار تقویّه                 |
| ٣٠٥ |                                                     |
| ٣٠۶ | ۴۷۹ / حدیث دوم                                      |
| ٣٠٨ | ۴۸۰/حدیث سوم                                        |
| ٣١٠ | ۴۸۱ / حدیث چهارم                                    |
| ٣١١ |                                                     |
| rir | ۴۸۳/حدیث ششم                                        |
|     |                                                     |
| ٣١۴ | <b>بخش نهم</b> :كتاب نوائب الدهور [در اخبار نقويّه] |
| ٣١۴ | ۴۸۴ / حديث ٖ اوّل                                   |
| r14 | ۴۸۵/حدیث دوم                                        |
| ٣١٥ | قسمت دوم از بخش نهم [در اخبار عسكريّه]              |
| ٣١٥ | ۴۸۶ / حديث اوّل                                     |
| ۳۱۸ | ۴۸۷ / حدیث دوم                                      |

| ٣١٩               | ۴۸۸ / حدیث سوم                                             |
|-------------------|------------------------------------------------------------|
| ٣٢٠               | ۴۸۹/حدیث چهارم                                             |
| ٣٢٠               | ۴۹۰/حدیث پنجم                                              |
| TY1               | ۴۹۱/حدیث ششم                                               |
| TTT               | قسمت سوم: اخبار قائميّه                                    |
| <b>۳۲۳</b>        | ۴۹۲/حديث اوّل                                              |
| mo                | ۴۹۳/حدیث دوم                                               |
| TFT               | ۴۹۴/حديث سوم                                               |
| ٣۶٠               | ۴۹۵/حدیث چهارم                                             |
| 751               | ۴۹۶/حديث پنجم                                              |
| الدهور            | پایان بخش نهم از دوازده بخش کتاب نوائم                     |
|                   |                                                            |
| 1.1<br>∞.000000   |                                                            |
| TSF               | بخش دهم: در اخبار صحابيّه و تابعيّه                        |
| TSF               |                                                            |
| TSF               | ۴۹۷/خبر اؤل                                                |
| TS4               | ۴۹۷/خبر اؤل<br>۴۹۸/خبر دوم<br>۴۹۹/خبر سوم                  |
| TSF<br>TSO<br>TSS | ۴۹۷/خبر اؤل<br>۴۹۸/خبر دوم<br>۴۹۹/خبر سوم                  |
| TSF<br>TSO<br>TSS | ۴۹۷/خبر اؤل<br>۴۹۸/خبر دوم<br>۴۹۹/خبر سوم                  |
| TSF               | ۴۹۷/خبر اؤل<br>۴۹۸/خبر دوم<br>۴۹۹/خبر سوم<br>۵۰۰/خبر چهارم |
| TSF               | ۴۹۷/خبر اؤل<br>۴۹۸/خبر دوم<br>۴۹۹/خبر سوم                  |
| TSF               | ۱۹۹۷/خبر اوّل                                              |
| TSF               | ۱۹۹۷/خبر اوّل                                              |
| TSF               | ۱۹۹۷/خبر اوّل                                              |

| ۸۰۸/خبر دوازدهم      |
|----------------------|
| ٥٠٩/خبر سيزدهم       |
| ۵۱۰/خبر چهاردهم۰۰۰   |
| ٥١١/خبرپانزدهم       |
| ٥١٢/خبر شانزدهم      |
| ١٥١٣/خبر هفدهم       |
| ١٥٢/خبر هجدهم        |
| ٥١٥/خبر نوزدهم       |
| /۵۱۶خبر بیستم        |
| ۵۱۷/خبر بیست و یکم   |
| ۵۱۸/خبر بیست و دوم   |
| ١٩٥/خبر بيست و سوم   |
| ۵۲۰/خبر بیست و چهارم |
| ۵۲۱/خبر بیست و پنجم  |
| ۵۲۲/خبر بیست و ششم   |
| ۵۲۳/خبر بیست و هفتم  |
| ۵۲۴/خبر بیست و هشتم  |
| ۵۲۵/خبر بیست و نهم   |
| ۵۲۶/خبر سیام         |
| ۵۲۷/خبر سی و یکم     |
| ۵۲۸/خبر سی و دوم     |
| ۵۲۹/خبر سی و سوم     |
| ۵۳۰/خبر سی و چهارم   |
| ۵۳۱/خبر سی و پنجم    |

| ٣٨٢        | ۵۳۲/خبر سی و ششم        |
|------------|-------------------------|
| ۳۸۳        | ۵۳۳/خبر سی و هفتم       |
| ٣٨٣        | ۵۳۴/خبر سی و هشتم       |
| TAT        | ۵۳۵/خبر سي و نهم        |
| <b>TAY</b> | ۵۳۶/خبر چهلم            |
| ٣٨٨        | ۵۳۷/خبر چهل و یکم       |
| ٣٨٨        | ۵۳۸/خبر چهل و دوم       |
| ٣٨٩        | ۵۳۹/خبر چهل و سوم       |
| ٣٨٩        | ۵۴۰/خبر چهل و چهارم     |
| ٣٩٠        | ۵۴۱/خبر چهل و پنجم      |
| ٣٩٠        | ۵۴۲/خبر چهل و ششم       |
| ٣٩٠        | ۵۴۳/خبر چهل و هفتم      |
| <b>T9T</b> | ۵۴۴/خبر چهل و هشتم      |
| <b>T9T</b> | ۵۴۵/خبر چهل و نهم       |
| <b>T9F</b> | ۵۴۶/خبر پنجاهم          |
| ٣٩٥        | ۵۴۷/خبر پنجاه و يکم     |
| T95        | ۵۴۸/خبر پنجاه و دوم     |
| <b>T9V</b> | ۵۴۹/خبر پنجاه و سوم     |
| ٣٩٧        | ۵۵۰/خبر پنجاه و چهارم . |
| ٣٩٨        | ۵۵۱/خبر پنجاه و پنجم    |
| ٣٩٨        | ۵۵۲/خبر پنجاه و ششم     |
| ٣٩٩        | ۵۵۳/خبر پنجاه و هفتم    |
| ۴          | ۵۵۴/خبر پنجاه و هشتم    |
| ۴۰۳        | ۵۵۵/خبر پنجاه و نهم     |
| 4.9        | ۵۵۶/خبر شصتم            |
|            | 1                       |

## جزء چهارم کتاب



## نوائب الدهور در علائم ظهور حجّت منتظّر ﷺ



| بخش یازدهم: [در اخبار کَهَنه و منجّمین و اهل شهود]                   |
|----------------------------------------------------------------------|
| گفتار اوّل                                                           |
| گفتار دوم۸                                                           |
| گفتار سوم                                                            |
| گفتار چهارم                                                          |
| كلمات محيى الدين                                                     |
| گفتار پنجم                                                           |
| گفتار ششم                                                            |
| گفتار هفتم                                                           |
| گفتار هشتم                                                           |
| گفتار نهم                                                            |
| گفتار دهم                                                            |
| گفتار یازدهم                                                         |
| گفتار دوازدهم                                                        |
|                                                                      |
| بخش دوازدهم                                                          |
| بهرة اوّل                                                            |
| اخبار اشعيا راجع به بابل و عراق                                      |
| كيفيّت خواندن آيات صفحة عج                                           |
| اخبار شعیای نبی بشارت به ظهور حضرت بقیّة الله عجّل الله تعالی فرجه٩٣ |
| بهرهٔ دوم                                                            |

| ١٠٢  | برهان دوم                    |
|------|------------------------------|
| ١٠٥  | برهان سوم                    |
| ١٠٨  | برهان چهارم                  |
| ١٢٣  | برهان پنجم                   |
| 175  | برهان ششم                    |
| 187  | بهرهٔ سوم از بخش دواز دهم    |
| 107  | فائدة                        |
| 104  | بشارت دیگر از زبور           |
| ١۵۵  | بشارت دیگر از زبور داود      |
| 18٣  | بيانٌ فيه التبيان            |
| 180  | بهرهٔ چهارم از بخش دوازدهم   |
| 1٧1  |                              |
| 184  | بشارت دیگر: رؤیای دانیال     |
| 190  | و امّا خواب دوم دانیال       |
| 19.7 | در بیان توضیح و شرح این رؤیا |
| ۲۰۴  | خواب دیگر دانیال             |
| ۲۰۴  | راجع به علائم آخرالزمان      |
| ۲۰۸  | باب دواز دهم از کتاب دانیال  |
| ۲۰۹  | بهرهٔ ششم از بخش دوازدهم     |
| ۲۱۷  | بشارت دیگر از کتاب حَبَقُوق  |
| ΥΥΛ  | بهرهٔ هفتم از بخش دوازدهم    |
| rm   | حرف الف                      |
| rra  | حرف باء                      |
|      | وامّا حرف لام                |
|      | وامًا حد ف ميم               |

| 74  | وامّاحرف نون                 |
|-----|------------------------------|
| 740 | و امّا حرف سين               |
| Y¥A | و امّاحرف عين                |
| 749 | حرف فاء                      |
| ۲۵۰ | ح ف صاد                      |
| ۲۵۱ | حرف قاف                      |
| 707 | حرف راء                      |
| ۲۵۳ | حرف شين                      |
| ۲۵۴ |                              |
| 700 | حرفِ تاء از قسمت دوم         |
| YD9 | و امّا حرفِ شين از قسمت دوم  |
| YOY | و امّا حرفِ راء              |
| ΥΔΛ |                              |
| Y09 | و امّا حرفِ صاد              |
| 757 | و المّا قسمت سوم             |
| 75٣ | حرف یاء از قسمت سوم وحی کودک |
| 75٣ | و امّا حرف کاف               |
| 754 | واتماحرف لام                 |
| 790 | و امّا حرف ميم               |
| 799 | بهرهٔ هشتم از بخش دوازدهم    |
| Y8Y | بهرهٔ نهم از بخش دوازدهم     |
| ۲۷۰ | در اخبار حکی نبی             |
| YYT | بهرهٔ یازدهم از بخش دوازدهم  |
| YA¥ | بهرهٔ دوازدهم از بخش دوازدهم |
| YAY | تبصر ه                       |

| YAA                     | بهرهٔ سیزدهم از بخش دوازدهم                                 |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 79                      | بهرهٔ چهاردهم از بخش دوازدهم                                |
| 794                     | بهرهٔ پانزدهم از بخش دوازدهم در بشارات وارده در انجیل م     |
| ٣٠٠.                    | بشارت دیگر از انجیل یوحنًا                                  |
| لاسلام به چندین وجه ٣٠٥ | استدلال بر بطلان قول قسّيس در ينابيع بنا برگفتهٔ مرحوم فخرا |
| T11                     | فائدة                                                       |
| ٣١٩                     | فهرست مندرجات جلد سوم                                       |
|                         |                                                             |
|                         | نمایهها / ۳۳۳                                               |
| ms                      | نمايهٔ آيات                                                 |
| ٣٥١                     | نمایهٔ احادیث                                               |
| ٣٨٣                     | نمايهٔ اشخاص                                                |
| *1V                     | نمايهٔ مكانها                                               |
| ¥rv                     | نمایهٔ کتابها                                               |
| ***                     | نمايهٔ اشعار فارسي                                          |
| FFO                     | مايهٔ اشعار عربي                                            |
|                         | يو. ست منابع                                                |

## جزء سوم کتاب

نوائب الدهور در علامات ظهور ولي عصر \_ أرواحنا فداه \_

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي دل على ذاته بذاته، وتنزّه عن مجانسة مخلوقاته، وتجلّى لعباده بآياته، والصلاة والسلام على مبلّغ رسالاته، وناشر كلماته، ومظهر صفاته، ومعلّم كتابه وحكمته، أبي القاسم محمّد على سيّما مجدّد الكتاب والسنّة، طاوس أهل الجنّة، مَن لونه لون عربيّ، وجسمه جسم إسرائيليّ، وفي خدّه الأيمن خال كأنّه فتاة مسك على رضاضة عنبر، العدل المؤمّل، والإمام المنتظر، خليفة الرحمن، وشريك القرآن، وقاطع البرهان، صاحب العصر والزمان، م ح م د بن الحسن العسكريّ عجل الله تعالى فرجه، وسهّل الله مخرجه، ولعنة الله على أعدائهم أجمعين إلى قيام يوم الدين.

امّا بعد، خاطر نشان مى نمايد بندهٔ شرمنده، محمّد حسن ميرجهانى طباطبايى بن على بن قاسم محمّد آبادى جرقويى اصفهانى، مقيم عاصمهٔ تهران عفى الله عن جرائمه كه: اين است جزء سوم از كتاب نوائب الدهور در علامات ظهور كه پس از اتمام جزء دوم به يارى خداى تعالى قدم اقدام را براى جمع و تأليف و ترصيف مقدّم داشته و توفيق پايان رسانيدن آن را از ذات اقدس احديّت حجلّت عظمته مى خواهم و از باطن و لايت كليّه مدد مى طلبم، ولا حول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم، وصلّى الله على محمّد و آله الطاهرين.

## بخش هفتم در احـادیث صادقیّه

از دوازده بخش کتاب نوانب الدهور در بیان اخبار و احادیثی است که از کشاف رموز حقایق، حجّت و امام ششم، حضرت امام جعفر صادق علی روایت شده راجع به علامات آخرالزمان و آثار قیام حجّت منتظر عجّل الله تعالی فرجه.

#### ٣۶۴ / حديث اول

در كتاب كشف المحجة در باب فضل كتابت فرموده كه: قال الصادق الله للمفضّل: اكتب وبثّ علمك في إخوانك. فإن متّ فأورث كتبّك بنيك؛ فإنّه يأتي على الناس زمان هرج لايأنسون الله فيه إلاّ بكتبهم ٢٠

یعنی: فرمود حضرت صادق بی به مفضّل که: بنویس معلومات خود را و انتشار ده علمت را در میان برادرانت. پس هرگاه زمان مردن تو برسد، میراث بگذار نوشته های خود را برای پسرانت که می آید مردم را زمان فتنه و خونریزی که انس نگیرند در آن زمان مگر به کتابها و نوشته های خودشان.

مؤلف گوید که: نعمت نوشتن یکی از نعمتهای بزرگ الهیه است و به نوشتن علوم در دنیا باقی می ماند و اگر آلات نوشتن و نویسنده ای در میان مردمان نمی بود، علمی در دنیا باقی نمی ماند و هرگز جهان آباد نمی شد و شبهه ای نیست که هستی عالم منوط به هستی علم منوط به نوشتن و نگاه داشتن آن است و شکی نیست که انسان ملازم با نسیان و فراموش کاری است.

فلذا اگر نوشتن در كار نبود، بنيان دانش و علم ويران مي شد. پس بقاي جهان به

١. در مصدر: (ما يأنسون).

٢. كشف المحجّة لشرة المهجة ، ص ٣٥، و ر. ك : كافى ، ج ١ ، ص ٥٢، ح ١١ ؛ وسائل الشيعة ، ج ١٨ ، ص ٥٥ ، ح ١٨ ؛ بحارالأنوار ، ج ٢ ، ص ١٥٠ ، ح ٢٧ .

وجود عالِم است و بقاى عالِم به معلومات است و بقاى معلومات به نوشتجات است.

در دفتر زمانه فتد نامش از قلم هر ملّتی که مردم صاحب قلم نداشت

و از حضرت رسول ﷺ روایت شده که فرمود: قیدوا العلم. قیل: وما تقییده؟ قال: کتابته؛ ایعنی: ببندید علم را. به او گفته شد که: بستن علم چگونه است؟ فرمود: به نوشتن آن است.

و نیز از حضرت صادق ﷺ روایت شده که فرمود: اکتبوا؛ فانکم لاتحفظون إلاّ بالکتاب؛ ۲ یعنی: بنویسید؛ زیراکه شمانگاه نمی دارید چیزی را مگر به نوشتن.

خلاصهٔ کلام: اخبار در باب نوشتن بسیار وارد شده و نوشتن اخبار و آثار در زمان پیغمبر علی و ائمهٔ اطهار می مرسوم بوده و به شنیدن تنها بسا قناعت نمی کردند.

#### ۳۶۵ / حدیث دوم

غیبت طوسی ، صفحهٔ ۲۸۲ طبع تبریز ، به سند خود از ابی حمزهٔ ثمالی روایت کرده که گفت: گفتم به ابی عبدالله \_یعنی: حضرت صادق ﷺ \_که ابی جعفر \_یعنی: حضرت باقر ﷺ \_می فرمود: خروج سفیانی حتمی است و طلوع آفتاب از مغرب حتمی است و چیزهای دیگری بود که می فرمود از حتمیّات است.

فقال أبو عبد الله: واختلاف بني فلان من المحتوم، وقتل النفس الزكيّة من المحتوم، وقتل النفس الزكيّة من المحتوم، وخروج القائم من المحتوم. قلت: وكيف يكون النداء؟ قال: ينادي منادٍ من السماء أوّل النهار يسمعه كلّ قوم بألسنتهم: ألا، إنّ الحقّ في عليّ وشيعته، ثمّ ينادي إبليس في آخر النهار من الأرض: إنّ الحقّ في عثمان وشيعته. فعند ذلك يرتاب المبطلون؛ "

مستدرک الوسائل، ج ۱۷، ص ۲۸۵، ح ۴ و ص ۴۱۳، ح ۴.

۱. ر. ک: مستدرک حاکم، ج ۱، ص ۱۰۶: منية العريد، ص ۳۴۰: بحارالأنوار، ج ۲، ص ۱۵۱ ـ ۱۵۲، ح ۳۵. ۲ . ر. ک: الأُصول الستّة عشر (اصل عاصم بن حميد حـنّاط)، ص ۲۸: بـحارالأنـوار، ج ۲، ص ۱۵۳، ح ۴۶:

عسيبت شيخ طوسى، ص ۴۳۵، ح ۴۲۵، و نيز ر.ک: الخرائج والجرائح، ج ۲، ص ۱۱۶۱، ح ۶۳:
 بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۸۸ ـ ۲۸۹، ح ۲۷.

یعنی: فرمود: ندا میکند نداکنندهای از آسمان در اوّل روز که می شنوند آن را هر گروهی به زبانهای خودشان، که: آگاه باشید بدرستی که حق با علی و شیعیان اوست. پس از آن ندا میکند شیطان در آخر روز از زمین که: حق با عثمان و شیعیان اوست. پس در این هنگام در شک می افتند داخل شوندگان در باطل.

نگارنده گوید: مراد از عثمان، عثمان بن عنبسهٔ اموی ملعون است که نام سفیانی است، و در این حدیث بعض از علامات حتمیّه تصریح شده:

اۇل: خروج سفيانى.

دوم: طلوع أفتاب از مغرب.

سوم: اختلاف بني عبّاس.

چهارم: کشته شدن نفس زکیه.

پنجم: خروج قائم.

ششم: ندای آسمانی در اوّل روز که نداکننده جبرئیل است و ندای زمینی در اوّل شب که ندای شیطان است.

و مراد از نفس زکیّه در این جا محمّد بن الحسن است که در میان رکن و مقام کشته می شود در پانزده روز قبل از قیام قائم ﷺ، و طلوع آفتاب از مغرب از علامات قیامت کبراست، و ممکن است قبل از قیامت صغرا هم چنین علامتی ظاهر شود، ولی از علامات حتمیّه نیست. آنچه مسلّم است طلوع آفتاب از مغرب از علامات حتمیّه قیامت کبراست.

#### ۳۶۶ / حدیث سوم

غيبت طوسى ، صفحه ٢٨٢ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

خمس قبل قيام القائم من العلامات: الصيحة، والسفياني، والخسف بالبيداء، وخروج اليمانى، وقتل النفس الزكيّة؛ ١

١. غيبت شيخ طوسى، ص ٢٣٤ - ٢٣٧، ح ٢٢٧، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٠٩، ح ٩٩.

یعنی: پنج علامت پیش از قیام قائم ( ﷺ ) خواهد بود از علامات و نشانه ها: ندای آسمانی و خروج سفیانی و به زمین فرو رفتن لشکر سفیانی در بیابان بین مکه و مدینه و خروج یمانی و کشته شدن نفس زکیّه.

#### ۳۶۷ / حدیث چهارم

غيبت طوسي ، صفحة ٢٨٢ ، مسنداً از أن حضرت روايت كرده كه فرمود:

لايخرج القائم حتى يخرج اثنا عشر من بني هاشم كلّهم يدعو إلى نفسه؛ ١

یعنی: بیرون نمی آید قائم ( ﷺ) تا این که بیرون بیایند دوازده نفر از بنی هاشم که همهٔ آنها مردم را به سوی خود دعوت کنند .

دانسته باد که بیشتر از این دوازده نفر تا به حال دعوی امامت کردهاند برای خود و بقیه در مدت دو سال تقریباً قبل از ظهور مدّعی خواهند شد و مراد از خروج ایشان قیام کردن ایشان است، نه فقط ادّعای امامت کردن.

#### ۳۶۸ / حدیث پنجم

غيبت طوسى ، صفحة ٢٨۶ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: ليس بين قيام القائم وبين قتل النفس الزكيّة إلّا اثنى عشر ليلة ؟

یعنی: نیست در میان قیام قائم و میان کشته شدن نفس زکیه فاصلهای مگر دوازده شب.

غیبت شیخ طوسی، ص ۴۳۷، ح ۴۲۸، و نیز ر.ک: ارشاد، ج ۲، ص ۳۷۲: إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۸۰: الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۶۲، ذیل حدیث ۶۳؛ کشف الفقة، ج ۳، ص ۲۵۷: صراط مستقیم، ج ۲، ص ۲۴۹: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۴۰۲، ح ۴۷: إلزام الناصب، ج ۲، ص ۱۲۸.

٢. در مصادر: (إلا خمس عشرة).

٣. غيبت شيخ طوسي، ص ۴۴٥، ح ۴۴٠، و نيز ر. ک: كمال الدين وتمام النعمة، ص ۶۴٩، ح ٢؛ بحارالأنوار، ج ٢٠، ص ٢٠٠، ح ٣٠.

#### ۳۶۹ / حدیث ششم

غيبت طوسي ، صفحه ٢٨٤ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

خروج الثلاثة \_الخراسانيّ والسفيانيّ واليماني\_ في سنة واحدة في شهر واحد في يوم واحد، وليس فيها راية بأهدى من راية اليماني؛ ١

یعنی: خروج سه نفر -خراسانی و سفیانی و یمانی - در یک سال و در یک ماه و در یک ماه و در یک ماه و در یک ماه و در یک روز خواهد بود و در میان این سه پرچمی هدایت کننده تر از پرچم یمانی نیست.

#### ۳۷۰ / حدیث هفتم

غیبت طوسی، صفحهٔ ۲۸۷، به سند خود از ابی بصیر روایت کرده که گفت: شنیدم از حضرت صادق علی که فرمود:

من يضمن لي موت عبد الله أضمن له القائم، ثمّ قال: إذا مات عبد الله، لم يجتمع الناس بعده على أحد ولم يتناه هذا الأمر دون صاحبكم \_إن شاء الله \_، ويـذهب مـلك السنين ويصير ملك الشهور والأيّام، فقلت: يطول ذلك؟ قال: كلّا؛ ٢

یعنی: کسی که ضامن شود برای من مردن عبدالله را، ضامن می شوم برای او قائم را. پس فرمود: وقتی که عبدالله مرد، جمع نمی شوند مردمان بعد از او بر احدی و منتهی نمی شود این امر \_یعنی: سلطنت و حکومت \_به غیر از صاحب شما \_یعنی: قائم ﷺ ـ اگر بخواهد خدا و پادشاهی سالیانه از بین می رود و سلطنتها ماه و روزی می شود. پس می شود \_یعنی: مدّت پادشاهی ها به سال نمی کشد، بلکه ماه و روزی می شود. پس عرض کردم: طول می کشد آن ؟ فرمود: حاشا که طولانی شود.

غيبت شيخ طوسى، ص ۴۴۶\_۴۴۷، ح ۴۴۳، و نيز ر. ک: إعلام الورى بأعلام الهدى، ج ۲، ص ۲۸۴؛ الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۶۳؛ كشف الغمّة، ج ۳، ص ۲۵۹؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۰، ح ۵۲.
 ص ۲۱۰، ح ۵۲.

غيبت شيخ طوسى، ص ۴۴۷، ح ۴۴۵، و نيز ر.ک: الخرائج والجرائح، ج ٣، ص ١١٤٣، ذيـل حـديث ٩٣؛
 العدد القوية، ص ٧٧، ح ١٣٠؛ الدرّ النظيم، ص ٧٥٨؛ بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢١٠، ح ٥٤.

مؤلّف حقیر گوید: بعضی گمان کرده اند که مراد حضرت از این عبدالله مستعصم عبّاسی آخر خلفای بنی عبّاس است و خلافت بنی عبّاس به او خاتمه یافته همچنان که افتتاح خلافت در بنی عبّاس نیز به نام عبدالله شده که مراد ابو جعفر منصور دوانیقی باشد که نام او عبدالله بن محمّد بن علیّ بن عبدالله بن عبّاس است ـ چنان که علامه باشد که نام او عبدالله بن محمّد بن علیّ بن عبدالله بن عبّاس است ـ چنان که علامه مجلسی أعلی الله مقامه در سیزدهم بحاد الاتواد تصریح به آن فرموده ـ اولکن آنچه به نظر قاصر می رسد و از این حدیث شریف استنباط کرده ام با برخورد به بعضی از احادیث و اخبار دیگر خلاف تصریح ایشان فهمیده می شود از چند جهت:

اول: صریح ظاهر فرمایش حضرت صادق ﷺ به قول خود که فرموده: من یضمن لی موت عبد الله أضمن له القائم، که ظهور در مردن عبدالله دارد نه کشته شدن و حال آن که مستعصم کشته شد و به مرگ طبیعی نمرد.

دوم: فرمایش آن حضرت: إذا مات عبد الله لم یجتمع الناس بعده علی أحد، که تصریح است بر این که مردمان بعد از مردن او به احدی سر فرو نمی آورند که خلیفه و سلطان ایشان باشد و زمامداری ایشان را عهده دار شود و حال آن که به شهادت تواریخ و سیر بعد از کشته شدن عبدالله مستعصم بسیاری در شامات و عراق سلطنت داشته و حکومت کرده اند و در عصر حاضر هم حکومت و سلطنت دارند.

و اگر کسی ایراد کند که: شاید مراد حضرت این بوده که از بنی عبّاس احدی صاحب ملک و پادشاهی نشود، می گویم: از ظاهر فرمایش آن حضرت چنین فهمیده نمی شود؛ زیرا که به قاعدهٔ اهل ادبیّت که گفته اند: «نکرهٔ در سیاق نفی مفید عموم است» انحصار دادن بنی عبّاس از آن فهمیده نمی شود؛ زیرا که لفظ «أحد» در مین حدیث نکره است که بعد از نفی واقع شده. پس این ایراد وارد نیست.

سوم: از ظاهر فرمودهٔ حضرت که گفته است: ولم يتناه هذا الأمر دون صاحبكم، چنين استفاده مى شود که بعد از عبدالله نام برده شده امر حکومت و سلطنت با حضرت صاحب الامر خواهد بود.

١. بحارالأنوار ، ج ٥٢ ، ص ٢١٣ ، ذيل شمار ، ٤٤ .

پس بنا براین نمی توانیم عبدالله وارد در حدیث را با مستعصم تطبیق کنیم ، بلکه احتمال می رود که مراد عبدالله نام دیگری باشد از دودمان بنی عبّاس معروف بسنا بر اظهر ، یا از بنی عبّاس بن مِرداس باشد ـ چنان که ظاهر بعضی اخبار است که بعد از این در این کتاب ذکر می شود ـ و این عبدالله شاید همان عبدالله باشد که قیام او مقارن باقیام سفیانی است که با او جنگ خواهد کرد ـ چنان که صریح خبر عمّار است که نقل کرده می شود ، إن شاء الله تعالی .

#### ۳۷۱ / حدیث هشتم

غيبت طوسي، صفحه ٢٨٧، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

لايكون فساد ملك بني فلان حتّى يختلف سيفا بني فلان. فإذا اختلف، كان عند ذلك فساد مُلكهم؛\

یعنی: ملک بنی فلان فاسد نمی شود \_ یعنی: بنی عبّاس \_ تا وقتی که مختلف شود دو شمشیر بنی فلان (شاید مراد دو شمشیر ربیعی و جرهمی، یا اصهب و ابقع باشد). پس چون این دو شمشیر با یکدیگر رد و بدل شد، آن وقت ملک ایشان فاسد خواهد شد.

#### ۲۷۲ / حدیث نهم

غيبت طوسي ، صفحة ٢٨٧ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

لايذهب ملك هؤلاء حتى يستعرضوا الناس بالكوفة يــوم الجــمعة. لكأنّـي أنــظر إلى رؤوس تندر في ما بين المسجد وأصحاب الصابون. ٢

غيبت شيخ طوسى، ص ۴۴٧ ـ ۴۴٨، ح ۴۴۶، و نيز ر. ک: الخرائج والجرائح، ج ٢، ص ١١۶۴، ذيل حديث ۶۳؛
 بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢١٠، ح ٥٥.

۲. غيبت شيخ طوسي، ص ۴۴۸، ح ۴۴۸، و نيز ر. ک: ارشاد، ج ۲، ص ۲۷۶؛ کشف الغمّة، ج ۳، ص ۲۶۰؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۱، ح ۵۷.

لغت

در قاموس است: «استعرضهم » بمعنى: قتلهم ولم يسأل عن حال أحد. ا وندر الشيء ندوراً: سقط . ٢

یعنی: نمی رود ملک این جماعت \_یعنی: بنی عبّاس \_ تا این که بی پرس و سؤال بکشند مردمان را در کوفه در روز جمعه. هرآینه گویا می بینم سرهایی را که افـتاده باشد در میانهٔ مسجد کوفه و اصحاب صابون \_یعنی: بازار صابونیها.

#### ۳۷۳ / حدیث دهم

غيبت طوسى ، صفحة ٢٨٨ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: إنّ قُدّام القائم ﷺ لسنة عنداقة " يفسد التمر في النخل، فلا تشكّوا في ذلك؛ ٢

لغت

عنداقة: چند احتمال در ضبط این کلمه میرود.

اوّل: عَندافة ـبه عين و دال هر دو بي نقطه و فاء.

دوم: عين و دال هر دو بي نقطه و قاف.

سوم: عذافة \_به عين بي نقطه و ذال نقطه دار و فاء \_، و عُذاف \_بر وزن غُراب.

چهارم: عَنذافة ـبه عين و نون و ذال نقطهدار.

پنجم: غيداقة ـبه غين نقطه دار و ياء و دال مهمله و قاف.

يوشيده نماند كه در قاموس و منتهي الإرب و مجمع البحرين اين لغت را متعرّض نشدهاند،

١. القاموس المحيط، ج ٢، ص ٣٣٤.

۲. همان، ص ۱۴۰.

٣. در مصدر: (غيداقة).

۴. غيبت شيخ طوسى، ص ۴۴۹، ح ۴۵۰، و نيز ر.ك: ارشاد، ج ٢، ص ٣٧٧؛ إعلام الورى بأعلام الهدى، ج ٢، ص ٢٨٢ و العدى، ج ٢، ص ٢٨٢ م العدى، ج ٢، ص ٢٨٢ الدرّ ص ٢٨٣ م الغمة، ج ٣، ص ٢٤٠؛ الدرّ النظيم، ص ٢٥٩؛ بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢١٢ ـ ٢١٥، ح ٤٩؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٢٩.

لکن شارح قاموس در کتاب تاج العروس استدراکی کرده و گفته است که: ماء غیداق: عزیز، وعام غیداق: مخصّب، وکذلك السنة، و این لفظ را بدون هاء آورده و در ایس مقام معنایی که برای آن ذکر کرده بی مناسبت نیست و دور نیست که عنداقه تصحیف غیداقه باشد و الحاق هاء به آن برای مبالغه باشد مانند: علام و علامه و یعنی: سال پر آب و علف، اشاره و اشعار به این که سال پر آب و باران [خواهد بود] که از زیادتی باریدن باران خرماها در نخل ها فاسد شود چنان که از اخبار دیگر هم مستفاد می شود باریدن باران خرماها در خضرت بقیّة الله عجّل الله تعالی فرجه در سال قبل از ظهور آن که یکی از علائم ظهور حضرت بقیّة الله عجّل الله تعالی فرجه در سال قبل از ظهور آن حضرت باریدن بیست و چهار باران پی در پی است که زمین را پاک و شسته کند؛ چنان که خبر آن را در آتیه در همین کتاب نقل خواهم کرد.

و بعضى گفته اند كه: اين لفظ « عُنذافة » و مشتق از « عُذاف » است به معناى مُهلكه به علّت جُدب و خشكسالى و قحطى ، و گفته است كه: نون از حروف زياده است . و وجه اوّل اولى و اقرب به ذهن است ، خصوصاً با بودن قرينه ، والله العالم .

یعنی: بدرستی که در پیش روی قائم ﷺ هرآینه سالی است که از زیادتی باریدن باران خرما در درختان فاسد می شود. پس شک نکنید در آن.

### ۳۷۴ / حدیث یازدهم

غیبت طوسی، صفحهٔ ۲۸۸، مسنداً از محمد بن مسلم روایت کرده که گفت: شنیدم از ابی عبدالله با که فرمود:

إنّ السفيانيّ يملك بعد ظهوره على الكور الخمس حمل امرأة، ثمّ قــال: أســتغفر الله، حمل جمل، وهو من الأمر المحتوم الذي لابدّ منه؛ ٢

یعنی: بدرستی که سفیانی بعد از ظاهر شدنش مالک می شود پنج شهر را بقدر

١. تاج العروس، ج ١٣، ص ٣٧١.

غيبت شيخ طوسى، ص ۴۴٩، ح ۴۵۲، و نيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۵، ح ۷۱؛ مكيال المكارم،
 ج ۱، ص ۳۵۹.

مدّت حمل یک زن. پس فرمود: طلب آمرزش میکنم خدای را! بقدر حمل یک شتر و آن از امر حتم شدهای است که ناچار از آن است.

مراد از پنج شهر دمشق و فلسطین و اُردن و حمص و قنسرین است و مراد از حمل یک زن نه ماه است و مراد از حمل یک شتر یک سال است و مراد از امر محتوم یعنی پنج شهر گرفتن سفیانی از علامات حتمیّه است که حتماً صورت خواهد گرفت و تغییر پذیر نخواهد بود.

#### ۳۷۵ / حدیث دوازدهم

غيبت طوسي ، صفحه ٢٨٨ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

كأنّي بالسفياني \_أو لصاحب السفياني \_ قد طرح رحله في رحبتكم بالكوفة. فـنادى مناديه: من جاء برأس شيعة عليّ فله ألف درهم، فيثب الجار على جاره ويقول: هذا منهم، فيضرب عنقه ويأخذ ألف درهم.

أما إنّ إمارتكم يومئذٍ لاتكون إلاّ لأولاد البغايا. كأنّي أنظر إلى صاحب البرقع. قلت: ومن صاحب البرقع؟ فقال: رجل منكم يقول بقولكم، يلبس البرقع، فيحوشكم فيعرفكم، ولا تعرفونه، فيغمز بكم رجلاً رجلاً. أما إنّه لايكون إلّا ابن بغيّ؛ ١

#### لغت

رحلة: فرش گستردني.

رُحبة: جاي فراخ گشاده.

البغايا: جمع بغي \_ يعنى: زنازاده.

حَوش: در قاموس است: حاش الصيد: جاءه من حواليه ليصرفه إلى الحبالة . مراد دنبال صيد دور زدن است كه آن را به دام اندازد.

۱. غيبت شيخ طوسى، ص ۴۵۰ ـ ۴۵۱، ح ۴۵۳، و نيز ر. ک: بـ حارالأنـ وار، ج ۵۲، ص ۲۱۵، ح ۷۲؛ مكـيال المكارم، ج ۱، ص ۱۸۳.

٢. القاموس المحيط، ج ٢، ص ٢٧٠.

غَـمز: چشـم زدن بـ، بـدى و اشـاره كـردن و نـمّامى و سخنچينى كـردن و جاسوسى كردن است.

یعنی:گویا می بینم سفیانی ـ یا رفیق او ـ راکه فرش خود راگسترده باشد در فضای گشاده ای که نشیمنگاه شماست در کوفه. پس منادی او نداکند که: هر که سر یک شیعهٔ علی را بیاورد برای من، هزار در هم به او می دهم. پس بسرعت برخیزد همسایه به ضرر همسایه خود و بگوید: این از شیعیان علی است. پس گردن او را بزند و هزار در هم را بگیرد.

آگاه باشید که در آن روز نمی باشند فرماندهان شما مگر فرزندان زنا! گویا می بینم صاحب برقعی را ـ یعنی: مردی را که روی خود را پوشیده باشد که کسی او را نشناسد. (ابان کلبی که راوی حدیث است می گوید:) گفتم: کیست صاحب برقع ؟ فرمود: مردی است از شما که می گوید آنچه را که شما می گویید ـ یعنی: می گوید: من شیعه هستم ـ و برقع می پوشد و در اطراف شما می آید و شما را به دام می اندازد و او شما را می شناسد و شما او را نمی شناسید. پس سعایت و نمامی می کند ـ یا به اشاره چشم شما را نشان می دهد یکی یکی. آگاه باشید که نمی باشد آن مرد مگر زنازاده!

#### ۳۷۶ / حدیث سیزدهم

غيبت طوسى ، صفحه ٢٨٨ ، به سند خود از ابو بصير از أن حضرت روايت كرده كه فرمود: لينصرنَّ الله هذا الأمر بمن لا خلاق له ، ولو قد جاء أمرنا لقد خرج منه من هو اليوم مقيم على عبادة الأوثان ؛ ١

یعنی: هرآینه یاری میکند خدا البته البته این امر را ـ یعنی: دین اسلام را ـ به کسی که ظاهراً که هیچ بهرهای از دین ندارد و چون امر ما بیاید هرآینه بیرون می رود کسی که ظاهراً داخل در این دین بوده و در باطن بتها را می پرستیده.

١. غيبت شيخ طوسي، ص ٢٥٠، ح ٢٥٠، و نيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ٥٢. ص ٢٢٩، ح ٢٩.

عکرمهٔ مجلسی شفرموده در بحارکه: شاید مراد حضرت از این فرمایش این باشد که اکثر یاران حق و یاران شیعیان در آن روز گروهی هستند که هیچ بهرهای از دین ندارند و امر ظاهر شود ـ یعنی قائم ش قیام کند ـ بیرون می روند از این دین کسانی که مردم می دانند که اینها بتها را می پرستیدند یا حقیقتاً یا مجازاً، یا از کسانی می باشند که مردم گمان می کردند که آنها اهل ایمان اند، یا آن که آنها هنگام ظهور قائم ش مشغول به بت پرستی می شوند و زود باشد که بیاید خبری که این معنی را تأیید کند. و دور نیست که در نسخهٔ اصل «معه» بوده، نه «منه» که مراد این باشد که با آن حضرت بیرون می آید (لقد خرج معه). پس تأمّل کن. به پایان رسید ترجمهٔ کلام مجلسی ـ علیه الرحمه.

#### ۲۷۷ / حدیث چهاردهم

غیبت طوسی، صفحهٔ ۲۸۸، به سند خود از آن حضرت روایت کرده که فرمود: عام \_أو سنة \_ الفتح ینشق الفرات حتّی یدخل أزقّة الکوفة؛ ایعنی: در سال فتح \_یعنی: سال قیام قائم ﷺ \_شکافته می شود فرات تا این که داخل می شود آب در کو چه های کوفه.

#### ۳۷۸ / حدیث پانزدهم

غيبت طوسى ، صفحه ٢٨٩ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: إنّ القائم \_صلوات الله عليه \_ ينادى اسمه ليلة ثلاث وعشرين، ويقوم يوم عاشورا يوم قتل فيه الحسين بن على هيد ؟

۱. غيبت شيخ طوسى، ص ۴۵۱، ح ۴۵۶، و نيز ر. ک: إعلام الورى بأعلام الهـ دى، ج ۲، ص ۲۸۴: الخرائيج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۶۴، ذيل حديث ۶۳: الدرّ النظيم، ص ۷۵۹: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۷، ح ۷۶؛ الزام الناصب، ج ۲، ص ۱۰۹،

غیبت شیخ طوسی، ص ۴۵۲، ح ۴۵۸، و نیز ر.ک: ارشاد، ج ۲، ص ۳۷۹؛ روضة الواعظین، ص ۳۶۳؛
 إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۸۶؛ کشف الغمّة، ج ۳، ص ۲۶۱ و ۳۴۲؛ الفصول المهمّة في معرفة الأثمّة، ج ۲، ص ۱۹۲۰؛ سمارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۹۰، ح ۲۹.

یعنی بدرستی که قائم -صلوات الله علیه -نداکرده می شود به نام او در شب بیست و سوم ( مراد بیست و سوم ماه رمضان است ) و قیام می کند در روز عاشورا؛ روزی که کشته شد در آن روز حسین بن علی اید.

#### ۳۷۹ / حدیث شانزدهم

ارشاد مفید، صفحهٔ ۳۲۰ خط عبدالرحیم، طبع ۱۳۲۵، مسنداً از حضرت صادق ﷺ روایت کرده که فرمود:

إنّ لولد فلان عند مسجدكم \_يعني: مسجد الكوفة \_ لوقعة في يوم عُروبة، يقتل فيها أربعة ألف من باب الفيل إلى أصحاب الصابون. فإيّاكم وهذا الطريق، فاجتنبوه، وأحسنهم حالاً من أخذ في درب الأنصار؛ \

یعنی: بدرستی که برای فرزندان فلان ـ یعنی: بنی عبّاس ـ در نرد مسجد شما ـ یعنی: مسجد کوفه ـ هرآینه جنگی خواهد شد در روز جمعه ای که کشته شود در آن چهار هزار نفر از طرف باب الفیل تا محل اصحاب صابون ـ یعنی: صابون سازها، یا صابون فروشها. پس بر شما باد که از عبور از آن راه دوری کنید و نیکو ترین حال ایشان کسی است که از درب انصار رفت و آمد کند.

#### ۳۸۰ / حدیث هفدهم

ارشاد مفید، صفحهٔ ۳۲۰، از محمّد بن مسلم روایت کرده که گفت: شنیدم از حضرت ابی عبدالله یا که می فرمود که:

بيش از قيام قائم ﷺ بلوى من الله. قلت: وما هو، جعلت فداك؟ فـقرأ: ﴿ وَلَـنَبِلُوَنَّكُم بِشّيءٍ مِنَ الخَوفِ وَالجُوعِ وَنَقصٍ مِنَ الا مُوَالِ وَالْأَنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّر الصابِرِينَ ﴾ ٢، ثمّ قال:

۱. ارشاد، ج ۲، ص ۳۷۷، و نیز ر.ک: کشف الغمّة، ج ۳، ص ۲۶۰؛ صراط مستقیم، ج ۲، ص ۲۵۰؛ الزام الناصب، ج ۲، ص ۱۲۹.

۲. سورهٔ بقره. آیهٔ ۱۵۵.

الخوف من ملوك بني فلان، والجوع من غلاء الأسعار، ونقص الأموال من كساد التجارات وقلّة الفضل فيها، ونقص الأنفس بالموت الذريع، ونقص الثمرات بقلّة ريع الزرع وقلّة بركة الثمار، ثمّ قال: وبشّر الصابرين عند ذلك بتعجيل خروج القائم ﷺ؛ ا

یعنی: پیش از قیام قائم ، بلاهایی است از جانب خدا. گفتم: چیست آن بلاها، فدایت شوم؟ پس خواند این آیه را: ﴿ وَلَنَبلُونَكُم بِشِيءٍ ﴾ تا آخر آیه؛ یعنی: و هرآینه آزمایش می کنیم شما را به چیزی از ترس و گرسنگی و کم شدن مالها و نفسها و میوهها و مژده بده صبر کنندگان را.

پس فرمود: ترس از پادشاهان بنی فلان ـ یعنی: بنی عبّاس ـ و گرسنگی از جهت گران شدن نرخها و کم شدن اموال از جهت کساد شدن تجارتها و کم شدن سود و زیادتی در آن و کم شدن نفسها بسبب مرگ بسرعت و شتاب و کم شدن میوهها به سبب کمی رَیع ۲ زراعت و کم شدن برکت میوههاست. پس فرمود: و مرده بده صبر کنندگان را هنگام ظاهر شدن این بلاها به شتاب کردن در ظهور قائم الله .

#### ٣٨١ / حديث هجدهم

ارشاد مفيد، صفحه ٣٤٠، به سند خود از أن حضرت روايت كرده كه فرمود:

يُزجَر الناس قبل قيام القائم عن معاصيهم بنار تظهر في السماء، وحمرة تجلّل السماء، وخَسفٍ ببغداد، وخَسفٍ ببلدة البصرة، ودماءٍ تسفك بها، وخراب دورها، وفناء يقع في أهلها، وشمولٍ أهل العراق خوفاً لا يكون لهم معه قرار؟

یعنی: زجر کرده می شوند مردمان پیش از قیام قائم ﷺ از جهت گناهان ایشان به آتشی که ظاهر می شود در آسمان و سرخیای که فرو گیرد آسمان را و فرو رفتن به

١. ارشاد، ج ٢، ص ٢٧٧ ـ ٢٧٨، و نيز ر. ک: كشف الغنة، ج ٣، ص ٢٤٠: إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٢٩.

۲. رَبع: نمو کردن، فزون شدن، افزونی حاصل کشت و زرع، در فارسی ری و ری کردن می گویند.
 ۳. ارشاد، ج ۲، ص ۲۷۸، و نیز ر.ک: إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۸۴؛ کشف الغمّة، ج ۳، ص ۲۶۱؛

صراط مستقيم ، ج ٢، ص ٢٥٠؛ بحارالأنوار ، ج ٥٢، ص ٢٢١ ، ح ٨٥؛ إلزام الناصب ، ج ٢، ص ١٢٩ .

زمینی در بغداد و فرورفتنی در شهر بصره و خونهایی که ریخته شود در آن جا و ویران شدن خانههای آن و نابود شدنی که واقع شود در اهل آن و شامل شدن ترسی بر اهل عراق که قرار و آرامی برای ایشان نباشد.

## ۲۸۲ / حدیث نوزدهم

دافی فیض ﷺ، مجلّد سوم، جزء چهاردهم، کتاب روضه، صفحهٔ ۱۲۰، در باب الخبار عمّا هو آتٍ از کتاب کافی مسنداً از معاویه بن وهب از حضرت صادق ﷺ روایت کرده گفت: تمثّل جست حضرت ابی عبدالله ﷺ به یک بیت شعر از ابن ابی عقیب که گفته:

> وينحر بالزوراء منهم لدى الضحى ثمانون ألفاً مثل ما تـنحر البُـدن ( (وروى غيره: البذل)

ثمّ قال لي: تعرف الزوراء؟ [قال:] قلت: جعلت فداك، يقولون: إنّها بغداد. قال: لا، ثمّ قال: دخلت الريّ؟ قلت: نعم. قال: رأيت الجبل الأسود عن يمين الطريق؟ تلك الزوراء. يقتل فيها ثمانون ألفاً، منهم ثمانون رجلاً من ولد فلان، كلّهم يصلح للخلافة. قلت: من يقتلهم، جعلت فداك؟ قال: يقتلهم أولاد العجم؛

یعنی: نحر کرده می شود در نزد کوه سیاه ری هنگام چاشتگاهی هشتاد هزار نفر مانند شتری که نحر کرده شود. پس به من فرمود: می شناسی زوراء را که در کجاست؟ گفتم: فدایت شوم! می گویند که: آن بغداد است. فرمود: نه. پس فرمود که: ری رفته ای ؟ گفتم: آری. فرمود: بازار چهار پایان آن جا را وارد شده ای ؟ گفتم: آری. فرمود: آن کوه سیاهی که در طرف دست راست راه است دیده ای ؟ آن جا زوراء است که کشته می شود در آن جا هشتاد هزار نفر مرد که هشتاد نفر از ایشان از پسران فلان اند که همهٔ ایشان صلاحیّت برای خلافت دارند. گفتم: کی می کشد ایشان را، فدایت شوم ؟ فرمود: می کشند ایشان را فرزندان عجم.

۱. وافي . ج ۲۶، ص ۴۵۹ \_ ۴۵۹، و نيز ر . ک : کافي ، ج ۸، ص ۱۷۷ ، ح ۱۹۸؛ إلزام الناصب ، ج ۲ ، ص ۱۳۹ .

مؤلّف گوید: این حدیث را مرحوم طریحی در لغت از ور انیز مرسلاً با شعر ابن ابی عقبه گفته است: هو ابن ابی عقبه از آن حضرت اشاره کرده و پس از نقل شعر ابن ابی عقبه گفته است: هو جبل بالريّ یقتل فیه ثمانون ألفاً من ولد فلان ، کلّهم یصلح للخلافة. یقتلهم أولاد العجم کذا مرويّ عن الصادق الله ، وربّما کان ذلك في دولة القائم ، ا والله أعلم ؛

یعنی: زورا عکوهی است در ری که کشته می شود در آن هشتاد هزار نفر از فرزندان فلان که همهٔ ایشان صلاحیّت برای خلافت دارند. می کشند ایشان را فرزندان عجم اینچنین روایت شده از صادق می و بسااین واقعه در دولت قائم می واقع شود، و خدا داناتر است.

ظاهر این است که در روایت مجمع البحرین سقطی واقع شده باشد و مرحوم فیض در دانی در ذیل حدیث گفته است: وإنّما یکون فی السنة التاسعة أو الثامنة ، ولعلّ فلان کنایة عن العبّاس لما روی فی استیصالهم فی آخر الزمان ؟

يعنى : و جز اين نيست كه اين واقعه در سال نهم يا هشتم مي باشد و شايد مراد از فلان عبّاس باشد ؛ به علّت أنجه كه روايت شده در موضوع مستأصل شدن ايشان در آخرالزمان .

نگارنده گوید: منحصر دانستن صاحب دانی وقوع این واقعه را در سال نهم یا هشتم شاید برخورد به روایت و یا درایت خاصی باشد که به آن برخورد کرده و مراد از نهم یا هشتم معلوم نیست که آیا پیش از ظهور حضرت است، یا بعد از آن، یا غیر اینها، و مراد از عبّاس، عبّاس بن عبدالمطلب است و بعید نیست که مراد خراسانی و اتباع او باشند، والله العالم.

#### ۳۸۳ / حدیث بیستم

السماء والعالم ( ۱۴ بحار الأنوار ) طبع امين الضرب، صفحه ٣٣٨، از تاريخ قم مسنداً از حضرت صادق على روايت كرده عبدالله بن سنان، گفته كه: سؤال كرده شد از آن

١. مجمع البحرين، ج ٢، ص ٣٠٥.

۲. وانی ، ج ۲۶، ص ۴۶۰.

حضرت از بلاد جبل که: در کجاست؟ زیراکه برای ما روایت شده که وقتی که رد شد امر به سوی شما ـ یعنی: آل محمد ﷺ ـ بعضی از آن جابه زمین فرو می رود. فرمود: إنّ فیها موضعاً یقال له بحر ویستی بقُم وهو معدن شیعتنا. فأمّا الریّ فویل له من جناحیه، وإنّ الأمن فیه من جهة قم وأهله. قیل: ما جناحاه؟ قال ﷺ: أحدهما بغداد والآخر خراسان، فإنّه تلتقی فیه سیوف الخراسانین وسیوف البغدادیّین، فیعجل الله عقوبتهم ویهلکهم، فیأوی أهل الریّ إلی قمّ، فیؤویهم أهله، ثمّ ینتقلون منه إلی موضع یقال له أردستان؛ ا

یعنی: بدرستی که در آن جا موضعی است که به آن دریا گفته می شود و نام گذارده شده است به قم و آن جا معدن شیعیان ما است.

و امّاری، پس وای بر آن است از دو طرف آن و ایمنی در آن از جهت قم است و اهل قم. گفته شد که: دو طرف آن کدام است؟ فرمود آن حضرت بی که: یکی از آن دو بغداد است و دیگری خراسان. پس بدرستی که تلاقی می کند در آن جا شمشیرهای خراسانی ها و شمشیرهای بغدادی ها. پس شتاب فرماید خدا به عذاب کردن به آنها و خراسانی ها و شمشیرهای بغدادی ها. پس شتاب فرماید خدا به عذاب کردن به آنها و هلاک می کند ایشان را. پس پناهنده شوند اهل ری به اهل قم و ایشان آنها را پناه می دهند. پس از آن جا منتقل می شوند به موضعی که آن جا را اردستان گویند (اردستان قصبه ای است بزرگ تقریباً در بیست فرسخی اصفهان).

مؤلِّف گويد: از اين حديث چند نكته استفاده مي شود:

اول اين كه: قم معدن شيعيان آل محمد على است.

دوم این که: قم مأمن است برای اهل ری.

سوم این که: ری مورد حملهٔ بغدادی ها و خراسانی ها خواهد شد و در آن عذاب جنگ و خونریزی و هلاکت رخ خواهد داد بنحوی که اهل آن پناهنده به قم خواهند شد. چهارم آن که: اهل قم آنها را پناه خواهند داد.

١. بحارالأنوار، ج ٥٧. ص ٢١٢. ح ٢٠، ونيز ر. ك: تاريخ قم، ص ٩٤.

پنجم آن که: آن جا هم نتوانند زیست کنند و ناچار از آن جا منتقل به اردستان که از قصبات بزرگ یا شهرستان کوچک توابع اصفهان است شوند و ظاهر ایس است که مصداق این حدیث شریف هنوز صورت وقوع پیدا نکرده باشد و از علاماتی است که در مدّت کمی قبل از قیام قائم بیخ ظاهر شود.

#### ۳۸۴ / حدیث بیست و یکم

السماء والعالم، صفحة ٣٣٨، به سند خود از حضرت صادق على روايت كرده كه فرمود: إنّ الله احتج بالكوفة على سائر البلاد، وبالمؤمنين من أهلها على غيرهم من أهل البلاد، واحتج ببلدة قمّ على سائر البلاد، وبأهلها على جميع أهل المشرق والمغرب من الجنّ والإنس، ولم يدع الله قمّ وأهله مستضعفاً، بل وفقهم وأيّدهم.

ثمّ قال: إنّ الدين وأهله بقمّ دليل ا، ولو لا ذلك لأسرع الناس إليه فخرب قمّ وبطل أهله، فلم يكن لهم حجّة على سائر البلاد، وإذا كان كذلك لم تستقرّ السماء والأرض ولم ينظروا طرفة عين، وإنّ البلايا مدفوعة عن قمّ وأهله، وسيأتي زمان تكون بلدة قمّ وأهلها حجّة على الخلائق، وذلك في زمان غيبة قائمنا الله إلى ظهوره، ولو لا ذلك لساخت الأرض بأهلها، وإنّ الملائكة لتدفع البلايا عن قمّ وأهله، وما قصده جبّار بسوء إلّا قصمه قاصم الجبّارين، وشغله عنهم بداهية أو مصيبة أو عدوّ، ويُنسي الله الجبّارين في دولتهم ذكر قمّ وأهله كما نسوا ذكر الله ؟

یعنی: بدرستی که خدا حجّت می گیرد به کوفه بر سایر شهرها و به مؤمنین از اهل کوفه بر غیر ایشان از اهل شهرها و حجّت می گیرد به شهر قم بر سایر شهرها و به اهل آن بر همهٔ اهل مشرق و مغرب از جن و انس و نگذارده و نمی گذارد خدا قم و اهل او را در حالتی که ناتوان و مقهور باشند، بلکه توفیق می دهد ایشان را و یاری می فرماید ایشان را.

۱. در مصدر: (ذلیل).

۲. بحارالأنوار ، ج ۵۷، ص ۲۱۲ ـ ۲۱۳، ح ۲۲، و نيز ر . ک: تاريخ قم ، ص ۹۵؛ مستدرک الوسائل ، ج ۱۰، ص ۲۰۵، مستدرک الوسائل ، ج ۱۰، ص ۲۰۵، ح ۱۰.

پس فرمود که: دین و اهل آن در قم دلیل و راهنمایند و اگر چنین نبود هرآینه مردم شتاب می آوردند به سوی آن، پس قم خراب و ویران می شد واهل آن نابود می شدند، پس حجّتی بر سایر شهرها نمی بود و چون این طور می شد قراری برای آسمان و زمین نبود و اهل شهرها بقدر چشم به هم زدنی نظر کرده نمی شدند.

و بدرستی که بلاها از قم دفع کرده شده است و از اهل آن و زود باشد که بیاید زمانی که شهر قم و اهل آن بر مردمان حجّت باشند و این در زمان غیبت قائم ما بخ خواهد بود تا وقت ظهور او. اگر چنین نبود، هرآینه زمین اهل خود را فرو می برد و بدرستی که فرشتگان هرآینه بلاها را از قم و اهل آن دفع می کنند و به بدی قصد نکند قم را جبّار و سرکشی مگر این که بشکند و خرد کند او را شکننده و خرد کنندهٔ گردن کشان و ستمکاران و باز دارد شرّ او را از ایشان به ایس که او را به داهیه و یا گردن کشان و ستمکاران و باز دارد شرّ او با فراموشی می اندازد خدا گردن کشان ستمکار را در زمان دولت ایشان از یاد قم کردن واهل آن همچنان که فراموش می کنند یاد کردن خدا را.

مخفى نماند كه از اين حديث شريف مطالبي چند فهميده ميشود.

اوّل آن که: خدا به شهر کوفه بر سایر شهرها و به مؤمنین اهل کوفه بر غیر ایشان از اهالی سایر شهرها حجّت میگیرد.

دوم این که: شهر قم نیز حجّت است بر سایر شهرها و اهل آن حجّتاند بر اهل مشرق و مغرب از جنّ و انس.

سوم آن که: خدا قم و اهل آن را نمیگذارد که ناتوان ومقهور واقع شوند. چهارم آن که: اهل قم موفّق و مؤیّد خواهند بود.

پنجم آن که: قم و اهل آن دلیل و راهنمای مردماند و اگر چنین نباشد مردم به سوی آن شتاب می آورند و آن جا را خراب کنند و اهل آن را نابود کنند. در این صورت بر سایر شهرها و اهل آن حجّت نخواهند بود.

ششم آن که: اگر قم و اهل آن نباشند، زمین و آسمان برقرار نخواهند ماند.

هفتم: اگر قم و اهل آن نباشند، سایر شهرها و اهل آنها بقدر چشم به هم زدنی مورد نظر رحمت نخواهند بود.

هشتم أن كه: بلاها از قم و اهل أن دفع كرده خواهد شد.

نهم آن که: قم و اهل آن در دورهٔ غیبت قائم آل محمّد ﷺ تا زمان ظهور آن حضرت حجّتاند بر همهٔ خلایق و اگر چنین نباشد زمین اهل خود را فرو میبرد.

دهم أن كه: ملائكه از قم و اهلش دفع بلا ميكنند.

یازدهم: جبّار و ستمکاری در حقّ قم و اهل آن به بدی قصد نکند مگر آن که خدا او را در هم می شکند و خرد می کند و به بلای سخت و کار دشوار یا مصیبت یا دشمنی مبتلا می شود که از قصد بد خود برگردد و خدا او رابه فراموشی خواهد انداخت که در زمان دولت و قدرت خود قم و اهل آن را فراموش کند و ضرری از او متوجه ایشان نشود.

#### ۳۸۵ / حدیث بیست و دوم

السماء والعالم، صفحهٔ ۳۳۸، نيز از آن حضرت الله روايت كرده كه آن حضرت كوفه را ياد كرد و فرمود:

ستخلو كوفة من المؤمنين ويأزر عنها العلم كما يأزر الحيّة في جُحرها، ثمّ يظهر العلم ببلدة يقال لها قمّ، وتصير معدناً للعلم والفضل حتّى لايبقى في الأرض مستضعف في الدين حتّى المخدّرات في الحجال، وذلك عند قرب ظهور قائمنا، فيجعل الله قمّ وأهله قائمين مقام الحجّة، ولولا ذلك لساخت الأرض بأهلها، ولم يبق في الأرض حجّة، فيفيض العلم منه إلى سائر البلاد في المشرق والمغرب، فيتمّ حجّة الله على الخلق، حتّى لايبقى أحد على الأرض لم يبلغ إليه الدين والعلم، ثمّ يظهر القائم ه ويسير سبباً لنقمة الله وسخطه على العباد؛ لأنّ الله لاينتقم من العباد إلّا بعد إنكارهم حجّة !

يعني: زود باشد كه خالي شو د كوفه از اهل ايمان و پوشيده و پنهان شود از أن علم

١. بحارالأنوار ، ج ٥٧، ص ٢١٣، ح ٢٣، و ر . ك : تاريخ قم ، ص ٩٤.

همچنان که پنهان شود مار در سوراخ خود. پس از آن ظاهر شود علم در شهری که آن را قم گویند و آن جا معدن علم شود و کانِ فضل ، تا این که باقی نماند در زمین قم مستضعفی ـ یعنی: نادانی ـ در دین حتّی پرده نشینانی که در حجله ها هستند و آن نزدیک ظهور قائم ما خواهد بود. پس قرار می دهد خدا قم و اهل آن را قائم مقام حجّت و اگر چنین نباشد زمین اهل خود را فرو می برد و باقی نخواهد ماند حجّتی در زمین که از او افاضهٔ علم شود به سایر شهرها در مشرق و مغرب تا حجّت خدا بر مردمان تمام شود تا باقی نماند در روی زمین احدی که دین و علم به او نرسیده باشد. پس ظاهر می شود قائم ﷺ و سیر می کند در حالتی که سبب است برای ظاهر کردن غضب و خشم خدا وانتقام کشیدن او بر بندگان ؛ زیراکه خدا انتقام نمی کشد از بندگان مگر بعد از این که انکار کنند ایشان حجّت را.

مؤلِّف گويد: اين حديث شريف مشعر بر چند علامت است.

اؤل: خالي شدن كوفه از اهل ايمان.

دوم: پوشيده و پنهان شدن علم از أن.

سوم: ظهور علم در شهر قم و معدن علم شدن آن جا.

چهارم: باقی نماندن نادان و مستضعفی در آن جاحتی پرده نشینان ایشان در حجله های خود، و استفاده می شود که اینها نزدیک ظهور قائم اینها خواهد بود.

پنجم: قائم مقام حجّت بودن قم و اهل آن، که اگر چنین نباشد زمین اهل خود را فرو برد؛ برای آن که در چنین حالی حجّتی باقی نمی ماند که افاضهٔ علم از آن به سایر شهرهای مشرق و مغرب جهان شود.

ششم آن که: از قم علم به مشرق و مغرب جهان رسد و شاید این نکته برای آن باشد که در قم آثاری ظاهر شود که مورد توجه جهانیان گردد بنحوی که برای جلب نفع خود دولتهای جهانی متوجه آن جا شوند و کسانی که اسم دین اسلام و علوم اسلامی به گوش هاشان نرسیده از آن جاگوشزد ایشان شود و حجّت بر آنها تمام شود که نگویند: ما نشنیدیم و نفهمیدیم - چنان که دور نیست که یکی از آثاری که دلالت بر این معنی دارد شاید قضیّهٔ ظاهر شدن معادن نفت است که در این عصر مورد احتیاج و نیاز مندی جهانیان است و شرقی ها و غربی ها چشم بدان جا دو خته اند.

هفتم آن که: پس از تمام شدن حجّت بر آنها خدای متعال غضب و انتقام خود را بر انکارکنندگان حق و دین ظاهر می کند و به ظهور قائم آل محمّد ﷺ از ایشان انتقام خواهد کشید.

و اگر کسی بگوید: توسعهٔ مماللک اسلامی زیاد است و نمام اسلام و دین غمالباً گوشزد اهل شرق و غرب شده و مسلمین در دنیا زیادند. چرا جای دیگر برای اهل شرق و غرب حجّت نباشد و این خصیصه به قم اختصاص داشته باشد؟

جواب گفته می شود: آری، چنین است، لکن بنا به فرمودهٔ پیغمبر اسلام ﷺ که متواتر در میان مسلمانان است که از اخبار غیبیهٔ آن بزرگوار به شمار رفته، مسلمانان بعد از رحلت آن حضرت هفتاد و سه فرقه خواهند شد. یک فرقهٔ آنها اهل نجات اند و باقی هالک اند او با مراجعهٔ به کتب معتبره و تدبر و تعمق در اخبار مأثوره از قبیل خبر ثقلین ۲

۱. ر.ک: تفسیر ثعلبی، ج ۴، ص ۲۱۰ ـ ۲۱۱؛ کتاب الشریعة، ص ۱۷ ـ ۲۰، ح ۲۱ ـ ۳۰؛ تاریخ مدینة دمشق،
 ج ۱۸، ص ۲۸۵؛ بحار الأنوار، ج ۲۸، ص ۱۲، ح ۱۹.

۲. مصنف ابن ابی شیبة، ج ۷، ص ۱۷۶، ح ۵؛ مسند أحمد، ج ۳، ص ۱۴ و ۱۷ و ۲۶ و ۵۹ و ج ۵، ص ۱۸۲، فضائل الصحابة، ج ۲، ص ۵۸۵، ح ۹۹ و ص ۶۰۳، ح ۱۰۳۲ و ص ۱۷۷۹، ح ۱۲۸۲؛ سنن ترمذی، ج ۵، فضائل الصحابة، ج ۲، ص ۵۸۵؛ کتاب السنة، ص ۶۲۹ - ۶۳۰، ح ۱۵۵۲ و ۱۵۵۴؛ مسند ابی یعلی، ج ۲، ۲۹۷ - ۲۹۷، ح ۲۲۱، معجم اوسط ح ۱۲۱ و ص ۳۳۰، ح ۲۷۷، و ص ۱۷۴، معجم اوسط طبرانی، ج ۲، ص ۱۹۲، معجم کبیر طبرانی، ج ۲، ص ۱۹۲، معجم اوسط طبرانی، ج ۳، ص ۱۹۲، معجم کبیر طبرانی، ج ۱، ص ۱۱۱ و ج ۳، ص ۶۵ - ۶۶، ح ۲۶۷۸ و ۲۶۷۸، امالی شیخ طوسی، ص ۲۵۵، ح ۴۵؛ مناقب امیر المؤمنین علیّ بن ابی طالب ﷺ، ص ۲۳۵ - ۲۳۲، ح ۲۸۳؛ الفردوس بمأثور الخطاب، ج ۱، ص ۶۶ - ۶۷، ع ۱۹؛ تاریخ مدینة دمشق، ج ۵۴، ص ۱۶؛ ذخائر العقبی، ص ۱۶؛ اُسد الغابة، ج ۲، ص ۱۲۰؛ تفسیر ابن کثیر، ج ۴، ص ۱۲۳؛ مجمع الزوائد، ج ۹، ص ۱۶۳ - ۱۶۳؛ الصواعق الدرّ المنثور، ج ۲، ص ۶۰ و ج ۶، ص ۷؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۲، ص ۲۳۲ و ۲۹۶ – ۲۹۳؛ الصواعق المحرقة، ج ۲، ص ۴۲۰؛ عایة المرام، ج ۲، ص ۲۰۰، ص ۲۰۲ و ۲۳۶ بحار الأنوار، ج ۲۳، ص ۲۲۲ و ۲۰۰، ص ۲۰۰؛ المحرقة، ج ۲، ص ۴۲۲ و ۲۶۶ – ۲۹۳؛ الصواعق المحرقة، ج ۲، ص ۴۲۸ و ۲۶۶؛ غایة المرام، ج ۲، ص ۲۰۸ و ۲۰۰؛ بحار الأنوار، ج ۲۲، ص ۲۰۲ و ۲۰۰؛ بحار الأنوار، ج ۲۲، ص ۲۰۰ و ۲۰۰؛ و ۲۰۰۰ و ۲۰۰؛ بحار الأنوار، ج ۲۲، ص ۲۰۰ و ۲۰۰؛ و ۲۰۰۰ و ۲۰۰؛ بحار الأنوار، ج ۲۲، ص ۲۰۰ و ۲۰۰؛ و ۲۰۰ و ۲۰۰؛ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰؛ و ۲۰۰ و ۲۰۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰ و

# و حدیث منزلت او مرغ مشوی و باب حطّه و اعطای رایت و احادیث متواترهٔ

۱. سيرة ابن هشام ، ج ۴ ، ص ۹۴۶ - ۹۴۷ ؛ كتاب السنّة : ص ۵۸۶ ، ح ۱۳۳۱ و ۱۳۳۲ ؛ سنن كبراى نسايى ، ج ۵ ، ص ۱۲۴ ، ح ۸۴۴۶ ؛ مسند شاشى ، ج ۱ ، ص ۱۲۷ ، ضعن حديث ۶۲ ؛ دلاتل النبوّة ، ج ۵ ، ص ۲۲۰ ، بشارة المصطفى عيد ، ص ۲۱۶ ، ضعن حديث ۲۸ ؛ شواهد التنزيل ، ج ۱ ، ص ۱۹۲ ، ح ۲۰ ؛ تاريخ مدينة دمشق ، ج ۲ ، ص ۳۱ و ج ۴۲ ، ص ۱۱۷ ؛ ذخائر العقبى ، ص ۶۲ ؛ غاية العرام ، ج ۲ ، ص ۲۷ ؛ بحار الأنوار ، ج ۲۷ ، ص ۲۶۷ ، ذيل حديث ۴۰ و ...

۲. فضائل الصحابة ، ج ۲، ص ۵۶۰ ح ۹۴۵؛ سنن ترمذی ، ج ۵، ص ۲۰۰ ، ح ۲۸۰۵؛ سنن کبرای نسایی ، ج ۵، ص ۱۰۷ ح ۸۳۹۸: مسند ابی یعلی ، ج ۷ ، ص ۱۰۵ - ۱۰۶ ، ح ۲۰۵ عجم اوسط طبرانسی ، ج ۲ ، ص ۲۰۶ ـ ۲۰۷ وج ۶. ص ۹۰ و ۳۳۶ و ج ۷. ص ۲۶۷ و ج ۹، ص ۱۴۶، معجم کبیر طبرانی، ج ۱، ص ۲۵۳، ح ۷۳۰ و ج ۷. ص ۸۲ و ج ۱۰، ص ۲۸۲ : - ۲۰۶۷ ؛ امالي شيخ صدوق ، ص ۷۵۲\_۷۵۴ ، ح ۱۰۱۲ ؛ مستدرک حاکم ، ج ۳ ، ص ١٣٠ - ١٣١: امالي شيخ طوسي، ص ٢٥٢، ح ٤٥۴ و ص ٥٤٤، ضمن حديث ١١٤٨ و ص ٥٥٨، ضمن حديث ١١٧٢؛ بشارة المصطفى ﷺ، ص ٢٤١، ح ٤٨و ص ٣٧۴. ضمن حديث ١١؛ مناقب خوارزمي، ص ١٠٧ ـ ١٠٨. ح ۱۱۲ و ۱۱۴ و ص ۱۱۴ ـ ۱۱۵ ، ح ۱۲۵ و ص ۲۱۴ ، ضمن حدیث ۲۱۴ ؛ تاریخ مدینة دمشق ، ج ۴۲ ، ص ۲۴۵ ـ ۲۴۷ و ص ٢٥٠ \_ ٢٥٨ و ص ٤٣٢ و ج ٥١. ص ٤٠: أسد الغابة ، ج ٢. ص ٣٠: مطالب السؤول في مناقب آل الرسول ﷺ ، ص ٨٩: ذخائر العقبي، ص ٤١: مجمع الزواند، ج ٩، ص ١٢٥ ـ ١٢٤؛ جواهر المطالب في مناقب الإمام علي على مع ، ج ١، ص ٥١- ٥٢: غاية العرام، ج ٥، ص ٨١: بحار الأنوار، ج ٣٨، ص ٣٥٨، ذيل حديث ٩ و .... ٣. «إنَّما مثل أهل بيتي فيكم مثل باب حطَّة في بني إسرائيل ، من دخله غُفِرَ له » (ر . ك : كتاب سليم بن قسيس ، ص ۱۲۷ ـ ۱۲۸ و ۴۵۷؛ معجم صغیر طبرانی، ج ۱، ص ۱۳۹ ـ ۱۴۰ و ج ۲، ص ۲۲؛ معجم اوسط، ج ۴، ص ١٠ و ج ٤، ص ٨٥؛ معجم كبير، ج ٣، ص ٤٥ ـ ٤٤، ح ٢٥٣٧؛ بصائر الدرجات، ص ٣١٧، ح ٤؛ امالي شيخ صدوق، ص ١٣٣، ح ١٢٤؛ غيبت نعماني، ص ٥١، ضعن حديث ٢؛ كفاية الأثر، ص ٢٩، غيبت شيخ طسوسي، ص ۶۰، ح ۸۸ و ص ۵۲۵، ضمن حديث ۱۱۶۲ و ص ۶۳۳، ح ۱۳۰۴؛ بحارالأنوار، ج ۲۳، ص ۱۰۵، ح ۳ و ... ).

۴. مصنف ابن ابی شیبة ، ج ۷، ص ۴۹۶ ، ح ۱۱ : صحیح مسلم ، ج ۷، ص ۱۲۰ ؛ کتاب السنة ، ص ۱۵۹ ، ح ۱۲۸ و ۱۲۸۷ ؛ سنن ترمذی ، ج ۵، ص ۲۰۱ - ۲۰۰ ، ح ۲۸۰۸ ؛ فیضائل الصحابة ، ج ۲، ص ۱۶۴ ، ح ۱۰۹ ، ح ۱۰۹ ، م ۱۰۹ ، م ۱۰۹ ، ح ۱۱۰۸ ، ح ۱۰۸ ، ح ۱۱۰۸ ، خیل حدیث ۲ و ۱۱۰۸ ، ح ۱۲۰۱ ، ح ۱۲۰۱ ، ح ۱۲۰۸ ، ح

غدیر خم او حدیث «مثل أهل بیتي کمثل سفینة نوح» آو آیه ولایت آو هزاران از اخبار و احادیث مسلّمهٔ نبویهٔ متدوّنه در کتب معتبرهٔ متداوله در میان مسلمین در صورتی که از روی انصاف و حق طلبی باشد نه از طریق عناد و اعتساف و حمیّت و عصبیت، عقل سلیم داوری می کند که فرقهٔ حقّهٔ ناجیه منحصر است در سالکین طریق اهل بیت رسالت حسلوات الله علیهم أجمعین - که به وجوهی چند متابعت آن واجب است.

از آن جمله آن که می بینیم سزاوار تر و راستگو تر و خالص تر از شوائب باطل و بزرگ تر از جهت پاک و پاکیزه دانستن خدا و رسول او و اوصیای رسول او -صلوات الله علیهم أجمعین - و نیکو تر از حیث مسائل اصول و فروع مذهب امامیّهٔ اثناعشریّه است؛ زیرا که معتقد ایشان در حق خدا این است که ازلی است - یعنی: همیشه بوده است -

۱. مصنف ابن ابی شیبة ، ج ۷، ص ۴۹۵ ، ح ۹ و ص ۵۰۳ ، ح 60؛ فضائل الصحابة ، ج ۲، ص ۵۸۵ ـ ۵۸۶ ، ح ۱۹۹۱ و ۲۰۵۰ م ۱۰۴۰ و ص ۹۹۲ ، ح ۱۰۴۰ ؛ کتاب السنة ، ص ۵۹۰ م ۲۵۳ ؛ کتاب السنة ، ص ۵۹۰ م ۲۵۳ ؛ کتاب السنة ، ص ۵۹۰ م ۲۵۳ ؛ سنن کبرای نسایی ، ج ۵، ص ۱۳۲ ، ح ۸۴۷ ، و ۵۳۳ ، ح ۸۴۷۸ ؛ شرخ مشکل الآثار ، ج ۵، ص ۱۲ ـ ۵۱ ؛ مستدرک حاکم ، ج ۲ ، ص ۱۱۷ و ۱۱۶ و ۵۳۳ ؛ تاریخ مدینة دمشق ، ج ۴۲ ، ص ۱۸۷ و ۲۱۲ ـ ۲۱۵ ؛ مناقب خوارزمی ، ص ۱۵۵ ـ ۱۵۶ ، ح ۱۸۴ و ۱۸۴ ؛ الدرّ المنثور ، ج ۲ ، ص ۲۵۹ ؛ بحار الأنوار ، ج ۲۷ ، ص ۱۰۸ ـ ۱۰۹ .
 ح ۱ و ص ۱۸۰ ـ ۱۸۱ ، ح ۶۷ و ....

۲. کتاب سلیم بن قیس، ص ۱۲۷ و ۲۵۸ و ۴۵۷؛ مصنف ابن ابی شیبة، ج ۷، ص ۵۰۳، ضمن حدیث ۵۲؛ فضائل الصحابة، ج ۲، ص ۷۸۵، ح ۲۰؛ مسند بزّار، ج ۹، ص ۳۴۳، ح ۲۰، ۲۹؛ معجم صغیر طبرانی، ج ۱، ص ۱۲۹ وج ۵، ص ۱۲۹ وج ۶، ص ۱۲۹ وج ۵، ص ۱۲۹ وج ۵، ص ۱۲۹ وج ۵، ص ۱۲۹ وج ۵، ص ۱۲۹ وج ۲، ص ۲۴۲، ضمن معجم کبیر طبرانی، ج ۲، ص ۲۴۲ وج ۲، ص ۲۲۲ وج ۲، ص ۲۱، ص ۲۷؛ امالی شیخ صدوق، ص ۲۴۲، ضمن حدیث ۴۰۸؛ مستدرک حاکم، ج ۲، ص ۳۴۳ و ج ۳، ص ۱۵۱؛ حلیة الأولیاء، ج ۴، ص ۲۰۶؛ امالی شیخ طوسی، ص ۶۰، ح ۸۸ و ص ۴۳، ح ۱۲۷ و ص ۱۸۲، ح ۱۸۲، و ص ۲۸۲، ح ۱۸۲، و ص ۱۸۲، ح ۱۸۲، و ص ۲۸۲، و ص ۲۸۲، و ۲۸۲، و ص ۲۸۲، و ص ۲۸۲، و ۲۸۲، و ص ۲۸۲، و ۲۸۰، و ص ۲۸۲، و ۲۸۰، و

٢٠ انساب الأشراف، ص ١٥٠، ح ١٥١؛ شواهد التنزيل، ج ١، ص ٢١٠، ح ٢١٧ و ص ٢٣٩، ح ٢٠٠؛ خسائص الوحي المبين؛ ص ٨١٠: غاية الرام ج ٢٠؛ نهج الإيمان، ص ١٣٩؛ الدرّ المنثور، ج ٢، ص ٢٩٣؛ غاية المرام ج ٢، ص ١٣٠؛ بحار الأنوار، ج ٣٥، ص ٢٠١، ذيل حديث ٢٣ و....

و ابدی است ـ یعنی: همیشه خواهد بود ـ وقدیم است که حدوث در او راه ندارد و آنچه غیر از اوست حادث است و آن که خدا یکی است و او جسم نیست و جوهر نیست و مرکب نیست و عرض نیست و از کم و کیف و زمان و مکان و مشابهت با مخلوق منز ه و مبر است و قادر است بر هر چیزی و عادل و حکیم است و ظلم نمی کند احدی را و فعل زشت از او سر نمی زند و مطیع را ثواب می دهد و عاصی را عذاب می کند و کارهای او متقن و محکم است و از روی غرض و مصلحت است و بازیگر نیست و برانگیزانندهٔ پیغمبران است برای ارشاد اهل عالم و به چشم سر دیده نمی شود ـ نه در دنیا و نه آخرت ـ و در جهت واقع نیست و امر و نهی و اخبار او حادث است.

و معتقد این فرقه در باب انبیا این است که آنها معصوم از خطا و سهو و نسیان و معصیت اند \_اعم از گناه کبیره ، یا صغیره \_از اوّل عمرشان تا آخر عمرشان و اگر چنین نباشند و ثوقی به تبلیغات ایشان نیست و فایدهٔ بعثت لغو می شود.

و معتقد ایشان در حق ائمهٔ دوازده گانه این است که آنها نیز معصوم اند مانند انبیا و الا همان محذور در کار می آید که در حق انبیا گفته شد و فرقهٔ دوازده امامی احکام فروع را از ائمهٔ معصومین علی فرا می گیرند که آنها نیز از جد خود پیغمبر خدا اخذ کرده اند و آن حضرت از خدا اخذ کرده به وحی جبرئیل و این اخبار نقل کرده شد از سلف به خلف طبقه ای بعد از طبقه ای تا ایس که روایت متصل شود به یکی از معصومین با رعایت تفحص از حالات راوی هر طبقه و قول مقدوحین از رُوات را طرح می کنند و به قول عدول و حسان و موثقین اخذ می کنند و التفاتی به رأی

١. مقدوحين: كساني كه دربارهٔ آنها از سوى علماي رجال قدحي رسيده است.

۲. رُوات: راويان احاديث.

٣. عدول : راوياني كه از شيعيان دوازده امامي بوده و به عدالتشان تصريح شده باشد.

۴. حسان: راویانی اند که از امامیّه می باشند و در علم رجال مدح شده اند ، امّا به عدالتشان تصریح نشده است.

۵. موثقین: راویانی میباشند که هرچند شیعهٔ دوازده امامی نیستند، امّا تـوثیق شـدهانـد ـیـعنی: تـصریح بـه
 وثاقتشان شده است.

و اجتهاد ندارند و حرام می دانند اخذ به قیاس او استحسانات ارا و امّا باقی مسلمانان این طور نیستند و هر فرقه از ایشان مذهبی را پیش گرفته اند که بیان حالات و معتقدات آنها خارج از وضع این کتاب است. طالبین مراجعه کنند به کتابهای متداوله در این باب از کتب کلامیّهٔ فارسیّه و عربیّه.

و چه نیکو گفته شده است به زبان تازي:

إذا شئت أن ترضى لنفسك مذهباً فدع عنك قول الشافعيّ ومالكٍ ووال أناساً قولهم وحديثهم:

وتعلم أين الناس في نقل أخبار وأحمد والنعمان إذ يسروون الآثار روى جَدُّنا عن جبرئيل عن الباري

یعنی: اگر می خواهی که خشنو د باشی از مذهبی که برای نفس خود اختیار می کنی و بدانی که در نقل اخبار کدام مردمانی را اختیار کنی، واگذار قول مالک و شافعی و احمد بن حنبل و نعمان بن ثابت \_که ابو حنیفه باشد \_زمانی که روایت کنند خبرها را و دوست بدار مردمانی را که گفته و حدیثشان این است که: روایت کرد جد ما \_یعنی: پیغمبر می از جبرئیل از خدای آفریننده.

چون این مقدّمه دانسته شد، بدان که عاصمهٔ فرقهٔ ناجیه در میان ممالک اسلامیّه مملکت ایران است و به فرمودهٔ حضرت صادق به در آخرالزمان قریب به ظهور قائم به شهر قم معدن علم و فضل می شود و از آن جاعلم به مشرق و مغرب می رسد و قم و اهل آن قائم مقام حجّت اند و خدا به ایشان حجّت را بر خلق تمام می کند؛ برای آن که دینی که خدا نعمت خود را به آن بر بندگان خود تمام کرده و راضی شده که بندگان متدیّن به آن باشند همین دین است که فرقهٔ ناجیهٔ اثناعشریّه به آن متدیّن شده اند و پذیرفتن این دین حجّت

قیاس: ترفندی است که بین برخی طوایف اهل سنت رایج است و بر اساس آن حکم برخی از موضوعات راکه برایشان به گمان آنها حکمی در شرع مقد سبیان نشده است از روی موارد مشابه و با قیاس به آنها به دست می آورند.
 استحسان: ترفند دیگری است که بین عدّه ای از اهل سنت رایج است و بر اساس آن اگر امری در جوامع اسلامی و بین مسلمین رایج شود و به اصطلاح جا بیفتد، امّا دلیل شرعی بر آن در دست نباشد، همان پذیرش و قبول راکاشف از رضا شارع مقد س می دانند.

است برای مردمان و بروز و ظهور احکام و آثار و آداب آن منوط به علم است و علم هم قائم به عالم است و در آن زمان عالم علوم دینیه ظهورش در قم بیشتر است تا جاهای دیگر و از آن جاافاضهٔ فیض به اهل مشرق و مغرب شود. لذاقم و اهل قم حجّت اند برای اهل شرق و غرب. در این نکته نیکو دقّت کن و مغتنم بشمار، وهذا الاستنباط من فضل ربی.

#### ۳۸۶ / حدیث بیست و سوم

السماء والعالم، صفحهٔ ٣٣٩، مسنداً از آن حضرت روایت کرده که فرمود: إذا عمّت البلدان الفتن، فعلیکم بقم وحوالیها ونواحیها؛ فإن البلاء مدفوع عنها؛ یعنی: وقتی که فتنه فرو گرفت و عمومیّت پیدا کرد در شهرها، بر شما باد به رفتن و جاگرفتن در قم و اطراف و جوانب آن؛ زیراکه بلا دفع کرده شده از آن جاها.

#### ۳۸۷ / حدیث بیست و چهارم

السماء والعالم، صفحة ٣٣٩، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: إذا عمّت البلايا، فالأمن في كوفة ونواحيها من السواد وقمّ من الجبل، ونعم الموضع قمّ للخائف الطائف؟

یعنی: وقتی که فرو گرفت بلاها \_یعنی: در شهرها \_، پس کوفه از سواد عراق و اطراف آن محل ایمنی است و از بلاد جبل قم ایمن است و خوب جایی است قم بر شخص ترسندهٔ دور زننده \_یعنی: برای شخصی که از ترس نمی تواند در یک جا قرار گیرد.

#### ۳۸۸ / حدیث بیست و پنجم

السماء والعالم، صفحة ٣٣٩، به سند خود روايت كرده كه فرمود: إذا فقد الأمن من البلاد ، وركب الناس على الخيول، واعتزلوا النساء والطيب، فالهرب

۱. بحارالأنوار . ج ۵۷، ص ۲۱۴ . ح ۲۶ و ص ۲۱۷ . ح ۴۴ و ص ۲۲۸ . ح ۶۱ . ۲. بحارالأنوار ، ج ۵۷، ص ۲۱۴ . ح ۲۸ . ۳ . در مصدر : (من العباد).

الهرب عن جوارهم. فقلت: جعلت فداك، إلى أين؟ قال: إلى الكوفة ونواحيها، أو إلى قمّ وحواليها؛ فإنّ البلاء مدفوع عنهما؛ ا

یعنی: وقتی که امنیت از شهرها مفقود شد و مردمان بر اسبها سوار شدند ـ یعنی: برای جنگ و جدال و قتل و غارت ـ و گوشه گیری کردند از زنها و خوشگذرانی، پس آن وقت وقتِ فرار کردن است. وقت فرار کردن است از مجاورت و همسایگی ایشان. (راوی می گوید:) گفتم: فدایت شوم! به سوی کجا فرار کنیم؟ فرمود: به سوی کوفه و اطراف آن، یا قم و جوانب آن؛ زیرا که بلا از این دو جا دفع کرده شده است.

# ۳۸۹ / حدیث بیست و ششم

السماء والعالم، صفحه ٣٣٩، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

إذا أصابتكم بليّة وعناء، فعليكم بقمّ؛ فـإنّه مأوى الفـاطميّين، ومســــــــــــراح المـــــؤمنين، وسيأتي زمان ينفر أولياؤنا ومحبّونا عنّا، ويبعدون منّا، وذلك مصلحة لهم لكيلا يُعرَفوا بولايتنا، ويحقنوا بذلك دماءهم وأموالهم، وما أراد أحد بقمّ وأهله سوءً إلّا أذلّه الله وأبعده من رحمته؛

یعنی: وقتی که رو آورد به سوی شما بلایی و رنج و سختی ای ، بر شما باد به رفتن و جای گرفتن در قم ؛ زیرا که آن جا جایگاه اولاد فاطمه و راحتگاه مؤمنین است و زود باشد که بیاید زمانی که کوچ کنند دوستان و دوست دارندگان ما از ما و دور شوند از ما و این نفرت و دوری صلاح است برای ایشان ، تا این که شناخته نشوند به دوستی ما و به این جهت حفظ کنند خون هایشان و مال هایشان را و ارادهٔ بدی نمی کند به قم و اهل آن احدی مگر این که ذلیل و خوار می کند خدا او را و دور می گرداند او را از رحمت خود.

۱. بحارالأنوار، ج ۵۷، ص ۲۱۴، ح ۲۹، و نیز ر.ک: تـاریخ قـم، ص ۹۷ ـ ۹۸: مستدرک الوسـائل، ج ۱۰، ص۲۰۵، ح ۱۲.

٢. بحارالأنوار ، ج ٥٧ ، ص ٢١٢ \_ ٢١٥ ، ح ٣٢ ، و نيز ر . ك : تاريخ قم ، ص ٩٨ .

#### ۳۹۰ / حدیث بیست و هفتم

السماء والعالم، صفحهٔ ۳۳۹، مسنداً از سلیمان بن صالح روایت کرده که گفت: روزی در نزد ابی عبدالله \_یعنی: حضرت صادق الله \_بودیم. پس یاد فرمود فتنه های بنی عبّاس را و آنچه که به مردم می رسد از ایشان. پس گفتیم: فدایت شویم! در آن وقت به کجا باید پناه برد و در کجا جای گرفت در آن زمان؟

فقال: إلى الكوفة وحواليها وإلى قم ونواحيها، ثم قال: في قم شيعتنا وموالينا، وتكثر فيه العمارة، ويقصده الناس، ويجتمعون فيه حتى يكون الجمر بين بلدهم؛ ا

پس فرمود: در قم شیعیان و دوستان ما هستند و ساختمانها در آن جا زیاد شود و مردم به طرف آن جا قصد میکنند و در آن جا جمع می شوند تا اندازه ای که رودخانه در وسط شهر ایشان واقع شود.

#### ۳۹۱ / حدیث بیست و هشتم

السماء والعالم، صفحة ٣٤٠، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

قمّ بلدنا وبلد شيعتنا، مطهّرة مقدّسة، قبلت ولايتنا أهل البيت. لايريدهم أحد بسوء الآ عجلت عقوبته ما لم يخونوا إخوانهم. فإذا فعلوا ذلك، سلّط الله عليهم جبابرة سوءٍ. أما إنّهم أنصار قائمنا ودعاة حقّنا، ثمّ رفع رأسه إلى السماء وقال: اللّهمّ اعصمهم من كـل فـتنة، ونجّهم من كلّ هَلكة ؟

یعنی: قم شهر ما است و شهر شیعیان ما. شهری است پاک و پاکیزه. پذیرفته است دوستی ما اهل بیت را. اراده نمی کند ایشان را احدی به بدی مگر این که شتاب کرده می شود در عذاب او، تا زمانی که خیانت نکرده باشند با برادرهای خود و چون

١. بحارالأنوار ، ج ٥٧، ص ٢١٥ ، ح ٣٥، ونيز ر . ك: تاريخ قم ، ص ٩٩.

٢. در مصدر : (تربة قمّ مقدّسة ، وأهلها منّا ، و نحن منهم ، لا يريدهم جبّار بسوء ) .

٣. بحارالأنوار ، ج ٥٧ ، ص ٢١٨ - ٢١٩ ، ح ٩٩ .

خیانت کنند مسلّط میگرداند خدا بر ایشان گردنکشان و ستمکاران بد را. آگاه باشید که ایشان ـ یعنی: اهل قم ـ یاوران قائم ما و خواهندگان حق ما هستند. پس حضرت سر خود را بلند کرد به طرف آسمان و عرض کرد: بار خدایا! حفظ کن ایشان را از هر فتنهای و نجات ده ایشان را از هر هلاکتی.

### ۳۹۲ / حدیث بیست و نهم

اقبال سیّد ابن طاوس ، طبع تهران ، مصحّح مرحوم شهید شیخ فضل الله نـوری ، ص ۲۰۱ ، در ذیل دعای روز بیست و یکم ماه رمضان مروی از حمّاد بن عثمان روایت کرده که حمّاد گفت: به حضرت صادق عرض کردم که: آیا برای خروج آن حضرت -یعنی: مهدی آل محمّد شی ـنشانهای هست ؟ فرمود:

نعم، كسوف الشمس عند طلوعها ثلثي ساعة من النهار، وخسوف القمر ثلاث وعشرين، وفتنة تظلّ (تصل خل) أهل مصر البلاء وقطع النيل. اكتف بما بيّنت لك، وتوقّع أمر صاحبك ليلك ونهارك؛ فإن الله كلّ يوم هو في شأن؛ ا

یعنی: فرمود: آری، گرفتن آفتاب است هنگام درآمدن آن تا دو ثلث از روز و گرفتن ماه است تا بیست و سه ساعت و فتنه ای است که سایه اندازد \_یا برسد \_به مصر و اهل آن بلایی و قطع شدن رود نیل. اکتفاکن به آنچه که برایت بیان کردم و منتظر امر صاحبت باش در شب و روزت؛ زیراکه خدای تعالی هر روزی در کاری است.

(دور نیست مدّت خسوف بیست و سه ساعت باشد، یا بیست و سوم ماه باشد). مؤلّف گوید: حضرت صادق علله در این حدیث چهار علامت به حمّاد فرموده که هر چهار علامت مورد اهمیّت است.

ارل: گرفتن آفتاب است در مدّت دو ثلث از روز که تقریباً هشت ساعت گرفته باشد.

إقبال الأعمال، ج ١، ص ٢٤٨، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٩٥، ص ١٥٨ \_ ١٥٩؛ مكيال المكارم، ج ٢، ص ٢٢.

دوم: گرفتن ماه است در مدت بیست و سه ساعت که سابقه ندارد چنین گرفتنی. و اگر بگوییم که: مراد آن حضرت گرفتن بیست و سوم ماه باشد یا بیست و سه دقیقه باشد، نیز کمال بُعد و غرابت را دارد. پس ظاهر این است که همان بیست و سه ساعت باشد.

سوم: خبر دادن از فتنه ای است که شامل اهل مصر شود - چنان که از اخبار و احادیث دیگر هم مستفاد می شود. بعضی از آنها قبلاً در جزء اوّل و دوم ایس کتاب گذشت و بعضی دیگر هم خواهد آمد.

چهارم: قطع رود نیل است که چند احتمال نیز در آن می رود. یکی آن که راه آن از طریق مصر بگردد که مصری ها از آن استفاده نکنند و دیگر آن که بر روی رود نیل سد بسته شود که هر وقت بخواهند بتوانند جلو آن را بگیرند، و این احتمال بر اوّل رجحان دارد؛ زیرا که سدبندی رود نیل یا در این سال های اخیر عملی شده، یا بزودی در آیندهٔ نزدیک عملی خواهد شد.

و دیگر آن که مراد از قطع شدن رود نیل خشک شدن آن باشد ـ چنان که از بعضی از اخبار مستفاد می شود ـ ، والله العالم .

و ظاهر قریب به حتم بودن این علامات است؛ زیراکه از فرمودهٔ آن حضرت به حمّاد که گفته: اکتف بما بیّتت لك؛ یعنی: اکتفاکن به آنچه برای تو بیان کردم - ایس معنی استفاده می شود و دیگر آن که ممکن است از علامات بدائیّه ا باشد، به قرینهٔ فرمودهٔ آن حضرت: کلّ یوم هو فی شأن، و ممکن است این فرمایش مربوط به فرمودهٔ آن جناب: «توقع أمر صاحبك» باشد و آن اشاره باشد که اگر خدا بخواهد، در مدّت غیبت بداء حاصل کند که دور نزدیک یا نزدیک دور شود، والله العالم بحقائق الأمور، وما شاء الله کان وما لم یشاً لم یکن.

۱. بداه : پیدا شدن رأی دیگر در کاری یا امری . این کلمه وقتی به خداوند متعال نسبت داده می شود باید به صورت ابداه معنا شود .

#### ٣٩٣ / حديث سيام

سيز دهم بحار ، طبع تهران ، صفحه ١٧٥ ، از كتاب سرور أهل الإيمان ، تأليف سيّد على بن عبدالحميد ، مسنداً از حضرت صادق الله روايت كرده از سُدير كه گفت:

قال لي أبو عبد الله ﷺ: يا سُدير، الزم بيتك، وكن حلساً من أحلاسه، واسكن ما سكن الليل والنهار. فإذا بلغ [أنّ] السفيانيّ قد خرج، فادخل إلينا ولو على رجلك. قلت: جعلت فداك، هل قبل ذلك شيء ؟ قال: نعم، وأشار بيده بثلاث أصابعه إلى الشام وقال: ثلاثة رايات: راية حسنيّة، وراية أُمويّة، وراية قيسيّة. فبينما هم [على ذلك] إذ قد خرج السفيانيّ فيحصدهم حصد الزرع، ما رأيت مثله قطّ ؟

یعنی: گفت برای من ابو عبدالله \_یعنی: حضرت صادق الله \_: ای سدیر! ملازم خانه خود باش \_یعنی: از خانهات بیرون مرو \_ و باش مانند پلاس کهنهای از پلاس کهنهای آن و قرار بگیر مادامی که قرار می گیرد شب و روز. پس چون خبر رسید که سفیانی خروج کرده، بر ما وارد شو هرچند به پای خود باشد. گفتم: فدایت شوم! آیا پیش از آن هم چیزی \_یعنی: علامت و نشانهای \_هست ؟ فرمود: آری، و اشاره کرد به دست خود به سه انگشت به طرف شام و فرمود: سه پرچم بلند می شود: پرچم حسنی و پرچم اُموی و پرچم قیس. در حالی که این سه پرچم بلند می شود، سفیانی خروج می کند و آنها را درو می کند مانند درو کردن \_یعنی: چیدن و بریدن \_ زراعت، آنچنان درو کردن \_یعنی: چیدن و بریدن \_ زراعت، آنچنان درو کردنی که مثل آن هرگز ندیده ای .

### ۳۹۴ / حدیث سی و یکم

سيزدهم بحار، صفحهٔ ۱۷۶، از امالي مفيد مسنداً از آن حضرت روايت كـرده كــه

۱. در مصدر : (فارحل).

٢. بحارالأنوار، ج ٥٦، ص ٢٧٠، ضمن حديث ١٤١ و ص ٣٠٣، ح ٤٩، و نيز ر. ک: كافي، ج ٨، ص ٢٤٠ \_ ٢٤٥، ح ٣٨٣: سرور أهل الإيمان، ص ٤٢، ح ١٤؛ وسائل الشيعة، ج ١١، ص ٣٤، ح ٣؛ نفس الرحمن في فضائل سلمان، ص ٢٤٤؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ١١٥.

هشام بن سالم گفت: فرمود ابوعبدالله و یاد کرد سفیانی را و فرمود: امّا موجّهین مردان متواری شوند از او و امّازنها پس بر آنها باکی نیست.

أمَّا الرجال فتوارى وجوهها عنه، وأمَّا النساء فليس عليهنِّ بأسُّ. ١

# ۳۹۵ / حدیث سی و دوم

سیزدهم بحار، صفحهٔ ۱۷۶، از اهالی مفید مسنداً روایت کرده از هشام از ابی عبدالله ﷺ که فرمود:

لمّا خرج طالب الحقّ. قيل لأبي عبد الله ﷺ: نرجو أن يكون هذا اليـماني، فـقال: لا، اليماني يتوالى عليّاً، وهذا يبرأ منه: ٢

یعنی: چون خروج کند طالب الحق (از علامات خروج سفیانی است). گفته شد به آن حضرت الله که: امیدواریم آن -یعنی: طالب الحق -یمانی باشد. فرمود: نه، یمانی دوست می دارد علی الله را و او بیزار است از او.

# ۳۹۶ / حدیث سی و سوم

قرب الإسناد، تأليف عبدالله بن جعفر حميرى، صفحه ۴۱، مسنداً از آن حضرت از پدر بزرگوارش از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

إذا ظهرت القلانس المشتركة ظهر الزناء٢

یعنی: وقتی که ظاهر شد کلاه های مشترکه ، ظاهر می شود زناکردن و زنا دادن.

۱. بحارالأنوار ، ج ۵۲، ص ۲۷۵، ح ۱۷۰ از امالی شیخ طوسی ، و نیز ر.ک: امالی شیخ طوسی ، ص ۶۶۱، ح ۱۲۷۱.

۲. بحارالأنوار ، ج ۴۷، ص ۲۹۷، ح ۲۱ و ج ۵۲، ص ۲۷۵، ذیل حدیث ۱۷۰ از امالی شیخ طوسی، و نیز ر.ک: امالی شیخ طوسی، ص ۶۶۱، ح ۱۳۷۵.

٣. قرب الإسناد، ص ٨٥ - ٨٥، ح ٢٨٠، و نيز ر. ک: كافي، ج ٤، ص ۴٧٨، ح ٢؛ وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٣٨٠، ح ٢؛ وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٣٨٠، ح ١٤، ص ٣٨٠، ح ٥.

مؤلف گوید: ظاهراً مراد از کلاه های مشترکه کلاه هایی است که مشترک بین یهود و نصارا و ملل متنوّعه است که در این عصر از آنها تعبیر می شود به کلاه های بین المللی.

#### ۳۹۷ / حدیث سی و چهارم

غیبت نعمانی ، صفحهٔ ۷۶ ، محمّد بن سنان کاهلی از ابی عبدالله ﷺ روایت کرده که فرمود:

تواصلوا وتبارّوا وتراحموا. فوالذي فلق الحبّة وبرأ النسمة، ليأتينَ عليكم وقت لايجد أحدكم لديناره ودرهمه موضعاً يعني: لايجد له عند ظهور القائم على موضعاً يصرفه فيه ؛ لاستغناء الناس جميعاً بفضل الله وفضل وليّه.

فقلت: وأنّى يكون ذلك؟ فقال: عند فقدكم إمامكم. فلا تزالون كذلك حتّى يطلع عليكم كما تطلع الشمس. ليس (آيس خل) ما تكونون. فإيّاكم والشكّ والارتياب. انفوا عن أنفسكم الشكوك وقد حذرتم، فاحذروا من الله. أسأل الله توفيقكم وإرشادكم؛ ا

یعنی: بچسبید به یکدیگر و نیکی کنید و رحم کنید به یکدیگر. پس قسم به آن کسی که می شکافد دانه را و آفریده و می آفریند بنده را ، هرآینه می آید البته البته بر شما زمانی که نمی یابد احدی از شما برای دینار و درهم خود موضعی را که به مصرف رساند آن را در آن زمان ـ یعنی: نمی یابد برای آن هنگام ظهور قائم هم جایی را که به مصرف رساند آن را در آن جا ؛ به جهت بی نیاز بودن همهٔ مردم به فضل خدا و فضل ولی او.

پس عرض کردم: چه وقت است آن وقت ؟ فرمود: وقتی است که امام خود راگم کنید. پس همیشه به همین حال هستید تا این که درآید بر شما امام شما همچنان که آفتاب درآید. در آن وقت به این حال نخواهید بود. پس بر شما باد که دوری کنید از شک و گمان. نیست و نابود کنید از نفسهای خودتان شکها را و شما ترسانیده شدید. پس بترسید از خدا. می خواهم از خدا توفیق شما را و هدایت کردن شما را.

۱. غيبت نعماني، ص ١٥٢ \_١٥٣. ح ٨. و نيز ر. ک: بحارالأنوار ، ج ٥١، ص ١٤٤ ـ ١٤٢. ح ١٧.

مؤلف گوید: جملهٔ «یعنی: لایجد له عند ظهور القائم» تا «فضل ولیّه» کلام و توجیه نعمانی است و این خلاف ظاهر حدیث است، مربوط به زمان ظهور نیست؛ به دلیل فرمودهٔ حضرت در جواب سائل که فرموده است: عند فقد إمامکم، بلکه دور نیست که مراد این باشد که از شدّت فتنه و ناامنی در آن زمان جایی که دینار و درهم خود را حفظ کنند نیابند.

و نیز گفته است که: باید ناظر به نهی از شک در فرمایش حضرت نظر داشته باشد که مراد نهی از شک در صحّت غیبت غایب و در صحّت ظهور آن جناب است و ترسانیدن آن حضرت از شک و ارتیاب برای این است که شیعهٔ مؤمن متوجه باشد و شک و ریب در دل خود راه ندهد در صحّت غیبت و ظهور آن حضرت که آن موجب هلاکت او خواهد شد و از خدا می خواهیم ثبات قدم را در سلوک راه حق و ترک باطل و توسّل می جوییم برای آن از آل محمّد در به منّت گذاردن خدا و فضل و کرم او بر ما.

# ۳۹۸ / حدیث سی و پنجم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۷۶، مسنداً از مفضّل بن عمر از آن حضرت روایت کرده که گفت: بودم نزد ابی عبدالله علی در مجلس او و غیر از من هم در آن مجلس بود. پس فرمود برای ماکه:

إيّاكم والتنويه \_يعني: باسم القائم الله عنه وكنت أراه يريد غيري، فقال لي: يا أبا عبد الله: إيّاكم والتنويه. والله ليغيبن سبتاً من الدهر، وليخملن حتى يقال: مات، أو هلك. بأيّ وادٍ سلك؟ ولتفيضن عليه أعين المؤمنين، وليكفّئن كتكفّؤ السفينة في أمواج البحر، حتى لاينجو إلّا من أخذ الله ميثاقه، وكتب الإيمان في قلبه، وأيّده بروح منه، ولترفعن اثنتا عشرة راية مشتبهة. لايعرف أيّ من أيّ.

قال المفضّل: فبكيت، فقال لي: ما يبكيك؟ قلت: جعلت فداك، كيف لاأبكي وأنت تقول: ترفع اثنتا عشرة راية مشتبهة، لايُعرَف أيّ من أيّ. قال: فنظر إلى كوّة في البيت التي تطلع فيها الشمس في مجلسه، فقال: أ هذه الشمس مُضيئة؟ قلت: نعم، فقال: والله، لأمرنا أضوأ منها؛ ا

یعنی: اجتناب کنید از خواندن و بلند کردن نام یعنی: نام قائم ﷺ و من می دیدم آن حضرت را که از این کلام غیر مرا اراده کرده است. پس به من فرمود ک . بر سماست که دوری کنید از خواندن و بلند کردن نام او. ای اباعبدالله! (اباعبدالله کنیه مفضل است) به ذات خدا قسم است که هرآینه پنهان می شود البته البته البته یعنی: قائم ﷺ مدّتی از روزگار را و هرآینه گمنام می شود البته البته تا این که گفته شود: مُرد، یا هلاک شد و یا به کدام درّه و پشته ای رفت؟ و هرآینه البته البته البته اشکهای مؤمنین از چشم هایشان برای او جاری خواهد شد و هرآینه سرنگون خواهید شد همچنان که کشتی در موجهای دریا سرنگون شود تا حدّی که نجات نیابد مگر کسی که پیمان کشتی در موجهای دریا سرنگون شود تا حدّی که نجات نیابد مگر کسی که پیمان ایمان گرفته باشد خدا از او و ثابت شده باشد ایمان در دل او و تأیید شده باشد به حق که از جانب خدا و هرآینه بالا برده خواهد شد البته البته دوازده پرچم مشتبه به حق که شناخته نشود کدام یک از آنها از کیست.

مفضّل گفت که: من گریه کردم. پس حضرت به من فرمود: چه چیز تو را به گریه در آورد؟ گفتم: فدایت شوم! چگونه گریه نکنم و حال آن که می فرمایی دوازده پرچم مشتبه بلند می شود که شناخته نشود کدام یک آنها از کدام است؟ مفضّل گفت: پس نظر کرد حضرت به روزنه ای که در خانه بود و از آن آفتاب در مجلس تابیده بود. پس فرمود: آیا این آفتاب است که تابیده و روشنی داده است؟ گفتم: آری. پس فرمود: به ذات خدا قسم است که هرآینه امر قائم ما از این آفتاب روشن تر است.

شرح

نهى حضرت از نام نبردن و ذكر نكردن به اسم غايب الله به قول آن جناب: «إيّاكم والتنويه» تا فرمودهٔ آن حضرت: «في أمواج البحر» اراده فرموده است آن حضرت از

۱. غیبت نعمانی، ص ۱۵۳ ـ ۱۵۴، ح ۹، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۱، ص ۱۴۷، ح ۱۸.

آن آنچه را که در دورهٔ غیبت قائم الله به شیعیان رو می دهد از موجهای فتنه های گمراه کننده و به هول و بیم اندازنده و شعبه شعبه شدن مذهب های باطلهٔ سرگردان کننده و بلند شدن پرچمهای به شبهه اندازنده که صاحبان آنها ادّعای قائمیّت و امامت کنند از آل ابی طالب و خروج کنندگان از ایشان برای جاه طلبی و وسایل عیش دنیوی فراهم کردن در هر زمانی.

و از فرمایش حضرت که فرموده است: «رایة مشتبهة» چنین برمی آید که صاحبان آنها از فروع شجرهٔ رسالت و ولایت باشند که قیام کنند. امر آنها بر مردم مشتبه شود بواسطهٔ نسب آنها که از دودمان رسالت اند و ضعفای شیعه چنین گمان کنند که ایشان برحق اند و همچنین غیر شیعیان و حال آن که چنین نیست و خداوند در مدّت کو تاهی رگ حیات آنها را قطع کند و نفوس کسانی که اهلیّت این مقام را ندارند تلف و نابود می کند و همچنین نفوس پیروان ایشان را که به مظنّه به آنها گرویده اند و اگر چهار صباحی هم به آنها مهلت داده شود برای بروز دادن باطنهای ایشان و تابعین ایشان و تمام کردن جو لانهای ایشان است که برای شناخته شدن مؤمنین ثابت الایمان است که خدا آنها را در وقوع فتنه ها ثابت داشته و ثابت می دارد که دنبال دعوتها و مذهبهای باطله و اختلاف اقوال و تشتّت رأیهای ایشان نروند، وذلك هدی الله مذهبهای باطله و اختلاف اقوال و تشتّت رأیهای ایشان نروند، وذلك هدی الله بهدی به من یشاء من عباده.

مه فشاند نور و سگ عوعو کند هر کسی بر فطرت خود می تند مؤمنین ثابت الایمان آب را از سراب تمیز داده ، فریب هر شیّادی را نمی خورند.

گیرم که مارچوبه کند تن به شکل مار کو زهر بهر دشمن و کو مهره بهر دوست ؟

از خداوند متعال ثبات ایمان می طلبیم و زیادتی توفیق در علم و عمل و تقوا می خواهیم ؛ زیرا که او اکرم الاکرمین و اجو دالمعطین و جوادالسائلین است.

### موعظة مؤلّف فقير:

برادران ايماني را تذكّر مي دهم دوره غيبت كبراي ولي عصر عبر الله تعالى فرجه،

وأرواحنا و أرواح العالمين له الفداء ـ دورهٔ فترت و آزمايش عظيم است و به مثابه شب بسيار تاريک و ظلمانی. با اين ظلمتها و تيرگیهای متراکم برای سلامت گذشتن از اين بيابان وحشتناک دنيا که دارای بسی چاههای عميق و بيغولههای خطرناک است بدون دليل و راهنمای آگاه طی طريق نمی توان کرد و راه را از چاه نمی توان شناخت و از فريب دزدهای دين و ايمان و وسوسههای شيطان و شيطان پرستان آخرالزمان نمی توان خود را حفظ کرد.

دام سخت است مگر يار شود لطف اله ورنه انسان نبرد صرفه ز شيطان رجيم

ویگانه چراغ هدایتی که در این شب هولناک برای دفع خطرات می توان از نور آن استفاده و استضائه نمود التجا به خدا و استمداد از آل محمد علی، بخصوص قطب دایرهٔ زمان و محور کون و مکان و ولی و حجّت خدا در عالم امکان، حضرت صاحب زمان علی، و آیات قرآنیه و کلمات رحمانیهٔ ایشان است و فقط راه نجات به دست آوردن منحصر به توجّه و توسّل جستن به این درگاه است.

## للمؤلف الحقير

از ره آل عسلی فکسرت گسزین مسار را زیسا بسود نسقش و نگسار نقش آن جذّاب و زهرش قاتل است هر کسه بسنماید رهت بساور مکن فساستی گر پدهدت روزی سروش غول رهزن گر تو را خواند شبی در شب تساریک بسیباکسی مکن کرم شبتاب ار به شب تسابان شود دورهٔ غسسیب امسام مسنتظر شب لبساس تیره چون گیرد به بر

تا نیفتی خود به دام آن و این هان، تو ای کودک! مشو مفتون مار کودک بیچاره از این غافل است دامین دل ز آب غفلت تر مکن بیی تأمّل حرف او منمای گوش بیاش بیدار و مخور گول غبی باش بیدار و مخور گول غبی چاه در راه است چالاکی مکن از پسی آن کرم عاقل کی رود؟ چون شب تاریک آید در نظر تسیرگی را پردهدر

گسرگ و روباه و شغالان و سگان کردم و مار و رتیل و موش و ساس دزد در شب بسهر دزدی در شباب چسون سب آید عشقباز ناتوان شب چسو آید دردمند اندر عذاب آفستابا! حال مهجوران نگر آفستابا! بسر دل بسی تاب تاب آفستابا! ظلمت شب را بسبر مسارقا! جیب افت را چاک کن مسوسیا! بازآ ید و بیضا نما موسیا! بیرون شد از حد قال و قیل موسیا! بیرون شد از حد قال و قیل

شب زجا جنبند خود عوعوزنان شب برون آیسند از جا بسی هراس تاکه از مقصود گردد کامیاب از پسی معشوق خود گردد روان مستظر تاکسی در آیسد آفستاب در شب تاریک پر خوف و خطر که برون شد از دل ما صبر و تاب ایسن شب یسلدا مگر ناید به سر تسیرگی ها را ز عالم پاک کسن قسیطیان عسصر را رسوا نسا جسامهٔ فرعونیان را زن به نسیل جسامهٔ فرعونیان را زن به نسیل جسامهٔ فرعونیان را زن به نسیل

اللَّهُمّ عجّل فرجه ، وسهّل مخرجه ، واجعلنا من أنصاره وأعوانه والمتمسّكين بحبل ولايته .

### ۳۹۹ / حدیث سی و ششم

غیبت نعمانی ، صفحهٔ ۱۴۵ ، مسنداً از یعقوب سرّاج روایت کرده که گفت: گفتم به ابی عبدالله علیه: چه وقت است فرج شیعیان شما؟ پس فرمود:

إذا اختلف ولد العبّاس، [و] وهى سلطانهم، وطمع فيهم من لم يكن يطمع، وخلعت العرب أعنّتها، ورفع كلّ ذي صيصية صيصيته، وظهر السفيانيّ، وأقبل اليماني، وتـحرّك الحسنيّ، خرج صاحب هذا الأمر من المدينة إلى مكّة بتراث رسول الله ﷺ.

قلت: وما تراث رسول الله ﷺ؟ فقال: سيفه ودرعه وعمامته وبُرده ورايسته وقسضيبه وفرسه ولامته وسرجه، حتى ينزل إلى مكّة ١، فيُخرِج السيف من غمده، ويسلبس الدرع،

۱. در مصدر: (بأعلى مكة).

وينشر الراية والبُردة، ويعتمّ بالعمامة، ويتناول القضيب بيده، ويستأذن الله في ظهوره.

فيطلع على ذلك بعض مواليه، فيأتي الحسنيّ فيخبره الخبر، فيبتدره الحسنيّ إلى الخروج، فيثب عليه أهل مكّة، فيقتلونه ويبعثون برأسه إلى الشاميّ. أفيظهر عند ذلك صاحب هذا الأمر، فيبايعه الناس ويتبعونه، ويبعث عند ذلك الشاميّ جيشاً إلى المدينة، فيهلكهم الله دونها، فيهرب من المدينة يومئذٍ من ولد عليّ (يومئذٍ من كان بالمدينة من ولد عليّ (يومئدٍ من كان بالمدينة من ولد عليّ في غلى إلى مكّة، فيلحقون بصاحب الأمر ( الله علي الله على الله على المدينة، فيأمر أهلها فيرجعون إليها "

یعنی: فرمود: زمانی که رفت و آمد کنند پسران عبّاس و آنها سلطان ایشاناند و طمع کند در ملک ایشان کسی که طمع نکرده است و عرب عنانهای خود را پاره کنند و هر صاحب قدرتی قدرت خود را ظاهر کند و سفیانی ظاهر شود و یمانی رو آورد و حسنی حرکت کند، بیرون می آید صاحب امر از مدینه و به مکه می رود با میراثهایی که پیغمبر بیرای گذارده.

گفتم: چیست میراثهای پیغمبر کی پس فرمود: شمشیر او و زره او و عمامهٔ او و بُرداو و پرچم او و چوبدستی او و اسب او و آلات حرب او و زین سواری او ، تا این که فرود می آید در مکه. پس شمشیر را از غلاف خود بیرون می آورد و زره را می پوشد و پردهٔ پرچم را باز می کند و بُرد را می پوشد و عمامه را بر سر می بندد و چوبدستی را در دست می گیرد و اذن می خواهد از خدا برای ظاهر شدن خود.

پس در آن حال بیرون می آید بعضی از دوستان او. پس حسنی را خبر می دهد از

۱. در مصدر: (فیثبت).

۲. در مصدر: (إلى الشام).

۳. غیبت نعمانی، ص ۲۷۸ ـ ۲۷۹، ح ۴۲ و ۴۳، و نیز ر.ک: کافی، ج ۸، ص ۲۲۴ ـ ۲۲۵، ح ۲۸۵؛ صراط مستقیم، ج ۲، ص ۲۵۸؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۴۲، ح ۱۱۲ و ص ۳۰۱، ح ۶۶.

۴. چنان که در متن حدیث اصلاح به عمل آمده ، صحیح «و وهی سلطانهم» است که به معنی «و سلطنت ایشان سست گردد» می باشد .

آن حضرت. پس حسنی مبادرت در خروج می کند آن حضرت را. پس اهل مکه بر علیه او قیام می کنند و حسنی را که نفس زکیّه باشد می کُشند و سر او را برای شامی ایعنی: سفیانی می فرستند. در آن وقت صاحب امر ظاهر می شود و مردمان با او بیعت می کنند و پیروی می کنند او را. در آن حال شامی لشکری را به مدینه می فرستد. پس هلاک می کند خدا لشکر او را غیر از آنها. پس از مدینه فرار می کنند در آن زمان کسانی که از فرزندان علی ای در مدینه هستند به طرف مکه و ملحق به صاحب الامر همی می شوند و حضرت صاحب الامر به سمت عراق حرکت می کند و لشکری به مدینه می فرستد و امر می فرماید اهل مدینه را که به مدینه برگر دند.

# ۴۰۰ / حدیث سی و چهارم

غيبت نعماني ، صفحهٔ ١٤٧ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

ما يكون هذا الأمر حتّى لايبقى صنف من الناس إلّا قد ولّوا على الناس حتّى لايقول قائل: إنّا لو ولّينا لعدلنا، ثمّ يقوم القائم بالحقّ والعدل؛ ا

یعنی: نمی باشد این امر \_یعنی: ظهور قائم ﷺ \_ تا این که باقی نماند صنفی از مردم مگر این که حکومت کنند از جهت مردمان، تا نگوید گوینده ای که: اگر ما حکومت می کردیم، به عدالت رفتار می کردیم. پس از آن قیام می کند قائم به راستی و عدالت.

## ۴۰۱ / حدیث سی و پنجم

غيبت نعماني ، صفحة ١٤٧ ، نيز مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: لايكون هذا الأمر حتى يذهب (يهلك خل) تسعة أعشار الناس؟

يعني: حضرت ظاهر نمي شود تااين كه برود \_يا هلاك شود \_نُه عُشر "از مردمان.

١. غيبت نعماني، ص ٢٨٢، ح ٥٣، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥٢. ص ٢٢٤، ح ١١٩.

٢. غيبت نعماني، ص ٢٨٢. ح ٥٠، و نيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٤۴. ح ١٢٠؛ الزام الناصب، ج ٢، ص ١١٠.

٣. عُشر : يک دهم.

### ۴.۲ / حدیث سی و ششم

غیبت نعمانی ، صفحهٔ ۱۴۷ ، از هشام از زراره روایت کرده که گفت: گفتم به این عبدالله این : ندا \_ یعنی : صدای آسمانی \_ حقّ است ؟ فرمود:

إي والله حتى يسمعَه كلِّ قوم بلسانهم ١٠

يعني: آري به ذات خدا قسم است ، تا اين كه مي شنوند هر گروهي به زبان خو دشان .

#### ۴۰۳ / حدیث سی و هفتم

غيبت نعماني ، صفحهٔ ١٤٨ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

یعنی: چون شب جمعه شود، فرو می فرستد پروردگار تعالی فرشته ای را به آسمان دنیا. پس چون سفیدهٔ صبح طالع شد، آن فرشته بر عرش می نشیند بالای بیت المعمور

۱. غیبت نعمانی، ص ۲۸۳، ح ۵۴، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۴۴، ح ۱۲۰ مکیال المکارم، ج ۲، ص ۱۷۲، ح ۱۲۰، مکیال المکارم، ج ۲، ص ۱۷۲.

۲. سورهٔ نور ، آیهٔ ۵۵.

۲۸: غیبت نعمانی، ص ۲۸۴، ح ۵۶، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۹۷، ح ۵۴؛ غایة السرام، ج ۴، ص ۱۱۸ میل ۱۱۸ میل ۱۱۹۰۱؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۷۳ میل و ج ۲، ص ۱۰۵؛ مکیال المکارم، ج ۱، ص ۳۶۲.

و نصب می کند یا نصب کرده می شود برای محمّد و علی و حسن و حسین به منبرهایی. پس بالا می روند بر آنها و جمع می شوند برای ایشان فرشتگان و پیغمبران و مؤمنان و گشاده می شود درهای آسمان. پس چون زوال آفتاب شود، پیغمبر خدا که و منان و گشاده می شود درهای آسمان. پس چون زوال آفتاب شود، پیغمبر خدا که عرض می کند: پروردگارا! به و عده ات و فاکن ؛ آنچه را که و عده داده ای به آن در کتاب خود که فرموده ای : ﴿ و عده داد خدا آن کسانی را که ایمان آوردند و عمل شایسته کردند که جانشین خود قرار دهد ایشان را در روی زمین همچنان که جانشین قرار داد کسانی را که پیش از ایشان بو دند و هرآینه تمکن دهد برای ایشان دین ایشان را. آنچنان دینی که خشنود شده است برای ایشان و امنیت را بدل قرار دهد برای ایشان بعد از ترسیدن ایشان ﴾. پس از آن فرشتگان و پیغمبران مانند همین را گویند. پس به سجده می افتند محمّد و علی و حسن و حسین و می گویند: پروردگارا! غضب کن برای آن که هتک حرمت تو شده و کشته شده اند برگزیدگان تو و ذلیل کرده شدند بندگان شایستهٔ تو. پس می کند خدا آنچه را که می خواهد و این است روزی که دانسته شده است.

## ۴۰۴ / حدیث سی و هشتم

غيبت نعماني ، صفحهٔ ١٤٨ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

إذا هدم حائط مسجد الكوفة من مؤخّره ممّا يلي دار ابن مسعود، فعند ذلك زوال ملك بني فلان. أما إنّ هادمه لايبنيه؛ ١

یعنی: وقتی که خراب شد دیوار مسجد کوفه از طرف آخر آن از آن جایی که طرف خانهٔ ابن مسعود است، پس آن وقت زمان زایل شدن ملک بنی فلان بیعنی: بنی عبّاس -است. آگاه باشید که خراب کنندهٔ آن، آن را بنا نمی کند.

۱. غيبت نعماني ، ص ۲۸۵ ، ح ۵۷ ، و نيز ر . ک : ارشاد ، ج ۲ ، ص ۳۷۵ ؛ غيبت شيخ طوسي ، ص ۴۴۶ ، ح ۴۴۲ ؛ الخرائج والجرائح ، ج ۲ ، ص ۱۲۶ ، ضمن شمار ، ۶۳ ؛ الدرّ النظيم ، ص ۷۵۸ ؛ العدد القويّة ، ص ۷۷ ، ح ۱۲۹ ؛ صراط مستقيم ، ج ۲ ، ص ۲۴۹ ؛ بحارالأنوار ، ج ۵۲ ، ص ۲۱۰ ، ح ۵۱ .

### ۴۰۵ / حدیث سی و نهم

غيبت نعماني ، صفحهٔ ۱۴۸ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود :

لايقوم القائم حتى يقوم اثنا عشر رجلاً كلّهم يجمع على قول أنّهم قد رأوه، فيكذّبونهم؛ ا

یعنی: قیام نمی کند قائم ﷺ تا این که قیام کنند دوازده مرد که همهٔ ایشان بر این قول جمع شوند که ایشان قائم ﷺ را دیده اند. پس ایشان را تکذیب می کنند.

#### ۴۰۶ / حديث چهلم

غيبت نعماني، صفحهٔ ١٤٩، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

قبل قيام القائم تحرّك حرب قيس؟٢

يعنى: پيش از قيام قائم به حركت در مي آيد جنگ قيس.

### ۴۰۷ / حدیث چهل و یکم

غیبت نعمانی ، صفحهٔ ۱۴۹ ، مسنداً از محمد اعلم ازدی روایت کرده که گفت: نزد حضرت صادق ﷺ ذکر سفیانی در میان آمد. حضرت فرمود:

أنَّى يخرج ذلك ولمَّا يخرج كاسر عينيه (عينه خل) بصنعاء؟! ٣

یعنی: خروج سفیانی کجا خواهد بود و حال آن که هنوز شکنندهٔ دو چشم ـیا چشم ـاو از صنعاء بیرون نیامده ؟!

اشاره به این است که پیش از خروج سفیانی شخصی از صنعای یمن به آن صفتی که ذکر شد بیرون خواهد آمد.

١. غيبت نعماني، ص ٢٨٥، ح ٥٨، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٢٤، ح ١٢١.

٢. غيبت نعماني، ص ٢٨٥، ح ٥٩، ونيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٤٢ ـ ٢٢٥، ح ١٢٢.

٣. غيبت نعماني، ص ٢٨٥ \_ ٢٨٠، ح ٤٠، و نيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ٥٢. ص ٢٤٥، ح ١٢٣.

# ۴۰۸ / حدیث چهل و دوم

غيبت نعماني ، صفحهٔ ١٤٩ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود :

إنَّ لله مائدة ـ وفي غير هذه الرواية : مأدبة ـ بقرقيسا يطلع مطلع من السماء، فينادي : يا طير السماء، ويا سباع الأرض، هلمّوا إلى الشبع من لحوم الجبّارين ؛ ١

یعنی: بدرستی که از برای خدا خوردنی و خوان آراسته ای آست به قرقیسا که شهری است از فرات. درآید درآورده شده ای از آسمان، پس ندا می کند که: ای مرغهای هوا و ای درندگان زمین! بیایید برای سیر شدن از گوشتهای گردنکشان و ستمکاران.

# ۴۰۹ / حدیث چهل و سوم

غيبت نعماني، صفحة ١٢٢، مسنداً از ابى بصير روايت كرده كه: گفتم به ابى عبدالله على كه الدُنْيَا ١٤٤ وَفي الرَّخْرُيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ١٤٤ وَفي الْحَرَةِ، عذاب خزى دنيا جيست؟ فرمود:

وأيّ خزي أخزى \_يا أبا بصير \_ من أن يكون الرجل في بيته وحجاله وعلى إخوانـه وسط عياله إذ شقّ أهله الجيوب عليه وصرخوا، فيقول الناس: ما هذا؟ فيقال: مسخ فلان الساعة، فقلت: قبل قيام القائم ، أو بعده؟ قال: لا، بل قبله؟

یعنی: کدام عذاب خوارکننده ای خوارکننده تر است ای ابوبصیر! از این که مرد در خانهٔ خود نشسته و با برادرهای خود و در میان اهل و عیال خود که ناگاه اهل و کسان خود او گریبان های خود را برای او چاک زنند و صدای شیون آنها بلند شود و فریاد زنند، پس مردم بگویند: چیست این صدا ؟ پس گفته شود: فلانی در این ساعت مسخ شد

۱. غيبت نعماني، ص ۲۸۷، ح ۶۳، و نيز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۴۶، ح ۱۲۵؛ الزام الناصب، ج ۲، ص ۱۴۲، ح ۱۲۸؛ الزام الناصب، ج ۲، ص ۱۴۲؛ مكيال المكارم، ج ۱، ص ۲۵۷.

٢. سورة فصّلت، آية ١٤.

٣. غيبت نعماني، ص ٢٧٧ ـ ٢٧٨، ح ۴١، و نيز ر.ك: بـحارالأنـوار، ج ٥٢، ص ٢٤١ ـ ٢٤٢، ح ١١١؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٠٤.

\_ یعنی: صورت انسانی او تغییر کرد و مبدّل به صورت خوک، یا سگ، یا بوزینه و نحو اینها شد. پس گفتم: [پیش] از قیام قائم ﷺ، یا بعد از آن ؟ فرمود:نه، بلکه پیش از آن.

### ۴۱۰ / حدیث چهل و چهارم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۴۳، مسنداً از ابی بصیر از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

بینا الناس وقوف بعرفات إذ أتاهم راکب علی ناقة ذِعلِبة یخبرهم بموت خلیفة یکون عند
موته فرج آل محمّد ـ صلوات الله علیهم ـ و فرج الناس جمیعاً، وقال ﷺ: إذا رأیتم علامة فی
السماء ناراً عظیمة من قِبَل المشرق تطلع لیالی، فعندها فرج الناس وهی قدّام القائم بقلیل!

یعنی: در حال این که مردمان در عرفات واقف اند، ناگاه می آید ایشان را ناقه
سواری که بر ناقهٔ تیزروی سوار است و خبر می دهد ایشان را به مردن خلیفهای که به
مردن او فرج آل محمّد ـ صلوات الله علیهم ـ و فرج همهٔ مردمان خواهد بود، و
فرمود ﷺ که: وقتی که دیدید نشانه ای را در آسمان که آن آتشی است بزرگ که از
طرف مشرق ظاهر می شود چند شب، در آن هنگام فرج است برای مردمان و این
نشانه کمی پیش از قیام قائم ﷺ خواهد بود.

### ۴۱۱ / حدیث چهل و پنجم

غیبت نعمانی ، صفحهٔ ۱۴۳ ، مسنداً از عبدالله بن سنان روایت کرده که گفت: شنیدم از حضرت ابی عبدالله علی که می فرمود:

يشمل الناس موت وقتل حتّى يلجأ الناس عند ذلك إلى الحرم، فينادي منادٍ صادق من شدّة القتال: فيم القتل والقتال؟ صاحبكم فلان؛ ٢

۱. غيبت نعماني، ص ۲۷۵ ـ ۲۷۶، ح ۲۷، و نيز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۴۰، ح ۱۰۷؛ نفس الرحمن في فضائل سلمان، ص ۲۸۶؛ إلزام الناصب، ج ۲، ص ۱۴۱.

غیبت نعمانی، ص ۲۷۵، ح ۲۵، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۹۶\_۲۹۷، ح ۵۳؛ مکیال المکارم،
 ج ۱، ص ۲۵۸.

یعنی: شامل می شود مردمان را مرگی و کشته شدنی تا این که پناهنده می شوند مردم در آن وقت به حرم \_ یعنی: مکه. پس ندا می کند ندا کنندهٔ راستگویی از شدت کشتن و کشته شدن برای چیست ؟ صاحب شما فلان \_ یعنی: قائم ﷺ است.

# ۴۱۲ / حدیث چهل و ششم

غيبت نعماني، صفحهٔ ۱۴۱، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: إذا صعد العبّاسيّ أعواد منبر مروان، أُدرِج ملك بني العبّاس؛ ١

یعنی: وقتی که بالا رود عبّاسی بر چوبهای منبر مروان، منقرض می شود ملک بنی عبّاس (این آخر بنی عبّاس است که به موت او قیام قائم شود).

## ۴۱۳ / حدیث چهل و هفتم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۴۱، مسنداً از عبید بـن زراره از آن حـضرت روایت کـرده که فرمود:

ينادى باسم القائم فيؤتى وهو خلف المقام، فيقال له: قد نودي باسمك، فما تنتظر؟ ثمّ يؤخذ بيده، فيبايَع.

قال: قال لي زرارة: الحمد لله، قد كنّا نسمع أنّ القائم الله يبايع مستكرها (مكرها خل)، فلم نكن نعلم وجه استكراهه، فعلمنا أنّه استكراه لا إثم فيه ٢٠

یعنی: نداکرده می شود به نام قائم ، پس آمده می شود و حال آن که آن حضرت در پشت مقام ابراهیم است و به او گفته می شود که: به نام تو نداکرده شده است. پس چه انتظار داری ؟ و دست حضرت گرفته می شود و بیعت کرده می شود.

١. غيبت نعماني، ص ٢٧١، ح ٢٤، و نيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٩٣ \_ ٢٩٠، ح ٢٠.

غيبت نعماني، ص ٢٧١ ـ ٢٧٢، ح ٢٥، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٩٤، ح ٢٣؛ مكيال المكارم،
 ج ١، ص ٢٥٨.

عبید بن زراره گفت که: زراره به من گفت: الحمد لله. ما می شنیدیم که قائم الله بیعت کرده می شود از روی کراهت \_یعنی: در حالتی که کراهت دارد از این که با او بیعت کنند \_ و وجه کراهت داشتن او را نمی دانستیم. پس دانستیم که ایس کراهتی نیست که گناه داشته باشد، بلکه هیچ گناهی در آن نیست.

#### ۴۱۴ / حدیث چهل و هشتم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۴۰، مسنداً از محمّد بن راشد بجلی از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

أما إنّ النداء من السماء باسم القائم في كتاب الله لبيّن، فقلت: فأين هو، أصلحك الله ؟ فقال: في «طسم تلك آيات الكتاب المبين» قوله: ﴿ إِنْ نَشَأْ نُنَزَّلْ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ . ' قال: إذا سمعوا الصوت أصبحوا وكأنّما على رؤوسهم الطير؛ ليعنى: أكاه باشيدكه نداى آسمانى به نام قائم على در كتاب خدا ـ يعنى: قرآن ـ هرآينه واضح است. پس گفتم ؟ أصلحك الله! در كجاى قرآن است ؟ فرمود: در سوره وطسم تلك آيات الكتاب المبين » در آن جاكه فرموده است: ﴿ پس صبح مى كنند در حالتى كه سرهاشان براى آن آيت به زير افتاده است و ترسانند ﴾. فرمود: چون صدا را بشنوند، داخل در صبح مى شوند بنحوى كه گويا بالاى سرهاى ايشان مرغ مرگ نشسته است.

#### ۴۱۵ / حدیث چهل و نهم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۴۰، مسنداً از محمد بن صامت از آن حضرت روایت کرده، می گوید: گفتم به آن حضرت که: آیا نشانه ای نیست پیش از این امر \_یعنی: ظهور قائم ﷺ \_؟ فرمود: چرا. گفتم: چیست آن نشانه؟ فرمود:

هلاك العبَّاسيِّ، وخروج السفيانيِّ، وقتل النفس الزكيَّة، والخسف بالبيداء، والصوت من

١. سورة شعراء، آية ٢.

٢. غيبت نعماني، ص ٢٧٠ ـ ٢٧١، ح ٢٣، و نيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٩٣، ح ٢١.

السماء، فقلت: جعلت فداك، أخاف أن يطول هذا الأمر، فقال: لا، إنَّما هو كنظام الخرز، يتبع بعضه بعضاً؛ \

یعنی: فرمود: نشانهٔ آن هلاک خلیفه عبّاسی و بیرون آمدن سفیانی و کشته شدن نفس زکیّه \_یعنی: محمّد بن الحسن \_ و فرو رفتن لشکر سفیانی به زمین در بیداء و صدای آسمانی [است]. پس گفتم: فدایت شوم! می ترسم از این که ایس امر طول بکشد. فرمود: نه، آنها مانند مُهرهٔ فکیده شده بعض از آنها دنبال بعض دیگر است.

### ۴۱۶ / حدیث پنجاهم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۳۹، مسنداً از عبدالله بن سنان روایت کرده که گفت: نزد ابی عبدالله به بودم. شنیدم مردی از همدان به آن حضرت می گفت که: این جماعت عامّه به ما سرزنش می کنند و به ما می گویند: شما چنین گمان می کنید که ندا کننده از آسمان به نام صاحب این امر ندا می کند. حضرت تکیه کرده بود، پس غضبناک برخاست و نشست. پس از آن فرمود:

لاترووه عني وارووه عن أبي ولا حرج عليكم في ذلك. أشهد أني قد سمعت أبي الله يقول: ﴿ إِنْ نَشَأَ نُنزَلُ عَلَيْهِمْ مِنَ يقول: ﴿ إِنْ نَشَأَ نُنزَلُ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتُ أَغْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ ، ٢ فلا يبقى في الأرض يومئذ أحد إلا خضع وذلّت السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتُ أَغْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ ، ٢ فلا يبقى في الأرض يومئذ أحد إلا خضع وذلّت رقبته لها، فيؤمن أهل الأرض إذا سمعوا الصوت من السماء: ألا، إنّ الحقّ في عليّ بن أبي طالب وشيعته. قال: فإذا كان من الغد، صعد إبليس في الهواء حتّى يتوارى عن الأرض، ثمّ طالب وشيعته. قال: فإذا كان من الغد، صعد إبليس في الهواء حتّى يتوارى عن الأرض، ثمّ ينادي: ألا، إنّ الحقّ في عثمان بن عفّان وشيعته؛ فإنّه قُتِلَ مظلوماً، فاطلبوا بدمه. قال: فيثبّت الله الذين آمنوا بالقول الثابت على الحقّ، وهو النداء الأوّل، ويرتاب يومئذ الذين

۱. غيبت نعماني، ص ۲۶۹ ـ ۲۷۰، ح ۲۱، و نيز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۳۵، ح ۱۰۲؛ مکيال المکارم، ج ۲، ص ۱۷۲. ۲. سورهٔ شعراء، آيهٔ ۴.

ني قلوبهم مرض، والمرض -والله - عداوتنا. فعند ذلك يتبرّؤون منّا ويتناولوه \، فيقولون: إنّ المنادي الأوّل سحر من سحر أهل هذا البيت، ثمّ تلا أبو عبد الله ﷺ: ﴿ وَإِنْ يَرَوْا آيَـةً يُغرضُوا وَيَقُولُوا سِخْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾ ٢.٢

یعنی: روایت نکنید آن را از من و روایت کنید آن را از پدرم و باکی بر شما نیست در این که از پدرم روایت کنید. گواهی می دهم که شنیدم از پدرم گه که می فرمود: به ذات خدا قسم است که این نشانه در کتاب خدای عزوجل بیان شده در آن جا که می فرماید: ﴿ اگر بخواهیم ، فرو می فرستیم بر ایشان نشانه ای از آسمان. پس صبح می کنند در حالتی که گردنهای ایشان ذلیل و ترسان اند ﴾. پس در آن روز باقی نمی ماند در روی زمین احدی مگر این که می ترسد و گردن او ذلیل می شود برای آن نشانه. پس ایمان می آورند همهٔ اهل زمین وقتی که آن صدا را می شنوند از آسمان که: آگاه باشید که حق در علی بن ابی طالب و شیعیان اوست.

فرمود: پس چون فردای آن روز شود، شیطان در هوابالا می رود تا این که از زمین پنهان شود. پس ندا می کند که: حق در عثمان پسر عفّان وشیعیان اوست؛ زیراکه مظلوم کشته شد. پس طلب کنید خون او را. فرمود: پس ثابت می گرداند خدا آنهایی راکه ایسمان آوردند به گفتن ثابتی بر حق و آن ندای اوّل است و به شک می افتند در آن روز آنهایی که در دلهاشان مرض است و مرض به ذات خدا قسم است که دشمنی کردن با ما است. پس در آن هنگام بیزاری می جویند از ما و می گیرند ما را به بدگویی و می گویند که: ندا کنندهٔ اوّل جادویی است از جادوهای این خانواده. پس تلاوت فرمود حضرت پایان کنندهٔ اوّل جادویی است از جادوهای این خانواده. پس تلاوت فرمود حضرت پایان نشانه های خدا را، رو می گردانند و می گویند که: این جادویی است که دنباله دار است.

۱. در مصدر: (ویتناولونا).

٢. سورة قمر، آية ٢.

٣. غيبت نعماني، ص ٢٤٧ \_ ٢٤٨، ح ١٩، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥٧، ص ٢٩٢ \_ ٢٩٣، ح ٤٠؛ إلزام الناصب، ج ١، ص ٧٥، مكيال المكارم، ج ١، ص ٢٥٤.

### ۴۱۷ / حدیث پنجاه و یکم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۳۴، مسنداً از داود بن سرحان از حضرت صادق ﷺ روایت کرده که فرمود:

العام الذي فيه الصيحة قبله الآية في رجب. قلت: وما هي؟ قال: وجه يطلع في القمر ويد بارزة؛ ١

یعنی: سالی که در آن صدای آسمانی واقع می شود، پیش از آن نشانهای درماه رجب واقع خواهد شد. گفتم: آن نشانه چیست؟ فرمود: رویی است که در ماه دیده می شود و دستی است که ظاهر شود.

#### ۴۱۸ / حدیث پنجاه و دوم

غیبت نعمانی ، صفحهٔ ۱۳۳ ، مسنداً از محمّد بن مسلم از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

إنّ قدّامَ قيام القائم علامات بلوى من الله [تعالى] للمؤمنين ٢. قلت: وما هي؟ قال: ذلك قول الله \_عزّ وجلّ \_: ﴿ وَلَنَبلُونَكُم بِشَيءٍ مِنَ الخَوفِ وَالجُوعِ وَنَقصٍ مِنَ الا موالِ وَالأنفُسِ وَالتَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصابِرِينَ ﴾ ٢ قال: ﴿ لَنَبلُونَكُم ﴾ يعنى: المؤمنين ﴿ بِشَيءٍ مِنَ الخَوفِ ﴾ ملك بني فلان في آخر سُلطانهم، ﴿ والجوع ﴾ بغلاء أسعارهم، ﴿ وَنَقصٍ مِنَ الا موالِ ﴾ فساد التجارات وقلة الفضل فيها، ﴿ وَالأنفُسِ ﴾ قال: مَوت ذريع، ﴿ وَالثَّمْرَاتِ ﴾ قلة ريع ما يزرع وقلّة بركة الثمار، ﴿ وَبَشِّرِ الصابِرِينَ ﴾ عند ذلك بخروج القائم ﷺ، ثمّ قال لي: يا محمّد، هذا تأويله. إنّ الله \_عزّ وجلّ \_يقول: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلّا اللّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ ٢٠٥٠

١. غيبت نعماني، ص ٢٤١، ح ١٠، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٣٣، ح ٩٧؛ مكيال المكارم، ج ٢، ص ١٧١.

٢. در مصدر: (لعباده المؤمنين).

٣. سورة بقره ، آية ١٥٥.

۴. سورة آل عمران. آية ٧.

٥. غيبت نعماني، ص ٢٥٨ \_ ٢٥٩، ح ٥، و نيز ر. ك: الإمامة والتبصرة، ص ١٢٩، ح ١٣٢؛ كمال الدين >

یعنی: پیش درآمدِ قیام قائم نشانه هایی است که امتحان است از جانب خدا برای مؤمنین. گفتم: چیست آن امتحانات؟ فرمود: آن گفتهٔ خدای عزوجل است که می فرماید: ﴿ و هرآینه امتحان می کنیم شما را به چیزی از ترس و گرسنگی و کم شدن مالها و نفسها و میوه ها، و مژده بده ای پیغمبر! صبر کنندگان را ﴾. فرمود: یعنی: می آزماییم شما مؤمنین را به چیزی از ترس از مُلک و حکومت بنی فلان یعنی: بنی عبّاس در آخر سلطنت ایشان، ﴿ و گرسنگی ﴾ به گران شدن نرخهای شما ﴿ و کم شدن نفسها ﴾ از جهت فاسد شدن تجارتها و کم شدن سود و زیادتی آن ﴿ و کم شدن نفسها ﴾ که مراد از آن مرگهای با شتاب و سرعتی است که مردمان را فرو گیرد و کم شدن ریع و برکت زراعتها و میوه ها ﴿ و مژده بده صبر کنندگان در آن زمان را ﴾ به بیرون آمدن قائم ﷺ.

پس فرمود: ای محمد! این است تأویل آن. بدرستی که خدای عزّوجل -میفرماید: و نمی داند تأویل آن را مگر خدا و رسوخ دارندگان در علم .

#### ۴۱۹ / حدیث پنجاه و سوم

کامل الزیارة، تألیف جعفر بن قولویه، طبع نجف، صفحهٔ ۳۳۶، در ضمن حدیثی که حلبی از حضرت صادق الله روایت کرده که از جملهٔ فرمایشات حضرت این است که می فرماید:

فلا ترون فرحاً حتى يقوم قائمكم فيشفي صدوركم، تما آن جمايى كه حملبى به آن حضرت عرض مى كند: جعلت فداك، إلى متى أنتم ونمحن فسي هذا القمتل والخموف والشدّة؟ فقال: حتى يأتي سبعون فرجاً أجواب، ويدخل وقت السبعين. فإذا دخمل وقت السبعين، أقبلت الرايات تترى كأنّها نظام. فمن أدرك ذلك الوقت، قرّت عينه ؟

<sup>⇒</sup> وتمام النعمة، ص ۶۴۹\_ ۶۵۰ ح ۳: إعلام الورى بأعلام الهدى، ج ۲، ص ۲۸۰ ـ ۲۸۱: بحارالأنوار، ج ۵۲ م ص ۲۰۲ ـ ۲۰۲ م ۳۹: إلزام الناصب، ج ۱، ص ۵۱ و ج ۲، ص ۹۷.

۱. رَبع: نمو کردن ، فزون شدن ، افزونی حاصل کشت و زرع ، در فارسی ری و ری کردن می گویند . ۲. کامل الزیارات ، ص ۵۵۳ -۵۵۴ ، ح ۸۴۳ ، و نیز ر .ک: بحارالأنوار ، ج ۴۵ ، ص ۱۷۲ -۱۷۳ ، ح ۲۱ .

لغت

فرج: در این جا به معنای علّم و پرچم است و احتمال می رود که فوج بوده و تصحیف شده باشد و آن به معنای جماعت و گروه زیاد است.

و أجواب: به معناى اقطاع است و آن جمع جَوب است ـ به معناى قطع ـ ، و شايد در اين جا مراد اين باشد كه اين علمها و پرچمها از همديگر جدا باشند و با همديگر متصل نباشند ، و جوبة: به معناى فَجوه ا ميانهٔ خانهها و فرجهٔ ميان ابرها و كوه ها را گويند.

یعنی: حلبی به حضرت عرض کرد: فدایت شوم! تاکی شما و ما در معرض قتل و خوف و شدّت باشیم؟ فرمود: تا وقتی که هفتاد پرچم مختلف برافراشته شود که آنها از هم بریده و جدا باشند \_یعنی: هر کدام از آنها از جایی بلند شود \_و وقتی برافراشته شدن این هفتاد پرچم داخل می شود، رو می آورند پرچم های پی در پی که با این که با هم متّصل نیستند گویا منظم و به هم پیوسته اند. کسی که درک کند چنین زمانی را، قرار و آرام می گیرد \_یا خنک می شود چشم او، که اشاره به راحتی و روشنی آن باشد. مؤلف گوید که: این حدیث دور نیست اشاره به جنگ جهانی متّصل به فرج باشد، والله العالم.

#### ۴۲۰ / حدیث پنجاه و چهارم

سیزدهم بحار ، صفحهٔ ۱۷۵ ، از کتاب سرور أهل الإیمان از حدیث طویلی از حضرت صادق الله روایت کرده که فرمود:

لا يكون ذلك حتى يخرج خارج من آل أبي سفيان يملك تسعة أشهر كحمل المرأة ، ولا يكون حتى يخرج من ولد الشيخ ، فيسير حتى يُقتَل ببطن النجف. فوالله ، كأنّي أنظر إلى رماحهم وسيوفهم وأمتعتهم إلى حائط من حيطان النجف يوم الاثنين ، ويستشهد يوم الأربعاء ؟ ٢

١. فَجوه: فاصلة بين دو چيز ، حياط خانه .

بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٧١، ح ١٤٣، و نيز ر. ك: سرور أهل الإيمان، ص ٢٣، ح ١٨؛ نفس الرحمن في فضائل سلمان، ص ٣٠٥.

یعنی: نمی باشد این امر - یعنی: قیام مهدی ﷺ - تا ایس که بیرون آید خروج کننده ای از آل ابی سفیان - یعنی: سفیانی - و مالک ملک شود مدّت نه ماه بقدر حمل یک زن و نمی باشد قیام سفیانی تا این که بیرون آید از فرزندان شیخ. پس سیر کند تا آن که در میان نجف کشته شود. پس به ذات خدا قسم است گویا می بینم نیزه ها و شمشیرها و متاعهای ایشان را به سوی دیواری از دیوارهای نجف - یا فضایی از فضاهای آن - در روز دوشنبه ای و شهید می شود در روز چهار شنبه آن.

### ۴۲۱ / حدیث پنجاه و پنجم

سیزدهم بحار، صفحهٔ ۱۷۵، مسنداً از ابی بصیر روایت کرده که گفت: شنیدم از حضرت صادق ﷺ از ماه رجب فرمود:

یعنی: فرمود ماه رجب ماهی است که در جاهلیّت بزرگ می شمردند آن را و آن را ماه اصم می نامند. گفتم: ماه شعبان؟ فرمود: شعبه شعبه می شود در آن کارها. گفتم: ماه رمضان؟ فرمود: ماه خدای تعالی است و در آن ندا کرده می شود به نام صاحب شما یعنی: قائم هم در او. گفتم: پس شوال؟ فرمود: در آن بلند و یا مختلف می شود امر قوم. گفتم: پس ذی القعده؟ فرمود: باز می نشینند در آن. گفتم: پس ذو الحجّه؟ فرمود: آن ماه خونریزی است. گفتم: محرّم؟ فرمود: حرام کرده شود در

١. بحارالأنوار ، ج ٥٢. ص ٢٧٢ ، ح ١٤٥.

آن حلال و حلال کرده شود در آن حرام. گفتم: صفر و ربیع ؟ فرمود: در آن است خواری شکست آورنده و کار بزرگی. گفتم: جمادی ؟ فرمود: در آن است فتح و گشایش از اوّل آن تا آخر آن.

### ۴۲۲ / حدیث پنجاه و ششم

سيزدهم بحار ، صفحهٔ ۱۷۴ ، مسنداً از ابى بصير از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:
الله أجل وأكرم وأعظم من أن يترك الأرض بلا إمام عادل. قال: قلت له: جعلت فداك ،
فأخبرني بما أستريح إليه. قال: يا أبا محمد ، ليس يرى أُمّة محمد فرجاً أبداً مادام لولد بني
فلان ملك حتى ينقرض ملكهم. فإذا انقرض ملكهم ، أتاح الله لأُمّة محمد برجل منّا أهل البيت ، يشير بالتّقى ، ويعمل بالهدى ، ولا يأخذ في حكمه الرشا.

والله، إنّي لأعرفه باسمه واسم أبيه، ثمّ يأتينا الغليظ القصرة، ذو الخال والشامتين، القائم العادل، الحافظ لما استودع، يملؤها عدلاً وقسطاً كما ملأها الفجّار ظلماً وجوراً؛ ١

یعنی: خدا بزرگوار تر و گرامی تر و بزرگ تر است از این که واگذارد زمین را بدون امام عادلی. گفت: گفتم به آن حضرت: فدایت شوم! پس خبر ده مرا به چیزی که طلب راحت کنم به سوی آن. فرمود: ای ابامحمد! (کنیهٔ ابوبصیر است) هرگز امّت محمّد فرج را نمی بینند تا زمانی که برای پسر بنی فلان \_یعنی: بنی عبّاس \_ملکی است، تا این که منقر ض شود ملک ایشان. پس وقتی که ملک ایشان منقر ض شد، مهیّا می کند خدا برای امّت محمّد استراحت را به مردی که از ما اهل بیت است که اشاره می کند به تقوا و پرهیزکاری \_یا سیر می کند به پرهیزکاری \_و عمل می کند به هدایت و راستی و در حکومت خود رشوه نمی گیرد و به ذات خدا قسم است که هرآینه می شناسم نام او و نام پدر او را. پس از آن می آید برای ما مرد سخت گیر یا سطبر قوی هیکل یا کوتاه گردن یا سال دیده که صاحب خال و دو علامت است و آن امام قائم عادلی است که

۱. بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۶۹، ح ۱۵۸، نيز ر.ک: کافي، ج ۱، ص ۱۷۸، ح ۶: إقبال الأعمال، ج ۳. ص ۱۷۸، ح ۶: إقبال الأعمال، ج ۳. ص ۱۱۶ - ۱۱۷۸ الزام الناصب، ج ۱، ص ۱۰.

حفظ کننده است آنچه را که به و دیعت به او سپر ده شده. پر میکند زمین را از عدل و داد همچنان که پر کرده باشند آن را صاحبان فجور از ظلم و جور.

#### ۴۲۳ / حدیث پنجاه و هفتم

إلزام الناصب، صفحة ١٧٨، از كتاب [الا]صراط المستقيم روايت كرده كه: سئل الصادق على من ظهوره، فقال: إذا حكمت في الدولة الخُصيان والنسوان، وأخذت الإمارة الشبّان والصبيان، وخرب جامع الكوفة من العمران، وانعقدت الجيران، فذلك الوقت زوال ملك بني عمّي العبّاس وظهور قائمنا أهل البيت ؟

یعنی: پرسیده شد از صادق با از ظهور آن حضرت ـ یعنی: قائم با -، پس فرمود: زمانی که حکومت کنند در دولت کسانی که مردی ندارند و زنها و گرفتند فرمانداری و فرمانفرمایی را جوانان و کودکان و ویران شد مسجد کوفه از آبادی و به هم بستگی پیدا کردند همسایگان، پس آن وقت زایل شدن ملک پسران عمویم عبّاس و ظهور قائم ما اهل بیت رسالت است.

از این حدیث شریف چند علامت فهمیده می شود:

اؤل: حكومت كردن خواجگان و زنان در ممالك اسلامي.

دوم: مصدر و فرمانفرما و زمامدار کارهای مملکتی شدن جوانهای کم تجربه و کودکان.

سوم: خراب شدن مسجد جامع كوفه و از آباداني افتادن.

چهارم: پیمان و عهد بستن دولتهای همسایه با یکدیگر.

ظاهر شدن اینها علامات انقراض دولت و ملک است از بنی عبّاس و پس از آن قیام قائم آل محمّد ﷺ.

١. در الصراط المستقيم: (وانفقدت).

٢. إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٠٩ ـ ١١٠، ونيز ر. ك: ملاحم و فتن، ص ٣٤٩ ـ ٣٧٠؛ صراط مستقيم، ج ٢، ص ٢٥٨.

# ۴۲۴ / حدیث پنجاه و هشتم

كمال الدين وتمام النعمة در باب علامات ظهور از عمر بن يزيد روايت كرده كه گفت: قال لي أبو عبد الله الصادق ﷺ: إنّك لو رأيت السفيانيّ لرأيت أخبث الناس، أشقر، أحمر، أزرق، يقول: يا ربّ، ثاري، ثاري، ثمّ النار. ولقد بلغ من خبثه أنّه يدفن أمّ ولد له وهي حيّة مخافة أن تدّل عليه؛

یعنی: گفت برای من ابو عبدالله صادق \_صلوات الله علیه \_که: اگر تو می دیدی سفیانی را، می دیدی خبیث ترین مردم را. سرخ مو و سرخ رو و کبودچشم است. می گوید: ای پروردگار من! خون خود را بگیرم، خون خود را بگیرم، پس از آن در آتش بسوزم. و از خباثت به جایی رسد که کنیز اُم ولد خود را زنده دفن می کند، از ترس آن که مردم را به او دلالت کند.

# ۴۲۵ / حدیث پنجاه و نهم

کمال الدین و تمام النعمة در همان باب از ابی بصیر روایت کرده که گفت: سؤال کرد مردی از اهل کوفه از حضرت صادق الله که: چند نفر با قائم ـصلوات الله علیه ـ بیرون می آید؛ زیراکه می گویند که: خارج می شود با او مانند عدد اهل بدر ، سیصد و سیزده مرد ؟ فرمود:

ما يخرج إلَّا في أُولي قوَّة، وما يكون أُولي القوَّة أقلَّ من عشرة آلاف؟٢

یعنی: بیرون نمی آید مگر با صاحبان قوتی و نمی باشند صاحبان قوت کمتر از ده هزار.

۱. كمال الدين وتمام النعمة، ص ۶۵۱ ح ۱۰ و نيز ر.ك: بحارالأنوار، ج ۵۲. ص ۲۰۶\_۲۰۷. ح ۳۷: إلزام الناصب، ج ۲، ص ۱۱۴ و ۱۱۸ و ۱۸۴.

کمال الدین و تمام النعمة ، ص ۶۵۴ ، ح ۲۰ ، و نیز ر.ک : العدد القویة ، ص ۶۵ ، ح ۹۲ : بحارالأنوار ، ج ۵۲ ، ص ۳۲۳ . ح ۳۲۳ . ح ۳۲۳ . ح ۳۲۳ .

#### ۴۲۶ / حدیث شصتم

کمال الدین در همان باب از عبدالله بن عجلان روایت کرده که گفت که: یاد کردیم خروج قائم -صلوات الله علیه - را نزد ابی عبدالله ﷺ، پس گفتم: چگونه برای ما علم به آن حاصل شود؟

فقال: يُصبح أحدكم وتحت رأسه صحيفة عليها مكتوب: طاعة معروفة.

وروي أنَّه يكون في راية المهديّ الرفعة (البيعة خل) ٢٠١

یعنی: پس فرمود: صبح می کند هر یک از شما در حالتی که در زیر سر او صحیفه ای است که بالای آن نوشته شده: فرمانبر داری ای است شناخته شده.

و روایت شده است که: در پرچم مهدی بلندی است (یا بیعت است) - یعنی: رفتن زیر پرچم مهدی باعث رفعت مقام است، یا بیعت کردن با پرچم او سزاوار است.

#### ۴۲۷ / حدیث شصت و یکم

کمال الدین در همان باب از محمّد بن مسلم روایت کرده که گفت: شنیدم از ابی عبدالله الله که فرمود:

لايكون هذا الأمر حتّى يذهبَ ثلثا الناس. فقلنا: فإذا ذهب ثلثا الناس، فما يبقى؟ فقال \_صلوات الله عليه\_: أما ترضون أن تكونوا من الثلث الباقي؟ "

يعنى: نمى باشد اين امر \_يعنى: ظهور قائم ﷺ \_ تا اين كه دو ثلث مردم از بين

١. در مصدر: (البيعة لله).

كمال الدين وتمام النعمة، ص ۶۵۴، ح ۲۲، و نيز ر. ك: العدد القوية، ص ۶۶، ح ۹۴: بحاراالأنوار، ج ۵۲، ص ۶۰۵، ح ۷۶، ح ۳۲۴: مكيال المكارم، ج ۲، ص ۶۰۵، ح ۲۱۳: مكيال المكارم، ج ۲، ص ۱۷۶، ح ۱۷۳؛ مكيال المكارم، ج ۲، ص ۱۷۶.

٣. كمال الدين وتمام النعمة ، ص ۶۵۵ ـ ۶۵۶ ، ح ۲۹ ، و نيز ر . ک : غيبت شيخ طوسي ، ص ٣٣٩ ، ح ٢٨۶ ؛ العدد القويّة ، ص ۶۶ ، ح ٩٧ ؛ بحارالأنوار ، ج ٥٢ ، ص ١١٣ ، ح ٢٧ و ص ٢٠٧ ، ح ٢٤ ؛ إلزام الناصب ، ج ٢ ، ص ١١٩ .

بروند. پس گفتم: پس چقدر باقی می ماند \_یا کسی باقی نمی ماند؟ \_فرمود: آیا خشنود نیستید که شما از ثلث باقی مانده باشید؟

این فرمایش موجب امیدواری است برای شیعیان و دوستان اهل البیت بین.

## ۴۲۸ / حدیث شصت و دوم

کمال الدین در همان باب از سلیمان بن خالد روایت کرده که فرمود: در پیش روی قائم دو مرگ است.

موت أحمر وموت أبيض، حتّى يذهب من كلّ سبعة خمسة. الموت الأحمر السـيف، والموت الأبيض الطاعون؛ ١

یعنی: مرگ سرخ و مرگ سفید، تا این که از هر هفت نفر پنج نفر آنها بروند. مرگ سرخ شمشیر است و مرگ سفید طاعون است.

## ۴۲۹ / حدیث شصت و سوم

سیزدهم بحاد از مجالس شیخ طوسی به سند خود از سدیر صیرفی روایت کرده که گفت: در نزد حضرت صادق علی بودم با جماعتی از اهل کوفه . پس حضرت رو به آنها کرد و فرمود به ایشان که:

حجّوا قبل أن لاتحجّوا قبل أن يمنع البرّ جانبه. حجّوا قبل هدم مسجد بالعراق بين نخل وأنهار. حجّوا قبل أن تقلع سدرة بالزوراء على عروق النخلة التي اجتنت منها مريم على رطباً جنّياً. فعند ذلك تمنعون الحجّ، وينقص الثمار، وتحدّ البلاد، وتبتلون بغلاء الأسعار وجور السلطان، ويظهر فيكم الظلم والعدوان مع البلاء والوباء والجوع، وتظلّكم الفتن من جميع الآفاق. فويل لكم \_يا أهل العراق \_ إذا جاءتكم الرايات من خراسان! وويل لأهل

١. كمال الدين وتمام النعمة ، ص ۶۵۵، ح ٢٧، و نيز ر. ك: العدد القوية ، ص ۶۶، ح ٩٤؛ بـحارالأنـوار ، ج ٥٢. ص ٢٠٧، ح ٢٢.

۲. در مصدر: (وتجدب).

الريّ من الترك! وويل لأهل العراق من أهل الريّ! وويل لهم [ثمّ ويل لهم] من الشطّ! ا قال سُدير: فقلت: يا مولاى، مَن الشطّ؟ قال: قوم آذانهم كآذان الفار صغرا (صفراء خل). لباسهم الحديد. كلامهم ككلام الشياطين، صغار الحدق، مرد، جرد. استعيذوا بالله من شرّهم. أُولئك يفتح الله على أيديهم الدين، ويكونون سبباً لأمرنا؛ "

یعنی: حج بگزارید پیش از این که از حج گزاردن منع کرده شوید بواسطهٔ ناایمنی اطراف و جوانب بیابان - یعنی: پیش از آن که بیابان از شدّت فتنه طرف آن خوفناک باشد که نتوان رفت -، یا این که بنا بر نسخهٔ دیگر «البِرجانیّه» باشد که آن معرّب بریتانیا - یعنی: رومی ها و انگلیس ها باشند که صنفی از غربی ها باشند، گرچه معنای اوّل اولی و اقرب است؛ به دلیل بعض از اخبار دیگر به قرینهٔ جملهٔ «والبحر راکبه» - یعنی: دریا هم راکب خود را از رفتن به حج منع کند.

حج بگزارید پیش از این که مسجدی که در عراق میان نخل ها و نهر ها ساخته شده خراب شود که مراد از آن مسجد براثا باشد که در میان بغداد و کاظمین واقع است و قبلاً در عداد اخبار نبویه در جزء اوّل و اخبار علویه در جزء دوم این کتاب شرح داده شد.

و حج بگزارید پیش از آن که درخت سدری که در بغداد بالای ریشه های نخله ای است که مریم بی رطب تازه از آن چید [کنده شود]. در آن وقت منع می کنند رفتن حج را و کم می شود میوه ها و شهر ها محدود شود و مبتلا به گرانی خوار و بار و نرخها و جور و ستم سلطان خواهید شد و ظاهر شود در میان شما ستمگری و دشمنی با بلا و وبا و گرسنگی و سایه بیندازد شما را فتنه ها از همهٔ کرانه های زمین.

پس وای بر شما ای اهل عراق! وقتی که پرچمهای خراسان به سوی شما بیاید! و وای بر اهل ری که مراد تهران باشد از ترک که شوروی ها یا چینی ها باشند ا و وای بر اهل عراق از ری! و وای بر ایشان، پس وای بر ایشان از شط!

١. در مصدر: (من الثطّ).

۲. همان.

٣. بحارالأنوار ، ج ٤٧ ، ص ١٢٢ ، ح ١٧١ ؛ و نيز ر . ک : امالي شيخ مفيد ، ص ٤٣ ـ ٤٥ ، ح ١٠ .

سُدیر گفت: گفتم: ای مولای من! شط کیست؟ فرمود: گروهی هستند که گوشهای آنها مانند گوشهای موش کوچک ـ یا زرد ـ است و لباسهای ایشان آهنی است و سخن گفتن ایشان مانند سخن گفتن شیاطین است. حدقههای چشمهای ایشان کوچک است و صورتهاشان صاف و بی موست. پناه ببرید به خدا از شر ایشان. خدا به دست این جماعت دین خود را گشایش دهد و اینها سبب شوند برای امر ما ـ یعنی: ظهور مهدی ایشان.

## ۴۲۰ / حدیث شصت و چهارم

وانی، مجلّد سوم، کتاب روضه، صفحهٔ ۱۱۸ از روضهٔ کانی به سند خود از حمران روایت کرده که گفت:

قال أبو عبد الله الله وذكر هؤلاء عنده وسوء حال الشيعة عندهم، فقال: إنّي سرت مع أبي جعفر المنصور، وهو في موكبه، وهو على فرس، وبين يديه خيل، ومن خلفه خيل، وأنا على حمار إلى جانبه، فقال لي: يا أبا عبد الله، قد كان ينبغي لك أن تفرح بما أعطانا الله من القوّة وفتح لنا العِزّ، ولا تُخبِر الناس أنّك أحقّ بهذا الأمر منّا وأهل بيتك، فتعزّينا ابك وبهم. قال: فقلت: ومن رفع إليك هذا عنّي فقد كذب، فقال لي: أ تحلف على ما تقول؟ قال: فقلت: إنّ الناس سحرة \_يعنى: يحبّون أن يفسدوا قلبك عليّ \_، فيلا تسمكنهم من سمعك؛ فإنّا إليك أحوج منك إلينا.

فقال لي: تذكر يوم سألتك: هل لنا ملك، أو تراه لنا فيها؟ فقلت: نعم، طويل عريض شديد، فلا تزالون في مهلة من أمركم وفسحة من دنياكم، حتّى تصيبوا منّا دماً حراماً في شهر حرام في بلد حرام؟ فعرفتُ أنّه قد حفظ الحديث، فقلت: لعلّ الله أن يكفيك، فإنّي لم أخصّك بهذا وإنّما هو حديث روّيته، ثمّ لعلّ غيرك من أهل بسيتك يستولّى [أن] ذلك، فسكت عنّى.

۱. در مصدر: (فتغرینا).

فلمًا رجعت إلى منزلي، أتاني بعض موالينا، فقال: جعلت فداك، والله لقد رأيتك في موكب أبي جعفر وأنت على حمار وهو على فرس وقد أشرف عليك يكلّمك كأنّك تحته، فقلت بيني وبين نفسي: هذا حجّة الله على الخلق وصاحب هذا الأمر الذي يقتدى به، وهذا الآخر يعمل بالجور، ويقتل أولاد الأنبياء، ويسفك الدماء في الأرض بما لايحبّ الله، وهو في موكبه وأنت على حمار، فدخلني من ذلك شكّ حتّى خفت على ديني ونفسي.

قال: فقلت: لو رأيت من كان حولي وبين يدي ومن خلفي وعن يميني وعن شمالي من الملائكة احتقرته واحتقرت ما هو فيه، فقال: الآن سكن قلبي، ثم قال: إلى متى هؤلاء يملكون \_أو: متى الراحة منهم \_؟ فقلت: أليس تعلم أن لكل شيء مدة؟ قال: بلى، فقلت: هل ينفعك علمك أن هذا الأمر إذا جاء كان أسرع من طرفة العين؟ إنّك لو تعلم حالهم عند الله تعالى وكيف هي، كنت لهم أشد بغضاً، ولو جهدت أو جهد أهل الأرض أن يدخلوهم في أشد مما هم فيه من الإثم لم يقدروا، فلا يستفزّنك الشيطان؛ فإنّ العزّة لله ولرسوله وللمؤمنين ولكنّ المنافقين لا يعلمون. ألا تعلم [أنّ] من انتظر أمرنا وصبر على ما يرى من الأذى والخوف هو غداً في زمرتنا؟

یعنی: فرمود ابو عبدالله الله و یاد کرده شد این گروه - یعنی: بنی عبّاس - در نزد او و بدی حال شیعیان در نزد ایشان، پس فرمود که: من سیر کردم با ابی جعفر منصور و او در میان سواران و لشکریان آراستهٔ خود بر اسبی سوار بود و سواران از پیش رو و عقب سر او در حرکت بودند و من بر خری سوار بودم در پهلوی او. پس به من گفت: ای اباعبدالله! سزاوار است که تو خوشحال باشی به آنچه از توانایی و قوتی که خدا به ما عطاکرده و فتح و غلبه ای که به ما داده و خبر نده مردم راکه تو سزاوار تری به این امر - یعنی: خلافت و اهل بیت تو از ما تا ما را به خودت و ایشان مهربان کنی. فرمود: پس گفتم: کسی که این خبر را از من به شما داده دروغ گفته است. گفت: آیا قسم می خوری به آنچه که می گویی ؟ گفتم: مردم جادوگرند. می خواهند فاسد کنند دل تو را با من. پس تمکین نکن از این که بشنوی این حرفها را از ایشان؛ زیرا که ما به تو محتاج تریم از تو به ما.

پس به من گفت که: یاد داری روزی را که از تو پرسیدم: آیا برای ما ملک و سلطنتی

هست و می بینی روزی را که ما صاحب ملک شده باشیم ؟ گفتی: آری ، ملک طولانی پر پهنایی بسیار سخت و همیشه مهلت داده می شوید در خلافت و سلطنت خودتان و دنیای شما در گشایش است تا این که بریزید از ما خون حرامی را در ماه حرامی در شهر حرامی (اشاره به کشتن نفس زکیّه است در مسجدالحرام پانزده روز پیش از ظهور قائم پ در میان رکن و مقام) ؟ پس دانستم که حدیث را حفظ کرده است. گفتم: امید است که خدا باز دارد تو را ؛ زیرا که من خصوصیّت ندادم تو را به این کار و این حدیثی است که من روایت کردم آن را شاید غیر تو از خانوادهٔ تو این کار را بکند. پس ساکت شد از خشمی که بر من داشت ـ یا از سخن گفتن با من.

پس چون برگشتم به منزل خود ، بعضی از دوستان من آمد به نزد من و گفت: فدایت شوم! به ذات خدا قسم است که دیدم تو را در موکب ابی جعفر که بسر خبری سوار بودی و او بر اسبی سوار بود و مشرف و مستولی بسر شما بود. با تبو سخن می گفت و تو زیر دست او بودی. پس در پیش نفس خود گفتم که: ایس حجئت خداست بر خلق و صاحب امر خلافت است که به او اقتدا کرده می شود و آن دیگری عنی: منصور به ستمگری کار می کند و می کشد فرزندان پیغمبران را و خونهای بناحق در روی زمین می ریزد بنحوی که خدا دوست نمی دارد و تویی امام صادق که حجّت خدایی . بر خری سواری و او در میان موکب خود است. پس شکی در دل من وارد شده تا اندازه ای که بر دین و جان خودم ترسیدم.

فرمود حضرت: پس گفتم که: اگر می دیدی کسانی را که در اطراف و مقابل رو و پشت سر و طرف راست و چپ من بودند از فرشتگان، او را و موکب او که در آن است [را] حقیر و کوچک می دیدی.

پس گفت: حالا دل من قرار گرفت. پس گفت: تاکی این گروه - یعنی: بنی عبّاس مالک مُلکاند ـ یا راحتی و خوشی چه وقت است از شرّ ایشان ـ ؟ پس گفتم: آیا ندانسته ای که هر چیزی مدّتی دارد ؟ گفت: چرا. گفتم: آیا نفع می دهد تو را دانستن تو که این امر وقتی آمد، سرعت آن بیشتر از یک چشم به هم زدن است ؟ اگر بدانی

حال ایشان را نزد خدای تعالی که چگونه است، بغض تو در حق ایشان سخت تر خواهد شد و اگر بکوشی تو یا کوشش کنند همهٔ اهل زمین که آنها را وارد کنند در چیزی از گناه که سخت تر از این گناهی که در آن اند باشد، نمی توانند. پس سبک و خوار نکند و از جا نکند و از دین بیرون نکند تو را شیطان ؛ زیرا که غلبه مخصوص خدا و رسول او و مؤمنین است ولیکن منافقان نمی دانند. آیا ندانسته ای کسی که منتظر امر ما باشد و صبر کند بر آنچه که می بیند از اذیّت و ترس، او فردا در زمرهٔ ما آل محمد خواهد بود ؟

فإذا رأيت الحق قد مات وذهب أهله، ورأيت الجور قد شمل البلاد، ورأيت القرآن قد خُلِق وأُحدِث فيه ما ليس فيه، ووجَّه على الأهواء، ورأيت الدين قد انكفأ كما ينكفئ الماء الإناء ( ورأيت أهل الباطل قد استعلوا على أهل الحقّ، ورأيت الشرّ ظاهراً لاينهى عنه، ويعذر أصحابه، ورأيت الفسق قد ظهر، واكتفى الرجال بالرجال والنساء بالنساء، ورأيت المؤمن صامتاً لايقبل قوله، ورأيت الفاسق يكذب، ولا يردّ عليه كذبه وفريته، ورأيت الصغير يستحقر بالكبير (يحقّر الكبير خل)، و رأيت الأرحام قد تقطّعت، ورأيت من يمتدح بالفسق، يضحك منه ولا يردّ عليه قوله، ورأيت الغلام يُعطي ما تُعطي السرأة، ورأيت النساء يتزوّجن بالنساء، ورأيت الثناء تدكثر، ورأيت الرجل ينفق المال في غير طاعة الله، فلا ينهى ولا يؤخذ على يديه، ورأيت الناظر يتعوّذ بالله ممّا يرى المؤمن فيه من الاجتهاد، ورأيت الجار يؤذي جاره وليس له مانع، ورأيت الكافر فرحاً لما يرى في الأرض من الفساد، ورأيت الخمور تُشرَب علانية، ويجتمع عليها من لايخاف لما يرى في الأرض من الفساد، ورأيت الخمور تُشرَب علانية، ويجتمع عليها من لايخاف الله \_عزّ وجلّ\_، ورأيت الآمر بالمعروف ذليلاً، ورأيت الفاسق في ما لايحب الله قويناً محموداً، ورأيت أصحاب الآيات يحتقرون (الآثار يحقّرون خل) ويحتقر من يحبّهم، محموداً، ورأيت ألجيل يقول ما لايفعله، ورأيت الرجال يتسمّنون للرجال والنساء للنساء، ورأيت الرجال والنساء للنساء، ورأيت الرجل يقول ما لايفعله، ورأيت الرجال يتسمّنون للرجال والنساء للنساء، ورأيت ورأيت الرجل والنساء للنساء، ورأيت الرجال والنساء للنساء، ورأيت الرجال والنساء للنساء، ورأيت

۱. كلمة «الإناء» در مصدر نيامده است.

٢. در مصدر : (ورأيت النبأ).

الرجل معيشته من دبره ومعيشة المرأة من فرجها، ورأيت النساء يتّخذن المـجالس كـما يتّخذها الرجال؛

یعنی: پس وقتی که دیدی حق مرد و اهل حق رفتند. وقتی که تمام شهرها را جور و ستم گرفت ودیدی که قرآن کهنه شد\_یعنی: به آن عمل کرده نشد\_و احداث کردند در آن چیزی را که در آن نیست و به رأی ها توجیه کرده شد و دیدی که دین سرنگون شد همچنان که ظرف آب سرنگون شود و دیدی که اهل باطل بر اهل حق بلندی جستند و دیدی که شر و بدی آشکار شد و کسی از آن نهی و جلوگیری نکند و صاحبان شر عذرخواهي كرده شوند و ديدي كه فسق آشكارا شد و مردها در فسق و فجور به مردها اكتفاكردند و زنها به زنها \_ يعنى: لواط و سحق در ميانشان شايع شد ـ و دیدی که مؤمن ساکت است و اگر سخن گوید سخن او را نپذیرند و دیدی که فاسق دروغ گوید و کسی دروغ و افترای او را برآورد نکند و دیدی که کوچکها بزرگان راحقیر و ناچیز شمرند و دیدی که خویشاوندی ها بریده شد و دیدی که کسی که به فسق مدح کرده شود از جهت او خنده کرده شود و او راردنکنند و دیدی که پسر بدهد آنچه راکه زن می دهد \_ یعنی: لواط \_ و دیدی که زنها با هم جفت شوند \_ یعنی: برای مساحقه ـ و دیدی که ثنا و مدح گفتن بسیار شد و دیدی که مرد مال را در غیر طاعت خدا \_ یعنی : در راه معصیت \_ انفاق کند و کسی او را نهی نکند و دست او را نگیرد و دیدی که بیننده پناه میبرد به خدا از آنچه که از مؤمن میبیند از کوشش در طاعت و بندگی کردن و دیدی که همسایه همسایهٔ خود را آزار کند و کسی او را منع نکند و دیدی که کافر خوشحال و شاد شود ازاندوهی که در مؤمن میبیند از جهت فسادی که در روی زمین واقع می شود و دیدی که مسکرات آشکارا آشامیده شود و مردم بر آشامیدن آن جمع شوند از کسانی که از خدای ـعزّوجل ـ نـمی ترسند و دیدی که امر به معروف کننده ذلیل شد و دیدی که فاسق در کردن کارهایی که خدا دوست نمی دارد توانا و ستایش کرده شد و دیدی که اصحاب آیات \_ یعنی: اهل قرآن\_ و یا اصحاب آثار \_یعنی: اهل احادیث \_ در نظر مردم حقیر و کوچک شدند و کسانی هم که ایشان را دوست می دارند کوچک شدند و دیدی که راه خیر بریده شد و راه شر پیموده شد و دیدی که خانهٔ خدا معطّل ماند و کسی به حج نرود و مردم به نرفتن حج امر کرده شوند و دیدی که مرد به آنچه که می گوید عمل نکند و دیدی که مردها خود را فربه کنند برای فجور با مردها و زنها نیز برای فجور با زنها و دیدی که گذران و معیشت مرد از دُبُر او بعنی: لواط دادن او باشد و گذران و معیشت زن از فرج او بعنی: زنا دادن باشد و دیدی که زنها مانند مردها مجلسها گیرند.

ورأيت التأنيث في وُلد العبّاس قد ظهر، وأظهروا الخضاب، وامتشطوا كما تمتشط المرأة الزوجها، وأُعطوا الرجال الأموال على فروجهم، وتنوفس في الرجل، وتغاير عليه الرجال، وكان صاحب المال أعز من المؤمن، وكان الربا ظاهراً لايعيّر، وكان الزنا تمتدح به النساء، ورأيت المرأة تصانع زوجها على نكاح الرجال، ورأيت أكثر الناس وخير بيت من يساعد النساء على فسقهنّ، ورأيت المؤمن محزوناً محتقراً ذليلاً، ورأيت البِدع والزنا قد ظهر، ورأيت الناس يعتدون بشاهد الزور، ورأيت الحرام يحلّل، ورأيت الحلال يحرّم، ورأيت الدين بالرأى، وعطّل الكتاب وأحكامه [ورأيت الليل لا يستخفى به من الجرأة على الله، ورأيت المؤمن لا يستطيع أن ينكر إلا بقلبه، ورأيت العظيم من المال ينفق في سخط الله]، ورأيت الولاة يقرّبون أهل الكفر، ويباعدون أهل الخير، ورأيت الولاة يرتشون في الحكم، ورأيت الولاية قبالة لمن زاد (أراد خل)، ورأيت ذوات الأرحام يمنكون ومائد، ورأيت الرجل يعيّر على إتيان النساء، ورأيت الرجل الذكر، فيبذل له نفسه ومائه، ورأيت الرجل يعيّر على إتيان النساء، ورأيت الرجل يأكل من كسب امرأته من الفجور، فيعلم ذلك ويقيم عليه، ورأيت المرأة تقهر زوجها، وتعمل ما لايشتهي، وتنفق على زوجها، ورأيت الرجل يكري امرأته وجاريته ويرضى بالدنيّ من الطعام والشراب، على ورأيت الربات بالأيمان بالله معز وجلًا مؤيت الربال يكري امرأته وجاريته ويرضى بالدنيّ من الطعام والشراب، ورأيت الإيمان بالله معزّ وجلًا مكري امرأته وهاريته ويرأيت الفساد قد ظهر، ورأيت الشراب ورأيت الشراب المؤلية الإيران بالله من كسب عرّوبة الشراب المؤلية المؤلور، ورأيت الفساد قد ظهر، ورأيت الشراب الشراب الشراب المؤلور المؤلور، ورأيت الفساد قد ظهر، ورأيت الشراب الشراب الشراب المؤلور الشراب الشراب الشراب الشراب الشراب الشراب المؤلور المؤلور

١. در مصدر: (كامتشاط المرأة).

۲. در مصدر: (بشهادة).

٣. در مصدر : (على التهمة وعلى الظنّة).

يباع ظاهراً، ليس عليه مانع ، ورأيت النساء يبذلن أنفسهن لأهل الكفر، ورأيت الملاهي قد ظهرت يمرّ بها، لا يمنعها أحد أحداً، ولا يجتري أحد على منعها، ورأيت الشريف يستذلّه الذي يخاف سلطانه، ورأيت أقرب الناس إلى الولاة من يسمتدح بشستمنا أهل البيت، ورأيت من يحبّنا يزوّر ولا تقبل شهادته، ورأيت الزور من القول يستنافس فيه، ورأيت القرآن قد ثقل على الناس استماعه، وخفّت على الناس استماع الباطل، ورأيت الجار يكرم الجار خوفاً من لسانه، ورأيت الحدود قد عطّلت وعمل فيها بالأهواء، ورأيت المساجد قد زخرفت، ورأيت أصدق الناس عند الناس المفتري المكذّب ، ورأيت الشرّ قد ظهر والسعي بالنميمة، ورأيت البغي قد فشا، ورأيت الغيبة تستملح ويبشر بها الناس بعضهم بعضاً، ورأيت الحج والجهاد لغير الله؛

یعنی: و دیدی که صفت زنی در پسران عبّاس ظاهر شد و خضاب کردن را ظاهر کردند و گیسوان خود را شانه کردند و گیسوان خود را شانه زنند همچنان که زن برای شوهرش گیسوان خود را شانه می زند و به مردان مال ها دهند برای فرجهاشان ـ یعنی: تا با ایشان لواط و زنا کنند ـ و رغبت کرده شود در مردها برای فجور کردن با ایشان و غیرت کشیده شود و صاحب مال عزیز تر از مؤمن شود و معاملهٔ ربا آشکار شود و توبیخ و ملامت کرده نشوند و زنها را به زنا دادن مدح کنند و دیدی که مرئه ـ یعنی: زن ـ شوهر خود را به کار بگیرد برای لواط کردن با مردها و دیدی که بیشتر از مردمان و بهتر خانه خانه ای است که مساعدت لواط کردن با مردها و دیدی که بیشتر از مردمان و بهتر خانه خانه ای است که مساعدت کنند برای فاسق شدن زنان و دیدی مؤمن را که محزون و خوار و ذلیل باشد و دیدی که بدعت گذاردن ها و زنا آشکارا شد و دیدی که مردمان مهیّا شدند برای شهادت دروغ دادن و دیدی که حرام حلال کرده شود و دیدی که حلال حرام کرده شود و دیدی که احکام دین را تبدیل به رأی کنند و قرآن و احکام آن معطّل ماند ـ یعنی: به آن عمل نکنند ـ و دیدی که حکام و کارگزاران اهل کفر را به خود نز دیک کنند و اهل خیر را از خود

١. در مصدر: (ليس له مانع).

۲. در مصدر : (من).

۲. در مصدر: (الكذب).

دور کنند و دیدی که حکّام در حکم رشوه گیرند و دیدی که حکومت را به کسی دهند که رشوه زیادتر دهد و دیدی که با محرمهای خود نکاح کنند و به آنها اکتفاکنند و دیدی که مرد به مظنّه و گمان کشته شود و دیدی که مرد بر سر فجور کردن با مرد غیرت کشد ومال و جانش را در راه او بذل كند و ديدي كه مرد سرزنش كرده شود به عنّ پيش زن رفتن و با او جمع شدن و دیدی که مرد از کسب زن خود به زنا دادن روزی خورد و بداند که زنش این عمل را دارد و بر آن ایستادگی داشته باشد و دیدی که زن چیره و ناچار کند شوهر خود را و عمل کند به چیزی که شوهرش نمی خواهد و نفقه به شوهر خود دهد و دیدي که مرد زن و کنیز \_یا دختر \_خود راکرایه دهد و راضي شود به چیز یستی از خوردنی و آشامیدنی و دیدی که ایمان به خدای عزّوجل ـ بسیار شود به دروغ و دیدی که فساد آشکارا شود و دیدی که شراب آشکارا فروخته شود و کسی منع از آن نکند و دیدی که زنها خودشان را به کفّار بذل کنند و دیدی که آلات لهو آشکار شود بنحوی که مردم بگذرند بر آن و کسی کسی را منع نکند و جرأت نکند که از آن منع کند و دیدی که شریف و سیّد را ذلیل کند کسی که از سلطه و قدرت او می ترسد و دیدی که مقرّب ترین مردمان در نزد حکّام و ولات کسی است که مدح کرده شود به بدگویی کردن از ما اهل بیت و دیدی که کسی که ما را دوست می دارد با او تزویر کرده شود و گواهی او را نپذیرند و دیدی که در دروغ گفتن رغبت کرده شود و دیدی که شنیدن قرآن بر گوشهای مردم گران آید و شنیدن باطل بر گوشهای مردم سبک آید و دیدی که همسایه همسایه را اكرام كند از ترس زبانش و ديدي كه حدود الهيّه معطّل شد و در آن به هواهاي نفس عمل کرده شود و دیدی که مسجدها زینت کرده شد و دیدی که راستگوترین مردم اشخاص افترا بندنده و تكذيب كننده باشند و ديدي كه شرّ و بدى ظاهر و پيش ظالم به نمّامی و سخن چینی سعایت کرده شد و دیدی که ستمگری و بی عفّتی و زنا زیاد شد و دیدی که عیبگویی کردن در پشت سر مردم ملیح و نمکین شد و مژده میدهند به آن بعضی از مردم بعضی دیگر را و دیدی که طلب کردن حج برای غیر خدا شد.

ورأيتَ السلطان يذلُّ للكافر المؤمن، ورأيت الخراب قد أُديل مـن العـمران، ورأيت

الرجل معيشته من بخس المكيال والميزان، ورأيت سفك الدماء يستخفّ بـها، ورأيت الرجل يطلب الرياسة لغرض الدنيا، ويشهر نفسه بخبث اللسان ليُتَّقَى ويستند ( تسند خل) إليه الأُمور، ورأيت الصلاة قد استخفّ بها، ورأيت الرجل عنده المال الكثير، [ثم] لم يزكّه منذ ملكه، ورأيت الميّت ينشر ٢ من قبره ويُؤذى وتباع أكفانه، ورأيت الهرج قــد كـــثر، ورأيت الرجل يُمسي نشوان، ويصبح سكران، لايهتم بما الناس فيه، ورأيت البهائم تنكح، ورأيت البهائم تفرس بعضها بعضاً، ورأيت الرجل يخرج إلى مُصلًاه [ويرجع] وليس عليه شيء من ثيابه، ورأيت قلوب الناس قد قست، وجمدت أعينهم، وثـقل الذكـر عـليهم، ورأيت السحت قد ظهر يتنافس فيه، ورأيت المصلّي إنّما يصلّي ليراه النــاس، و[رأيت] الفقيه يتفقّه لغير الدين، يطلب الدنيا والرياسة، ورأيت الناس مع من غلب، ورأيت طالب الحلال يذمّ ويُعيَّر، وطالب الحرام يُمدَح ويعظُّم، ورأيت الحرمين يُعمَل فيهما بما لايحبّ الله، ولايمنعهم مانع، ولا يحول بينهم وبين العمل القبيح أحد، ورأيت المعازف ظاهرة في الحرمين، ورأيت الرجل يتكلّم بشيءٍ من الحقّ، ويأمر بالمعروف وينهي عن المنكر، فيقوم إليه من ينصحه في نفسه، فيقول: هذا عنك موضوع، ورأيت الناس ينظر بعضهم إلى بعض ويقتدون بأهل الشرّ (الشرور خل)، ورأيت مسلكَ الخير وطريقه خالياً لايسـلكه أحـد، ورأيت الميّت يهزّ به " فلا يفزع له أحد، ورأيت كلّ عام يحدث فيه من البدعة والشرّ أكثر ممّا كان، ورأيت الخلق والمجالس لايتابعون إلّا الأغنياء، ورأيت المحتاج يُعطى عـلى الضحك به ويرحم لغير وجه الله، ورأيت الآيات في السماء فلا يفزع لهــا أحــد، ورأيت الناس يتسافدون كما تسافد البهائم، [لا ينكر أحد منكراً تخوَّفاً من الناس] ورأيت الرجل ينفق الكثير في غير طاعة الله، ويمنع اليسير في طاعة الله، ورأيت العقوق قــد ظــهر، واستخفُّ بالوالدين، وكانا من أسوأ الناس حالاً عند الولَّد، ويفرح بأن يفتري عليهما؛ یعنی: و دیدی که سلطان برای خاطر کافر مؤمن را ذلیل و خوار کند و دیدی که

۱. در مصدر: (یسند).

۲. در مصدر: (ینبش).

٣. در مصدر: (يهزأبه).

خرابی بر آبادی غلبه پیداکند و دیدی که مرد معیشت او از کم فروشی در کیل و وزن باشد و دیدی که در ریختن خونها استخفاف شود و دیدی که مرد طلب ریاست کند برای دنیا و مشهور کند خود را به بدزبانی تا مردم از او بترسند و کارها به او مستند شود و دیدی که به نماز استخفاف کرده شد و دیدی که مرد نزد او مال بسیار است و از آن وقتی که مالک شده زکات آن را نداده است و دیدی مرده راکه بیرون آورده شود از قبرش و اذیّت کرده شود و کفنهای او فروخته شود و دیدی که آدم کشتن بناحق بسیار شد و دیدی که مرد روز را شب میکند در حالت مستی و شب را صبح میکند در حالت مستی و اهتمام ندار د به آنچه مردم در آناند و دیدی که چهارپایان نکاح کرده شوند ـ یعنی : مردان با حیوانات وطی کنند ـ و دیدی که بعضی از حیوانات بعض دیگر را پاره کنند و دیدی که مرد می رود در جای نماز خود و برمی گردد در حالتی که چیزی از جامه های او با او نیست - یعنی: جامههای او را دز دیدهاند ـ و دیدی که دلهای مردم سخت شد و اشک چشمهای ایشان خشک شد و یاد خداکردن برایشان گران شد و دیدی که خوردن حرام در ایشان ظاهر شد و به خوردن آن راغب شدند ودیدی که نمازگزار برای نمایش دادن به مردم نماز گزار د و دیدی که فقیه فقه را برای غیر دین یاد گرفت، بلکه برای دنیاطلبی و ریاست باشد و دیدی که مردم با هر طرفی که غلبه است به آن طرف میل کنند و دیدی که طلب کنندهٔ حلال مذمّت كرده شود و او را ملامت و سرزنش كنند و ديدي كه طلب كنندهٔ حرام مدح کرده شود و او را بزرگ شمارند و دیدی که در مکّه و مدینه عمل کنند به چیزی که خدا دوست نمی دارد و کسی نباشد که آنها را منع کند و میان ایشان و کار زشتشان احدی مانع نشود و دیدی که انواع سازها و نوازها در مسجدالحرام و مسجد مدینه ظاهر شود و دیدی که اگر مردی به چیزی از حق سخن گوید کسی برخیزد و پیش نفس خود چنین پندار د که او را نصیحت می کند. می گوید: این تکلیف از تو برداشته شده ، و دیدی که مردم بعضی به بعض دیگر نگاه کنند و به اهل شرّ و بدی ها اقتدا کنند و دیدی که راه خیر و خوبی خالی ماند و کسی در آن راه نرود و دیدی که به مرده استهزاکنند و کسی برای او فزع نکند و دیدی که در هر سالی بدعت تازه ای گذارده شود و شرّ وبدی بیشتر از آن که بود باشد و دیدی که

مردمان و اهل مجالس متابعت از ثرو تمندان کنند و دیدی که به محتاج برای خدا چیزی داده نشود، بلکه برای خندیدن و غیر از جهت خدایی داده شود و دیدی که آیات و نشانههای آسمانی که علامت عذاب است ظاهر شود و احدی نترسد از آنها و فزع نکند و دیدی که مردم مانند چهارپایان روی یکدیگر روند و کسی از ترس مردم انکار منکری نکند و دیدی که مرد انفاق کند مال بسیار را در غیر طاعت خدا و کمی از آن را در راه خدا انفاق نکند و دیدی که نافرمانی کردن فرزندان نسبت به پدران و مادران خود و آزار کردن به ایشان زیاد شود و پدران و مادران خود را سبک و خوار کنند و آنها نزد فرزندان از حیث حال بدترین مردم باشند و فرزند خوشحال شود به این که افترایی به ایشان بسته شود.

ورأيت النساء [و] قد غلبن على المُلك وغلبن على كلّ أمر، ولا يؤتى إلّا ما لهن فيه هوى، ورأيت الرجل يفتري على أبيه، ويدعو على والديه، ويفرح بموتهما، ورأيت الرجل إذا مرّ به يوم ولم يكسب فيه الذنب العظيم من فجور أو بخس مكيال أو ميزان أو غشيان حرام أو شرب مُسكِر كثيباً حزيناً يحسب أنّ ذلك اليوم عليه ضيعة من عمره، ورأيت السلطان يحتكر الطعام، ورأيت أموال ذوي القربى تقسم في الزور، ويتقامر بها، ويشرب بها الخمور، ورأيت الخمر يتداوى بها، وتوصف للمريض، ويستشفى بها، ورأيت الناس قد استووا في ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وترك التديّن به، ورأيت رياح المنافقين وأهل النفاق دائمة، ورياح أهل الحق لاتحرّك، ورأيت الأذان بالأجر، والصلاة بالأجر، ورأيت المساجد محتشية ممّن لا يخاف الله، مجتمعون فيها للغيبة وأكل لحوم أهل الحق، ويتواصفون فيها شراب المسكر، ورأيت السكران يصلّي بالناس، فهو الايعقل ولايشأن الحق، ويتواصفون فيها شراب المسكر، ورأيت السكران يعلّي بالناس، فهو الايعقل ولايشأن بالسكر، وإذا سكر أكرم واتّني وخيف وترك، لا يعاقب ولا يعذر المسكره، ورأيت من أكله أموال اليتامي يحدّ ثورايت القضاة يقضون بخلاف ما أمر الله، ورأيت الولاة أموال اليتامي يحدّ ثراً بصلاحه، ورأيت القضاة يقضون بخلاف ما أمر الله، ورأيت الولاة

۲. در مصدر: (پجتمعون).

۴. در مصدر: (ویعذر).

۶. در مصدر: (یحمد).

۱. در مصدر: (وضیعة).

٣. در مصدر: (وهو).

۵. در مصدر: (من یأکل).

يأتمنون الخونة للطمع، ورأيت الميراث قد وضعته الولاة لأهل الفسوق والجرأة على الله، يأخذون منهم ويحلّونهم وما يشتهون، ورأيت المنابر يؤمر عليها بالتقوى، ولا يعمل القائل بما يأمر، ورأيت الصلاة قد استخفّ بأوقاتها، ورأيت الصدقة بالشفاعة لايراد بها وجه الله، وتعطى لطلب الناس، ورأيت الناس همّهم بطونهم وفروجهم، لايبالون بما أكلوا وبما نكحوا، ورأيت الدنيا مقبلة عليهم، ورأيت أعلام الحقّ قد درست، فكن على حذر واطلب من الله عزّ وجلّ النجاة، واعلم أنّ الناس في سخط الله عزّ وجلّ وأنّما يمهل لهم لأمر يراد بهم، فكن مترقباً، واجتهد ليراك الله تعالى في خلاف ما هم عليه. فإن نزل بهم العذاب وكنت فيهم عجلت إلى رحمة الله، وإن أخّرت لتبلوا وكنت قد خرجت ممّا هم فيه من الجرأة على الله تعالى، واعلم أنّ الله لايضيع أجر المحسنين به

یعنی: و دیدی که زنها بر مُلک غالب شدند و بر هر امری غالب شدند و بجا آورده نشود مگر آنچه میل و خواهش آنهاست و دیدی که مرد بر پدر خود دروغ بندد و در حق پدر و مادر خود نفرین کند و به مرگ آنها خوشحال شود و دیدی که مرداگر یک روز بر او بگذرد و در آن روز گناه بزرگی نکند از فجور و یا کم فروشی در کیل، یا وزن، یا مجامعت کردن حرام، یا آشامیدن مسکر - محزون و افسرده باشد و چنین پندارد که این روز از عمرش ضایع شده و دیدی که سلطان احتکار کرد خوردنی ها را و دیدی که مالهای خویشاوندان پیغمبر را در باطل قسمت کنند و به آن قسماربازی کنند و شرابها بیاشامند و دیدی که به مسکرات مداوا شود و آن را از برای مریض توصیف و تعریف کنند و به آن استشفا کرده شود و دیدی که مردم در امر به معروف و نهی از منکر با هم یکسان شدند و متدیّن به آن نشدند - یعنی: آن را ترک کردند و دیدی که باد بر پرچم منافقین بوزد و پرچم اهل نفاق دائم در جنبش باشد و اهل حق

۲. در مصدر : (ویخلونهم).

١. در مصدر: (الأهل الفسق).

۴. در مصدر: (ابتلوا).

٣. در مصدر: (إلى الله).

۵. وافی، ج ۲۶، ص ۴۵۱ - ۴۵۷، ح ۲۵۵۴۲ و نیز ر. ک: کافی، ج ۸، ص ۳۶ - ۴۲، ح ۷؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۵۴ - ۲۴، ح ۷؛ بحارالأنوار، ج ۵۲ ص ۲۵۴ - ۲۵۰.

بر پرچمشان بادی نوزد و حرکت نکند و دیدی که اذان گفتن و نماز خواندن به اجرت و مزد باشد و دیدی که مساجد پر شود از کسانی که از خدا نتر سند و برای غیبت کردن و عیبگویی از یکدیگر در آن جاها جمع شوند و گوشت اهل حق را به غیبت کردن بخورند و در آن جا تعریف و توصیف از مسکرات کنند و دیدی که مست نماز بگزارد با مردم و حال آن که عفل او به علّت مستى زايل شده باشد و مستى را چيزى نگیرد و چون مست شود گرامی تر باشد و مردم از او بـترسند و او را بـه حـال خـود گذارند و عقوبت نکنند و او هم عذرخواهی از مستی خود نکند \_یابنابر نسخهٔ دیگر: لایعزُّر بسُکره؛ یعنی: تعزیر کرده نشود به سبب مستی او ـ و دیدی کسی که مالهای يتيمها را بخورد او را صالح دانند و صلاحيت او را براي يكديگر حديث كنند و ديدي که قاضیها و دادستانها به خلاف آنچه که خدا گفته حکم کنند و دیدی که ولات و حکّام برای طمع خیانتکاران را امین خوانند و دیدی که هیئت حاکمه میراث را برای اهل فسق و فجور وضع كردند و بر خدا جرأت كرده، ميگيرند ارث را و بـر خـود حلال میدانند و آنچه که خواهش و میل آنهاست انجام میدهند و دیدی که بالای منبرها امر به تقوا و پرهيزكاري كنند مردم را و خود گويندگان به گفتههاي خود عمل نکنند و دیدی که وقتهای نماز را سبک شمارند ـ یعنی: اعتنایی به شأن اوقات نماز خود ندارند و نمازهای خود را تا وقت نماز نشود نخوانند ـ و دیدی که بـ ه شـفاعت صدقه دهند نه برای خدا، بلکه [به خاطر ] طلب کردن مردم صدقه دهند و دیدی که برای شکمهای خود همّت گماشتند و برای فرجهای خود و باکی ندارند از آنچه که می خورند و آنچه راکه نکاح میکنند و دیدی که دنیا به ایشان رو آورد و دیـدی کـه نشانه های حق کهنه و مندرس شد ، پس در چنین هنگامی بترس و از خدا بخواه نجات را و بدان که در آن حال مردم مشمول سخط و غضب خدای ـعزّوجل ـميباشند و جز این نیست که خدا به ایشان مهلت میدهد برای امری که اراده کرده. پس منتظر باش و کوشش کن که ببیند تو را خدای تعالی در خلاف آنچه که ایشان برآناند. پس اگر بر ایشان عذابی نازل شد و تو در میان ایشان باشی ، شتاب کردهای به رحمت خدا، و اگر باقی ماندی ، برای آن است که امتحان و آزموده شوی و بیرون رفته ای از آنچه که ایشان در آن اند از جهت جرأت کردن بر خدای تعالی . بدرستی که خدا ضایع نمی کند اجر و مزد نیکویی کنندگان را .

# ۴۳۱ / حدیث شصت و پنجم

عقائد الإیمان در شرح دعای عدیده، تألیف عالم ربّانی مرحوم ملاحبیب الله کاشانی هم، در ضمن بیان حقیقت اسلام گفته که: در حدیث وارد است که زمانی بر امّت بیاید که از اسلام جز اسمی و از ایمان جز رسمی و از قرآن جز درسی باقی نماند و در بعضی از کتب است که شخصی از صحت این حدیث از حضرت صادق هم شوال کرد حضرت فرمود: صحیح است. عرض کرد که: آیا من در آن زمان خواهم بود ؟ فرمود: نه، ولکن شبیه آن زمان را خواهی دید. راوی گفت که: چند روزی گذشت که عبورم به صحرایی افتاد. تشنگی بر من غالب شد. بستانی به نظرم آمد در غایت خُصرت و نضارت. چون نزدیک شدم، در آن درختهای پرمیوهای مشاهده کردم که بسیار با طراوت و حسن منظر بود. یکی از آن میوهها را چیده، چون پاره کردم، پر از کرم بود. میوهٔ دیگری چیدم، چنین بود. متحیّر گشتم. ناگاه مرغان چندی دیدم در کمال خوش ترکیبی ولکن بر سر مُرداری نشسته، از آن میخوردند. حیرت من زیاده شد. ناگاه سیلی عظیم جاری دیدم که تمام آبش گل آلود بود و نهنگ عظیمی آمد و تمام آن نهنگ ماهیان بزرگی بودند که آنچه از آن نهنگ زیاد می آمد می نوشیدند و در عقب ماهیان بزرگی ماهیان کوچکی بودند که آنچه از آن نهنگ از به که از آن می آمد می نوشیدند و در عقب ماهیان بزرگی ماهیان کوچکی بودند که آنچه از آب که از آب که از می آمد می نوشیدند و در عقب ماهیان بزرگی ماهیان کوچکی بودند که آنچه از آب که از آب که از می آمد می نوشیدند.

من در عجب شدم و خدمت مولای خود حضرت صادق الله رسیدم و آنچه را دیده بودم عرض کردم. فرمود: این میوه ها شبیه اهل آن زمان است که در ظاهر مؤمن و در باطن کافر و منافقاند و آن مرغها شبیه علمای آن زمان است و آن مردار اموال یتیمان و امانت مردمان و رشوهٔ محتاجان است و آن سیل گل آلود مالهای حرام

آن زمان است و آن نهنگ پادشاه آن عصر است و آن ماهیان بزرگ امرا و وزرا و ماهیان کوچک رعیّت آن پادشاه اند که این جمله مال حرام خواهند خورد. آنچه از پادشاه زیاد آید نصیب سایر مردمان خواهد بود. ۱ مید نصیب امرا و وزراست و آنچه از آنها زیاد آید نصیب سایر مردمان خواهد بود. ۱

# ۴۳۲ / حدیث شصت و ششم

غيبت نعماني، صفحهٔ ۱۶۳، خلاد صانع از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: السفيانيّ لابدٌ منه، ولا يخرج إلّا في رجب، فقال له رجل: يا أبا عبد الله، إذا خرج فما حالنا؟ قال: إذا كان ذلك فإلينا؛ ٢

یعنی: ناچار است از این که سفیانی خروج کند ـ یعنی: پیش از قیام قائم ﷺ ـ و خروج نمی کند مگر در ماه رجب. پس مردی عرض کرد: یا اباعبدالله! وقتی که بیرون آمد، پس حال ما چگونه خواهد بود؟ فرمود: وقتی چنین شد، بیایید به سوی ما.

# ۴۲۳ / حدیث شصت و هفتم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۶۴، مسنداً از هشام بن سالم از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

إذا استولى السفيانيّ على الكور الخمس فعدّوا له تسعة أشهر، وزعم هشام أنّ الكور الخمس دمشق وفلسطين والأردن وحمص وحَلَب؟٣

یعنی: زمانی که استیلا یافت سفیانی بر شهرهای پنجگانه، پس شماره کنید نُه ماه را ـ یعنی: مدّت استیلای او نه ماه زیادتر نمی شود ـ و هشام گمان کرد که آن پنج شهر دمشق و فلسطین و اُردن و حمص و حلب است.

عقائد الإيمان في شرح دعاء العديلة ، ص ٩۴، و نيز ر. ک: غيبت نعماني، ص ٣١٣، ح ٧؛ بحارالأنوار،
 ح ٥٢، ص ٢٤٩، ح ١٣٥؛ مكيال المكارم، ج ٢، ص ١٧٥.

۲. همان.

٣. غيبت نعماني ، ص ٢١٤، ح ١٢ ، و نيز ر . ك : بحارالأنوار ، ج ٥٢ ، ص ٢٥٢ ، ح ١٤١ .

#### ۴۳۴ / حدیث شصت و هشتم

غيبت نعماني ، صفحه ١٤٥ ، مسنداً از ابي بصير از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: لمًا التقى أمير المؤمنين على وأهل البصرة، نشر الراية راية رسول الله على ، فزلّت (فتزلزلت خل) أقدامُهم، فما اصفرّت الشمس حتى قالوا: آمنًا، يابن أبي طالب. فعند ذلك قال: لاتقتلوا الأسراء، ولا تجهَّزوا على جريح (الأسرى وتجهّزوا الجرحي خل)، ولا تتبعوا مولّياً، ومن ألقى سلاحه فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن، ولمَّاكان يوم صفِّين سألوه نشر الراية، فأبى عليهم، فتحمّلوا عليه بالحسن والحسين عليه وعمّار بن ياسر في ، فقال للحسن: يا بُنيّ، إنّ للقوم مدّة يبلغونها، وإنّ هذه راية لاينشرها بعدى إلّا القائم \_صلوات الله عليه ـ؛ ١ يعني: چون اميرالمؤمنين ع تلاقي كرد با اهل بصره و باز كرد پرچم مخصوص [را] که پرچم رسول خدا میان بود، قدمهای ایشان ـ یعنی: اهل بصره ـ لغزید ـ یا متزلزل شد. پس آفتاب زرد نشد ـ يعني: نزديک غروب کردن نشد ـ که گفتند: ايمان آورديم ، اي پسر ابي طالب! در آن وقت فرمود: اسيران را نكشيد و مجروحي را تجهيز نكنيد و كساني كه يشت كردند دنبال نكنيد وكسي كه اسلحه خود را انداخت ايمن است وكسي كه داخل خانه شد و در را به روی خود بست ایمن است و چون روز صفین ـ یعنی: جنگ با معاویه و اصحابش ـ روى داد ، از آن حضرت خواهش كردند كه پرچم را باز كند. أن حضرت ابا كرد. حسن و حسين عليه و عمّار ياسر على را وادار كردند كه واسطهٔ باز كردن پرچم شوند. به حسن على فرمودكه: اين گروه مدّتي دارندكه بايد آن مدّت برسد و برسند به آن و اين پرچم بعد از من باز نخواهد شد و باز نكند آن را بعد از من مگر قائم ـ صلوات الله عليه .

# ۴۳۵ / حدیث شصت و هشتم

غيبت نعماني ، صفحة 186 ، مسنداً از ابي بصير از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: لا يخرج القائم ه حتى يكون تكملة الحلقة (في مثل الحلقة خل). قلت: وكم تكملة

١. غيبت نعماني، ص ٢٦٩، ح ١، ونيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ٢٢، ص ٢١٠، ح ١٤٥ و ص ٣٤٧، ح ١٥١.

الحلقة؟ قال: عشرة آلاف. جبرئيل عن يمينه وميكائيل عن يساره، ثمّ يهزّ الراية الغلبة ١، ويسير بها، فلا يبقى أحد في المشرق ولا في المغرب إلّا لعنها، وهي راية رسول الله ﷺ، نزل بها جبرئيل يوم بدر.

ثمّ قال: يا أبا محمّد، ما هي \_ والله \_ قطن ولاكتّان ولا قِزّ ولا حَرير. قلت: فمن أيّ شيء؟ قال: هي من ورق الجنّة. نشرها رسول الله ﷺ يـوم بـدر، ثـم لقّها ودفعها إلى علي ﷺ، فلم تزل عند علي ﷺ حتّى إذاكان يوم البصرة نشرها أمير المؤمنين ﷺ، ففتح الله عليه، ثمّ لفّها، وهي عندنا هناك. لاينشرها أحد حتّى يقوم القائم ﷺ. فإذا هو قام نشرها، فلم يبق في المشرق والمغرب أحد إلّا لعنها، ويسير الرعب قدّامَها (وخلفها وأمامها خل) شهراً ووراءها شهراً وعن يمينها شهراً وعن يسارها شهراً.

ثمّ قال: يا أبا محمّد، إنّه يخرج موتوراً غضبان أسفاً لغضب الله على هذا الخلق، [يكون] عليه قميص رسول الله عليه يوم أُحُد وعمامته السحاب و[درعه] درع رسول الله على السابغة و [سيفه] سيف رسول الله ذو الفقار. يجرّد السيف على عاتقه ثمانية أشهر يقتل هرجاً. فأوّل ما يبدأ ببني شيبة، فيقطع أيديهم ويعلّقها في الكعبة، وينادي مناديه: هؤلاء سرّاق الله، ثمّ يتناول قريشاً، فلا يأخذ منها إلّا السيف، ولا يعطيها إلّا السيف، ولا يخرج القائم حتى يُقرأ كتابان: كتاب بالبصرة وكتاب بالكوفة بالبراءة من على على الله ؟

یعنی: بیرون نمی آید قائم تا وقتی که حلقه یا مانند حلقه تکمیل شود. گفتم: عدد تکمیل حلقه چقدرند؟ فرمود: هزار نفر. جبرئیل از طرف راست اوست و میکائیل از طرف چپ اوست. پس می جنباند پرچم غالب شونده را و سیر میکند با آن. پس باقی نمی ماند در مشرق و نه در مغرب مگر این که لعن میکنند او را و آن پرچم پرچم رسول خدا بیش است که جبرئیل در روز بدر آن را فرود آورد. پس فرمود: ای ابامحمد! نیست آن پرچم به ذات خدا قسم نه از پنبه و نه از کتان و نه از ابریشم خام و نه ابریشم تافته. گفتم: پس ، از چه چیز است؟ فرمود: از برگهای بهشت است

۱. کلمهٔ «الغلبة » در مصدر نیامده است.

۲. غيبت نعماني ، ص ۲۱۹ ـ ۲۲۱ ح ۲ ، و نيز ر. ک : بحارالأنوار ، ج ۵۲ . ص ۳۶۰ ـ ۳۶۱ م ۱۲۹ .

که باز کرد آن را رسول خدا ﷺ در روز بدر. پس پیچید آن را و به علی ﷺ داد و همیشه در نزد علی بود تا روز بصره که باز کرد آن را امیر مؤمنان ﷺ و خدا گشایش و فتح به او داد. پس پیچید آن را و آن نزد ما است در آن جا. احدی باز نمی کند آن را تا این که قیام کند قائم ﷺ. پس چون قیام کند، باز می کند آن را. در آن حال باقی نمی ماند در مشرق و مغرب احدی مگر این که لعن می کند آن پرچم را و ترس از پیش روی او سیر می کند بقدر یک ماه راه و از پشت سر او بقدر یک ماه و از طرف راست او بقدر یک ماه و از طرف چپ او بقدر یک ماه.

پس فرمود: ای ابا محمّد! بدرستی که بیرون می آید در حالتی که خون کشتهٔ خویش را نیافته باشد و غضبناک باشد و متأسّف باشد بر این خلق که مورد غضب خدا واقع شده باشند و بر اوست پیراهن پیغمبر خدا ﷺ؛ آن پیراهنی که در روز اُحد پوشیده بود، و عمامهٔ او را که سحاب نام دارد و زره رسول خدا ﷺ که سابغه نام دارد و شمشیر رسول خدا را که ذوالفقار نام دارد برهنه می کند. شمشیر را بر دوش خود می گذارد و تا هشت ماه می کشد کشتن زیادی و ابتدای کشتن را از بنی شیبه که کلیدداران خانهٔ کعبهاند شروع می کند و دستهای ایشان را قطع می کند و در کعبه می آویزد و منادی او ندا می کند که: این گروه اند دزدان خدا. پس از آن می گیرد قریش را و نمی دهد به آنها مگر شمشیر را -یعنی: زد و خورد می کنند با شمشیر - و بیرون نمی آید قائم تا این که دو نوشته خوانده شود: نوشته ای در بصره و نوشته ای در کوفه به بیزاری جستن مردم از علی ﷺ.

# ۴۳۶ / حدیث شصت و نهم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۶۷، مسنداً از ابان بن تغلب از آن حضرت روایت کرده که گفت: شنیدم از ابی عبدالله علیه که می فرمود:

كأنّي أنظر إلى القائم على نجف الكوفة، عليه خداجة (دراعة خل، جواحة خل) مــن

١. در مصدر: (عليه خوخة).

استبرق. يلبس درع رسول الله على فإذا ألبسها، انفضت به (انتفضت به انتفاضة خل) حتى تستدير عليه، ثمّ يركب فرساً له أدهم أبلق، بين عينيه شمراخ بيّن. معه راية رسول الله على قلت: مخبوءة، أو يؤتى بها (هي أم يؤتى خل)؟ قال: بل يأتيه بها جبرئيل، عمودها من عمد عرش الله وسائرها من نصر الله. لايهوى بها إلى شيء إلّا أهلكه الله. يهبط بها تسعة آلاف ملك وثلاثمائة وثلاثمة عشر ملكاً.

فقلت له: جعلت فداك، كلّ هؤلاء معه؟ قال: نعم. هم الذين كانوا مع نوح في السفينة، والذين كانوا مع إبراهيم حيث أُلقي في النار، وهم الذين كانوا مع موسى لمّا فلق البحر، والذين كانوا مع عيسى لمّا رفعه الله إليه، وأربعة آلاف مسوّمين كانوا مع رسول الله على وثلاثمائة وثلاثة عشر ملكاً كانوا معه يوم بدر، ومعهم أربعة آلاف يصعدون السماء (صعدوا إلى السماء) يستأمرون (يستأذنون خل) في القـتال مع الحسين على، فهبطوا إلى الأرض وقد قتل. فهم عند قبره شعث غبر، يبكونه إلى يوم القيامة، وهم يستظرون خروج القائم على المناهم المناهم

یعنی: گویا می بینم قائم را بالای نجف کوفه که بر اوست روپوشی از استبرق یا جامهٔ فراخی از استبرق، یا زرهی. می پوشد زره پیغمبر خدا کالی را. پس چون بپوشد آن را، می گیرد اطراف آن حضرت را و دور می زند بر آن حضرت. پس آن جناب سوار شود بر اسبی که سیاهی آن بر سفیدی آن غالب باشد و دستها و پاهای آن سفید باشد و میان دو چشم آن نیز سفید باشد و با او خواهد بود پرچم رسول خدا کالی گفتم: در نزد آن حضرت مخفی است آن پرچم، یا آورده می شود برای او ؟ فرمود: بلکه جبرئیل می آورد آن را و آن چوبش از پایه های عرش خداست و سایر چیزهای آن از یاری کردن خداست. میل نمی کند حضرت به آن به سوی چیزی مگر این که خدا نابود می کند آن چیز را.

غيبت نعماني، ص ٣٢١\_ ٣٢٢، ح ٤، و نيز ر.ک: كمال الدين وتمام النعمة، ص ٤٧٢، ح ٢٣؛ بحارالأنوار،
 ج ٥٢، ص ٣٢٤، ح ٤١.

با آن فرود آیند نه هزار و سیصد و سیزده فرشته. پس عرض کردم: فدایت شوم! همهٔ اینها با آن هستند؟ فرمود: آری، ایشان آن کسانی هستند که با نوح در کشتی بودند و آن کسانی هستند که با ابراهیم بودند زمانی که در آتش انداخته شد و ایشان کسانی هستند که با موسی بودند وقتی که دریا شکافته شد و آن کسانی هستند که با عیسی بودند وقتی که خدا او را به آسمان بالا برد و چهار هزار ملائکهٔ نشانداری که با پیغمبر بیخ بودند و سیصد و سیزده فرشته که در روز بدر با او بودند و با ایشان است چهار هزار فرشته که به آسمان بالا رفتند برای طلب فرمان یا اذن خواستن در قتال با حسین بید. پس به زمین فرود آمدند وقتی که آن حضرت کشته شده بود و ایشان نزد قبر او ژولیده و گردآلود گریاناند تا روز قیامت صغرا و ایشان انتظار دارند خروج قائم بیخ را.

#### ۴۳۷ / حدیث هفتادم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۶۷، مسنداً از ابان بن تغلب از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

كأنّي أنظر بالقائم (إلى القائم خل)، فإذا استوى على ظهر النجف لبس درع رسول الله على أبيض، فينتفض هو بها، فتستدير [ها] عليه، فيغشاها بخداعة من استبرق، ويركب فرساً له أدهم أبلق، بين عينيه شمراخ، فينتفض به انتفاضة لايبقى أهل بلد إلا وهم يرون أنّه معهم في بلدهم، وينشر راية رسول الله على عمودها من عمد عرش الله، وسائرها من نصر الله. ما يهوي بها إلى شيء إلا أهلكه الله.

قلت: مخبوءة هي، أم يؤتى بها؟ قال: بل يأتي بها جبرئيل ﷺ، فإذا هزّها لم يبق مؤمن إلّا صار قلبه أشدّ من زبر الحديد، وأُعطي قوّة أربعين رجلاً، ولا يبقى مؤمن ميّت إلّا دخلت عليه تلك الفرحة في قبره، وذلك حيث يتزاورون في قبورهم، ويتباشرون بقيام القائم ﷺ، و تحطّ (وينحطّ خل) عليها ثلاثة عشر ألفاً وثلاثمائة وثلاثة عشر ملكاً.

قال: فقلت: كلَّ هؤلاء كانوا مع أحد قبله من الأنبياء؟ قال: نعم، وهم الذين كانوا مع

نوح في السفينة، والذين كانوا مع إبراهيم حيث أُلقي من النار، والذين كانوا مع موسى حيث فلق البحر، والذين كانوا مع عيسى حين رفعه الله إليه، وأربعة آلاف كانوا مع النبي في مردفين، وثلاثمائة وثلاثة عشر ملكاً كانوا يوم بدر، وأربعة آلاف هبطوا يريدون القتال مع الحسين الله لم يؤذن لهم في القتال، فرجعوا في الاستيمار، فهبطوا وقد قتل الحسين أن فهم عند قبره شعث غبر يبكونه إلى يوم القيامة، ورئيسهم ملك يمقال له منصور، فلا يزوره زائر إلا استقبلوه، ولايودعه مودع إلا شيعوه، ولا مريض إلا عادوه، ولا يموت [ميّت] إلا صلّوا عليه واستغفروا له بعد موته. فكل هؤلاء ينتظرون قيام القائم، فصلى الله على من هذه منزلته ومرتبته ومحلّه من الله \_عزّ وجلّ \_، وأبعد الله من ادّعي ذلك لغيره متن لايستحقّه، ولا هو أهل له، ولا رضاً له، وأكرمنا بموالاته، وجعلنا من أنصاره وأشياعه برحمته ومنّه؛

یعنی: گویا می بینم قائم را زمانی که قرار گرفته باشد بر پشت نجف که پوشیده است زره رسول خدا کی راکه سفید رنگ است و دور بزند اطراف او و فرو گیرد او را با جامهٔ دو ته کردهٔ پیچیده شده از استبرق - یعنی: سرخ رنگ سطبر - و سوار شده باشد بر اسب سیاه و سفیدی که سیاهی آن از سفیدی آن بیشتر و دست ها و پاهای آن سفید و میان دو چشم آن سفید باشد. پس دور زند به آن دور زدنی. باقی نمی ماند اهل شهری مگر آن که می بینند آن حضرت را که با ایشان در شهر ایشان است و باز می کند پرچم رسول خدا کی را که چوب آن از پایه های عرش خدا و باقی آن از نصر و یاری خداست که با آن میل نمی کند به سوی چیزی مگر این که نابود می کند آن را خدا.

گفتم: آن پرچم مخفی است، یا آن که آورده می شود آن؟ فرمود: بلکه جبرئیل می آورد آن را. وقتی که جنبانید آن را، باقی نمی ماند مؤمنی مگر این که دل او سخت تر از پارهٔ آهن شود و به او عطا کرده شود توانایی چهل مرد و باقی نماند مؤمن مرده ای

۱. در مصدر: (مرضيّاً).

غيبت نعماني، ص ٢٢٦\_ ٢٢٢، ح ٥، و نيز ر. ك: كمال الدين وتمام النعمة، ص ٤٧٦\_ ٤٧٢، ح ٢٢؛ بحارالأنوار، ج ٥٢. ص ٢١٩.

مگر آن که وارد شود بر او این سرور و شادی و این وقتی است که همدیگر را زیارت کنند در قبرهای خود و مژده به یکدیگر دهند به قیام قائم الله و اطراف آن حضرت را میگیرند سیزده هزار و سیصد و سیزده فرشته.

گفت (ابان): پس گفتم: همهٔ این فرشتگان باکسی پیش از او از پیغمبران بودهاند؟ فرمود: آرى، و ايشان آن كساني بودند كه با نوح در كشتى بودند و آن كساني بودند كه با ابراهیم بودند زمانی که در آتش انداخته شد و آن کسانی بودند که با موسی بودند وقتی که دریا برای او شکافته شد و آن کسانی بو دند که با عیسی بو دند و قتی که خدا او را به سوی خود بالا برد و چهارهزار ملائکهٔ مُردَفین بودند که با پیغمبر ﷺ بـودند و سیصد و سیزده فرشتهای بودند که در روز بدر حاضر شدند و چهارهزار فرشتگانی بودند که فرود آمدند که به یاری حسین ﷺ آمدند تا به همراه آن حضرت قتال کنند و آن جناب به ایشان اذن نداد ، پس برگشتند برای فرمان خواستن از خدا و فرود آمدند وقتی که حسین الله کشته شده بود. پس ایشان نزد قبر آن حضرت ماندند در حالتی که ژولیده و غبار آلودند و گریه میکنند برای آن حضرت تا روز قیامت ـ یعنی : قیام قائم الله على و رئيس ايشان فرشتهاى است كه منصور نام دارد. پس زيارت نـمىكند آن حضرت را زیارت کننده ای مگر آن که او را استقبال میکنند و و داع نمیکند آن حضرت را زائری و داع کننده مگر این که او را بدرقه میکنند و نه مریضی از زائرین مگر آن که او را عیادت میکنند و نمی میرد زائری مگر آن که بر او نماز میگزارند و برای او استغفار مىكنند بعد از مردنش و همه اين ملائكه انتظار مىكشند قيام قائم الله را.

پس رحمت فرستد خدا بر کسی که این است منزلت و مرتبه و محل او از خدای عزوجل و دور بگرداند خدا کسی که ادّعاکند این مقام را برای غیر او بعنی: غیر قائم از کسانی که مستحق این مقام نیستند و اهلیّت آن را ندارند و خشنودی برای آن حضرت نیست و گرامی دارد ما را به دوستی او و قرار دهد ما را از یاران و شیعیان او به رحمت خود و منّت و احسان خود.

### ۴۲۸ / حدیث هفتاد و یکم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۶۹، مسنداً از مفضّل بن عمر از آن حـضرت روایت کـرده که فرمود:

إذا أذن الإمام دعا الله باسمه العبراني، فأتيحت له صحابته (فانتخب له أصحابه خل، فانتخب له محابته خل) الثلاثمائة والثلاثة عشر قزع كقزع الخريف. فهم أصحاب الألوية. منهم من يفقد عن فراشه ليلاً فيصبح بمكة، ومنهم من يرى يسير في السحاب نهاراً. يعرف باسمه واسم أبيه وحليته ونسبه.

قلت: جعلت فداك، أيّهم أعظم (أيّهما أعظم خل) إيماناً؟ قال: الذي يسير في السحاب نهاراً، وهم المفقودون، وفيهم نزلت هذه الآية: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِيعاً ﴾ ٢٠١

یعنی: زمانی که اذن داده شد امام به قیام کردن، میخواند خدا را به نام عبرانی او.
پس آماده می شوند برای او اصحابش یا آن که به کوشش و شتاب افتاده می شوند
برای آهنگ به سوی او یارانش، یا انتخاب کرده می شوند؛ یعنی سیصد و سیزده نفر
اصحاب خاص آن جناب مانند پاره های ابر نازکی که در فصل پاییز در هوا متفرق
می باشد و به هم پیوسته می شوند. پس ایشان پرچم دارهای حضرت اند. بعضی از
ایشان شبانه از خوابگاه خود گم می شوند در شب و صبح می کنند در مکه و بعضی از
ایشان کسی است که سیر می کند در ابر در روز که شناخته می شود به نام خود و نام
پدرش و زیور و حسب و نسبی که دارد. گفتم: فدایت شوم! کدام یک از این دو از
حیث ایمان بزرگ تر می باشند؟ فرمود: آن که در ابر سیر می کند در روز و ایشان
گمشدگان اند و در حق ایشان نازل شده است این آیه که: ﴿ أَیْنَمَا تَكُونُوا یَأْتِ بِکُمُ اللّهٔ
جَمِیعاً ﴾؛ یعنی: هر کجا که باشید، می آورد خدا همهٔ شما را.

١. سورة بقره ، آية ١٤٨.

غیبت نعمانی، ص ۲۲۶، ح ۲، و نیز ر.ک: تفسیر عیاشی، ج ۱، ص ۶۷، ح ۱۱۸؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۶۸ می ۱۵۳. می ۱۵۳. ح ۱۵۳.

#### ۴۳۹ / [حديث] هفتاد و دوم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۷۰، مسنداً از ابان بن تغلب روایت کرده که گفت: با جعفر بن محمد علیه در مکه بودم و او دست مراگرفته بود. پس فرمود: ای ابان!

سيأتي الله بثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً في مسجدكم هذا، يعلم أهل مكّة انه لم يُخلَق آباؤهم ولا أجدادهم بعدُ. عليهم السيوف. مكتوب على كلّ سيف اسم الرجل واسم أبيه وحليته ونسبه، ثمّ يأمر منادياً فينادي: هذا المهديّ، يقضي بقضاء داود وسليمان. لايسأل على ذلك بيّنة ؛ ا

یعنی: زود باشد که می آورد خدا سیصد و سیزده نفر را در مسجد شما؛ همین مسجد، که بدانند اهل مکه که هنوز خلق نشده اند پدران و اجداد ایشان بعنی: هنوز به دنیا نیامده اند و بعد از این به وجود می آیند. بر شمشیرهای ایشان نوشته شده است بر هر شمشیری اسم آن مرد و اسم پدر او و حلیه و نسب او. پس امر فرماید ندا کننده ای را که ندا می کند: این است مهدی که حکم می کند به حکم داود و سلیمان و برای حکم کردن شاهد نمی خواهد.

### . ۴۴ / حدیث هفتاد و سوم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۷۰، مسنداً از ابان بن تغلب از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

سيبعث الله ثلاثمائة وثلاثة عشر إلى مكّة، يعلم أهل مكّة أنّهم لم يولدوا من آبائهم ولا أجدادهم. عليهم سيوف مكتوب عليها ألف كلمة، كلّ كلمة مفتاح ألف كلمة، ويبعث الله الربح من كلّ وادٍ تقول: هذا المهديّ، يحكم بحكم داود، ولا يريد بيّنة؛ ٢

۱. غیبت نعمانی، ص ۳۲۷\_۳۲۸، ح ۵، و نیز ر.ک: الخصال، ص ۶۴۹، ح ۴۲؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۸۶، ح ۱۹ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۸۶، ح ۱۹ و ص ۳۶۹، ح ۱۸ و ۲۶۰، ص ۲۵۷؛ مکیال المکارم، ج ۱، ص ۸۰\_۸۱ و ۲۶۰. ۲۶۰ م ۲۶۰، میبت نعمانی، ص ۳۲۸ و ۳۲۸، ح ۷، و نیز ر.ک: بصائر الدرجات، ص ۳۳۱، ح ۱۱؛ الخصال، ص ۶۴۹، ح ۲۲؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۱۶۱ و ۲۶۰.

یعنی: زود باشد که برانگیزد خدا سیصد و سیزده نفر را به مکه که اهل مکه بدانند آنها زاییده نشده اند از پدران ایشان و نه اجداد ایشان ـ یعنی: از نژاد عرب نیستند ـ و بر ایشان است شمشیرهایی که نوشته شده است بر آنها هزار کلمه که هر کلمه از آن کلید هزار کلمه است و برمی انگیزاند خدا باد را از هر در های که بگوید: این است مهدی که به حکم داود حکم می کند و شاهد نمی خواهد.

### ۴۴۱ / حدیث هفتاد و چهارم

غيبت نعماني ، صفحهٔ ۱۷۱ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود :

بينا شباب الشيعة على ظهور سطوحهم نيام إذ توافوا [إلى صاحبهم] في ليلة واحدة على غير ميعاد، فيصبحون بمكّة؛ ١

یعنی: در حالی که جوانان شیعه در پشت بامهای خود خوابیدهاند، در یک شب همهٔ آنها بدون این که با هم وعدهای کرده باشند صبح میکنند در مکّه هستند.

#### ۴۴۲ / حدیث هفتاد و پنجم

غيبت نعماني ، صفحهٔ ١٧٢ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

إنّ صاحب هذا الأمر محفوظ له أصحابه. لو ذهب الناس جميعاً، أتى الله [له] بأصحابه، وهم الذين قال الله عزّ وجلّ فيهم: ﴿ فَإِنْ يَكُفُرْ بِهَا هَوُلَاءِ فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَا قَوْماً لَيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ ﴾ ، ` وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ " ؛ '

یعنی: بدرستی که صاحب این امر اصحاب او حفظ کرده می شوند. هر چند همهٔ مردم

۱. غیبت نعمانی . ص ۲۳۰ ، ح ۱۱ ، و نیز ر . ک : بحارالأنوار ، ج ۵۲ ، ص ۲۷۰ ، ح ۱۵۹ .

۲. سورة انعام، آية ۸۹. ٣. سورة مانده، آية ۵۴.

۴. غیبت نعمانی، ص ۳۳۰، ح ۱۲، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۳۷۰، ح ۱۶۰؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۵۴؛
 تفسیر المیزان، ج ۵، ص ۳۹۰ و ج ۷، ص ۲۶۴\_۲۶۵.

بروند ـ یعنی: بمیرند ـ ، خدا اصحاب او را به نزد او می آورد و ایشان اند کسانی که خدای ـ عزّ و جل ـ در حقّ ایشان فرموده که: ﴿ اگر کافر شوند به آیات الهیّه این جماعت، پس از روی تحقیق ما و اگذار می کنیم به آن آیات قومی را که آنها کافر نیستند ﴾ .

و ایشان اند آن کسانی که خدا دربارهٔ ایشان فرموده: ﴿ پس زود باشد که بیاورد خدا گروهی را که دوست می دارد ایشان را و دوست می دارند ایشان او را، که دل نرم و مهربانان اند بر مؤمنان و سخت دل ها هستند بر کافران ﴾.

#### ۴۴۳ / حدیث هفتاد و ششم

غيبت نعماني ، صفحهٔ ۱۷۲ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

إنّ أصحاب طالوت ابتُلوا بالنهر الذي قال الله تعالى: سنبتليكم بنَهَر ١، وإنّ أصحاب القائم يبتلون بمثل ذلك؛ ٢

یعنی: بدرستی که اصحاب طالوت مبتلا و امتحان شدند به نهری که خدای تعالی فرموده است: ﴿ زود باشد که شما را آزمایش و امتحان کنیم به نهری ﴾ و بدرستی که اصحاب قائم به مانند آن امتحان می شوند.

### ۴۴۴ / حدیث هفتاد و هفتم

غيبت نعماني ، صفحهٔ ١٧٢ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

إذا قام [خرج خل] القائم خرج من هذا الأمر من كان يرى أنّه من أهله، ودخل فيه شُبّه عَبَدة الشمس والقمر ؟

یعنی: وقتی که خروج کند قائم ﷺ، خارج می شود از این امر کسی که خود را از اهل آن می دانسته و داخل می شود در او شبهه های آفتاب و ماه پرستان.

١. برگرفته از آيهٔ شريفهٔ ﴿ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُمْ بِنَهَرٍ ﴾ [سورهٔ بقره ، آيهُ ٢٤٩].

۲. غيبت نعماني، ص ٢٣٠ ـ ٢٣١، ح ١٢، و نيز ر. ک: الزام الناصب، ج ١، ص ٥١.

٣. غيبت نعماني، ص ٢٣٢، ح ١، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٣۶٣\_ ٢٥٤، ح ١٣٧ با اندكي اختلاف.

### ۴۴۵ / حدیث هفتاد و هشتم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۷۳، مسنداً از ابی الصباح کنانی روایت کرده که گفت: نزد ابی عبدالله ﷺ بودم که داخل شد بر او مردی پیر و گفت: پسر من مرا نافر مانی و آزار می کند. پس ابو عبدالله ﷺ فرمود:

أ وما علمت أنّ للحقّ دُولة وللباطل دُولة؟كلاهما ذليل في دُولة صاحبه. فمن أصابته دولة الباطل، اقتصّ منه في دولة الحقّ؛٢

یعنی: آیا ندانسته ای که از برای حق دولتی است و از برای باطل دولتی ؟ هر دو از اینها در دولت صاحب خود ذلیل و خوارند. پس کسی که دولت باطل به او مصیبتی وارد کند، در دولت حق قصاص خواهد شد از جهت او.

### ۴۴۶ / حدیث هفتاد و نهم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۷۳، مسنداً از محمّد بن جعفر بن محمّد از پدر بزرگوارش بروایت کرده که فرمود:

إذا قام القائم بعث في أقاليم الأرض في كلّ إقليم رجلاً يقول: عهدك في كفّك. فإذا ورد عليك ما لاتفهمه ولا تعرف القضاء فيه، فانظر إلى كفّك، واعمل بما فيها. قال: ويبعث جنداً إلى القسطنطنيّة. فإذا بلغوا إلى الخليج، كتبوا على أقدامهم شيئاً و مشوا على الماء. فإذا نظر إلى البهم الروم يمشون على الماء، قالوا: هؤلاء أصحابه، يمشون على الماء، فكيف هو؟ فعند ذلك يفتحون لهم أبواب المدينة، فيدخلونها، فيحكمون فيها ما يريدون؟

یعنی: چون قیام کند قائم ، بر می انگیزاند در اقلیمهای زمین در هر اقلیمی مردی را و می گوید: فرمان تو در کف دست توست. هرگاه وارد شد بر تو چیزی که نمی فهمی آن را

۱. در مصدر: (رفاهیة).

٢. غيبت نعماني ، ص ٢٣٤، - ٧ ، و نيز ر . ك : بحارالأنوار ، ج ٥٢ . ص ٣٤٥ . - ١٤٣ .

۲۰. غیبت نعمانی، ص ۲۳۴\_۲۳۵، ح ۸، و نیز رک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۳۶۵، ح ۱۴۴؛ الزام الناصب،
 ج ۲، ص ۲۵۰\_۲۵۱؛ مكيال المكارم، ج ۱، ص ۱۳۰.

و نمی دانی حکم کردن در آن را، به کف دست خود نگاه کن و عمل کن به آنچه که در آن است. فرمود: و می فرستد لشکری را به سوی قسطنطنیّه. چون به خلیج دریا رسند، می نویسند بر قدم های خود چیزی را و بر روی آب می روند. پس چون رومی ها دیدند که آنها روی آب راه می روند، می گویند که: این گروه یاران او بیعنی: یاران قائم اند که بر روی آب راه می روند. پس چگونه است او ؟ در آن هنگام درهای شهر را بر روی آنها باز می کنند. پس داخل شهر می شوند و در آن جا حکم می کنند به آنچه که می خواهند.

#### ۴۴۷ / [حدیث] هشتادم

وانی فیض، جزء دوم، کتاب حجّة، صفحهٔ ۱۰۹، باب «الوقائع التي تکون عند ظهور الإمام ﷺ » از کانی مسنداً از ربیع شامی روایت کرده که گفت: شنیدم از ابی عبدالله ﷺ که می فرمود:

إنّ قائمنا إذا قام، مدّ الله لشيعتنا في أسماعهم وأبصارهم حتّى لايكون بينهم وبين القائم بريد. يكلّمهم فيسمعون وينظرون [إليه] وهو في مكانه؛ ١

یعنی: بدرستی که قائم ما وقتی که قیام کند، میکشاند خدا برای شیعیان ما در گوشهای ایشان و چشمهای ایشان تا میان ایشان و میان قائم قاصد و پیغام آوری [نباشد]. سخن می گوید آن حضرت با ایشان و ایشان می شنوند و می بینند و حال آن که آن حضرت در جای خود است.

# ۴۴۸ / حدیث هشتاد و یکم

واني از كاني ، جزء دوم ، همان كتاب ، صفحهٔ ١٠٢ ، مسنداً از منصور صيقل روايت

۱. وافی، ج ۲، ص ۴۵۵ ـ ۴۵۵، ح ۹۷۱، و نیز ر.ک:کافی، ج ۸، ص ۲۴۰ ـ ۲۴۱، ح ۳۲۹؛ الخرائج والجرائح، ج ۲، ص ۸۴۰ ـ ۲۴۱، ح ۲۶۲؛ الخرائج والجرائح، ج ۲، ص ۸۴۰ ـ ۸۴۰، ح ۲۶۲؛ بـحارالأنـوار، ج ۲، ص ۲۶۲؛ بـحارالأنـوار، ج ۲، ص ۳۳۶، ح ۷۲.

#### كرده كه گفت:

يا منصور، إنَّ هذا الأمر لايأتيكم إلَّا بعد إياس، ولا والله حتَّى تميّزوا، ولا والله حتَّى تمحّصوا، ولا والله حتَّى يشقى من يشقى ويسعد من يسعد؛ ١

یعنی: ای منصور! بدرستی که این امر \_یعنی: قیام قائم ﷺ \_نمی آید شما را مگر بعد از مأیوس شدن، و نه به خدا قسم تا این که تمیز داده شوید و نه به خدا قسم تا این که شقی شود هر که شقی می شود و سعید شود هر که شقی می شود و سعید شود هر که سعید می شود.

# ۴۴۹ / حدیث هشتاد و دوم

صحیفة الأبراد، تألیف میرمحمّد تقی حجّةالاسلام تبریزی مامقانی، صفحهٔ ۲۰۰، روایت کرده از حسین بن حمدان خصینی در کتاب خود که موضوع است برای احوال ائمه هی و دلایل ایشان، به سند خود روایت کرده از مفضّل بن عمر حدیث مفصّلی را از حضرت صادق کی محتوی است بر شطری از علامات ظهور حضرت بقیّة الله عجّل الله تعالی فرجه و قسمتی از حالات رجعت و بعضی از فضایل نادرهٔ طریفه مفیده که متضمّن بعضی از نکات و اسرار و دقیایق است، که بعض از آنها مربوط به موضوع این کتاب نیست، لکن خوش ندارم که این حدیث شریف را تقطیع کنم. لذا تمام حدیث را در این جزء می نگارم که فائدهٔ آن تام و عائدهٔ آن عام باشد و از خداوند متعال توفیق نقل احادیث و اخبار و قصّه کردن آثار اهل بیت اطهار هی را می طلبم.

و پیش از نقل این حدیث مقتضی دیدم که بعض از مصادر نقل آن را که برخورد

۱. وافی، ج ۲، ص ۴۳۳، ح ۹۴۵، و نیز ر.ک:کافی، ج ۱، ص ۳۷۰، ح ۳؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۱۱۱، ح ۲۰: مکیال المکارم، ج ۱، ص ۴۳۲ و ج ۲، ص ۱۷۷.

٢. موضوع: وضع شده، تأليف گشته.

٣. طريف: غريب، نادر، شگفت.

نمودهام خاطر نشان نمايم و بعد به نقل اصل حديث و شرح آنچه از آن كه محتاج به شرح است پردازم.

از جمله کسانی که این حدیث را نقل فرموده غوّاص بحاد اخبار اهل البیت علی ، عکامهٔ مجلسی -أعلی الله مقامه -است در کتاب غیبت بحاد الأنواد (مجلّد سیزدهم)، صفحهٔ ۲۰۳ طبع تهران، در باب «مایکون عند ظهوره بروایة المفضّل بن عمر » گفته است که: می گویم: روایت کرده است در بعض مؤلّفات اصحاب ما از حسین بن حمدان حضینی به سند خود از مفضّل بن عمر از آن حضرت. ا

و از آن جمله است تلمیذ او شیخ عبدالله بحرینی که در کتاب عوالم نقل نموده . ۲ و از آن جمله است محد شخبیر و ناقد بصیر ، سیّد نعمتالله جزایری ، در کتاب انوار نعمانیته ، در جزء دوم ، صفحهٔ ۸۱ ، طبع اخیر تبریز ، در ضمن نور کیفیّت رجعت آن حضرت که از صاحب منتخب البصائر به سند معتبر از مفضّل روایت کرده . ۳

و از آن جمله است صاحب کتاب أنیس الشُمراء بنا بر تصریح شیخ احمد احسایی در شرح زیارت جامعه و آن کتاب عتیقی است که مرحوم مجلسی در بحار و صاحب عوالم در عوالم از آن به نام کتاب عتیق نقل فرموده اند .

و از آن جمله حجّة الاسلام تبريزي مامقاني در كتاب صحيفة الأبراد و جمعي بسيار در كتب عربيّه و فارسيّهٔ خود نقل نموده اند.

و مؤلف فقیر زمان اقامت خود در نجف اشرف در سال یک هزار و سیصد و چهل و هفت قمری در کتابخانهٔ مرحوم شیخ محمد سماوی شمؤلف کتاب اسصادالعین در ترجمهٔ انصار حسین الله ، کتاب خطی عتیقی از حیث کاغذ و خط [دیدم]که تاریخ کتاب آن چهاردهم جمادی الاولی سال هفتصد و هشت هجری بوده به نام

١. بحارالأنوار ، ج ٥٣، ص ١-٣٥.

٢. عوالم العلوم ، ج ٢٥/٥، ص ٥-٨٢، ح ٢٩٢٤.

٣. انوار نعمانيّه، ج ٢. ص ٨١-٩٢.

۴. شرح زيارة جامعة كبيره، ج ۴، ص ١٩١-١٩٢.

٥. صحيفة الأبرار، ج ٢، ص ٢٤٢\_ ٢٧٣، باب معجزات الحجّة ﷺ.

کتاب في أحوال الانتهة و دلائلهم و آن کتاب حجيمي بود در باب احوال الحجة الله ، اين حديث را ابسط و اطول از آنچه در بحار است نقل و روايت نموده بود. چون داراي مزايا و فوايدي بود ، پس از استيذان از سماوي مومي اليه در ظرف مدّت سه روز در منزل ايشان رفته ، استنساخ نمودم. بعد از آن که به کتاب صحيفة الأبراد ظفر يافتم ، آن نسخه را با نسخه صحيفة الأبراد موافق يافتم و آن حديث اين است:

روى الحسين بن حمدان الحُضينيّ في كتابه الموضوع لأحوال الأثمّة على ودلائلهم، قال: حدّثني محمّد بن إسماعيل وعليّ بن عبد الله الحَسنيّان، عن أبي شعيب محمّد بن نصير، عن عمر بن الفرات، عن محمّد بن المفضّل، عن المفضّل بن عمر، قال: سألت سيّدي أبا عبد الله الصادق على: هل للمأمول المنتظّر المهديّ \_إليه التسليم\_ من وقت موقّت يعلمه الناس؟ فقال الصادق على: حاشا لله أن يوقّت له وقت، أو يوقّت له شيعتنا.

قال: قلت: يا مولاى، ولِمَ ذلك؟ قال: لأنّه هو الساعة التي قال الله \_عزّ وجلّ ـ: 
﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا ﴾، وقوله: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ [أَيَّانَ مُرْسَاهَا]

وُ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا ﴾، وقوله: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلّا 
فَلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبّي لاَ يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلّا هُو ثَقُلَتْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلّا 
بَعْتَةً يَسْأَلُونَكَ كَأَنَكَ حَفِيٌ عَنْهَا قُلْ إِنّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾، 
وقوله: ﴿ وَعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾، أولم يقل: عند أحد دونه، وقوله: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلّا 
السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا فَأَنَى لَهُمْ إِذَا جَاءَتْهُمْ ذِكْرَاهُمْ ﴾، ٧ وقوله: ﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةَ قَرِيبٌ \* يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْقَمَرُ ﴾ ، ^ و قوله: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَة قَرِيبٌ \* يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ السَّاعَة وَانْشَقَ الْقَمَرُ ﴾ ، ^ وقوله: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَة قَرِيبٌ \* يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ

١. استيذان : اذن گرفتن ، اجازه خواستن .

۲. مومى اليه: آن كه به او اشاره شده است.

۲. در اكثر موارد در مصدر به جاى عبارت «عليه السلام» از تعبير «إليه التسليم» استفاده شده است.

۴. عبارت «عن المفضّل بن عمر ... » در مصدر نيست.

۵. سورة اعراف، آية ۱۸۷.

۶. سورهٔ زخرف، آیهٔ ۸۵.

٧. سورة محمّد، آية ١٨.

٨. سورة قمر، آية ١.

لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا وَالَّذِينَ آمَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقُّ أَلَا إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴾ . ا

قلت: يا مولاي، ما معنى ﴿ يمارون ﴾ ؟ قال: يقولون متى ولد؟ ومن رأى ؟ وأين هو ؟ وأين يكون ؟ ومتى يظهر ؟ كلّ ذلك استعجالاً لأمر الله وشكاً في قضائه [وقدرته]. أُولئك الذين خسروا الدنيا والآخرة، وإنّ للكافرين لشرّ مآب؛

یعنی: روایت کرده است حسین پسر حمدان حُضینی در کتاب خودش که موضوع است برای احوال ائمه بی و دلیلهای امامت ایشان، گفته است: حدیث کرد مرا محمّد پسر اسماعیل حسنی و علی پسر عبدالله حسنی، از ابی شعیب محمّد پسر نصیر، از عمر پسر فرات، از محمّد پسر مفضّل، از مفضّل بن عمر که گفت: پرسیدم از آقایم ابی عبدالله صادق بی که: آیا از برای امامی که آرزو کرده شده است ظاهر شدن او و مهدی ای که انتظار کشیده می شود ظاهر شدنش که بر او باد تحیّت و درود فرستادن و تحیّنی هست که مردم بدانند؟ پس حضرت صادق بی فرمود: معاذالله از این که وقتی برای آن قرار داده باشد، یا شیعیان ما وقت برای آن قرار دهند.

گفت: گفت، گفت، ای مولای من! چرا برای آن وقتی قرار داده نشده ؟ فرمود: برای آن که [آن است] مراد از ساعتی که خدای -عزوجل - فرموده به پیغمبرش که: 

همی پرسند از تو از ساعت که: کی واقع خواهد شد؟ بگو: علم آن نزد پروردگار من است - یعنی: خدا می داند. ظاهر نمی گرداند آن را در وقتش مگر این که سنگین و گران آید در آسمانها و زمین. نمی آید شما را مگر بطور ناگهانی. می پرسند از تو و چنین پندارند که تو دانایی از وقت آن. بگو: جز این نیست که علم آن نزد خداست - یعنی: خدا می داند که چه وقت خواهد بود - ولیکن بیشتر از مردمان نمی دانند که ، و فرمایش خدا که فرموده است که: نزد خداست و فرموده است که: نزد احدی غیر از اوست ، و فرمود که: ﴿ آیا نظر دارند مگر ساعت ظهور را که بیاید ایشان

۱. سورهٔ شوری، آیهٔ ۱۷ ـ ۱۸.

را ناگهان؟ پس بتحقیق که آمده است و می آید ایشان را نشانه ها و شرطهای آن. پس، از کجا می دانند؟ \_یعنی: آن نشانه ها که آمد، هنگام پند گرفتن ایشان خواهد بود \_ پی و فرمودهٔ اوست که: ﴿ نزدیک شد ساعت و شکافته شد ماه ﴾ ، و فرمودهٔ اوست که: ﴿ جه چیز دانیا می کند تو را؟ امید است ساعت نزدیک باشد. بشتاب و عجله می خواهند آن راکسانی که نمی دانند و نمی گروند و به آن ایمان نمی آورند و آنهایی که ایمان آورده اند می ترسند از آن و می دانند که آن راست است. آگاه باشید کسانی که شک می کنند در آن ، هر آینه در گمراهی دورند! ﴾ .

گفتم: ای مولای من! معنای کلمهٔ ﴿ یمارون ﴾ چیست؟ فرمود: یعنی: می گویند: مهدی کی زاییده شده و کی او را دیده است و در کجاست او و در چه مکانی است و کی ظاهر می شود؟ همهٔ اینها از روی عجله و شتابی است که برای امر خدا دارند و از جهت شکی است که در قضا و حکم الهی دارند. ﴿ این جماعت کسانی هستند که زیان کرده اند در دنیا و در آخرت و بدرستی که اشخاص کافر و ناسپاس گویان را بازگشت بدی خواهد بود در آخرت ﴾ .

قال المفضّل: قلت: یا مولای، فلا یوقّت لها وقت؟ قال: یا مفضّل، لایوقّت، فإنّه من وقّت لمهدیّنا وقتاً، فقد شارك الله فی علمه، وادّعی أنّه أظهر علی سرّه، وما لله سرّ إلا وقد وقع إلى هذا الخلق المنعوس الضال عن الله، الراغب عن أولیاء الله، وما لله خزانة هی أحسن لسرّه عندهم أكثر من جهلهم به، وإنّما ألقی [قوله] إلیهم لیكون لله الحجّة علیهم؛ مفضّل گفت: گفتم: ای مولای من! پس وقتی برای ساعت \_یعنی: ظهور مهدی مؤرد: ای مفضّل! وقتی قرار داده نشده است. پس كسی كه وقتی برای ظهور مهدی ما قرار دهد، خود را در علم خدا شریك قرار داده

١. در مصدر (الهداية الكبرى): (وادّعي أنّه يظهره على أمره).

۲. در مصدر: (المنكوس).

٣. در مصدر: (أحصن سرّاً).

و ادّعاکرده است بر ظاهر کردن سرّ خدا و نیست هیچ سرّی برای خداکه واقع شود بر
این خلق خوابزدهٔ سست رأی بی پایه و مایهٔ گمراه روگردان از خدا و از دوستان و
اولیای خدا و نیست خزینه ای برای خدا استوار تر و نگاه دارنده تر برای سرّ او نزد
ایشان بیشتر از ندانستن ایشان مر آن سر را و جز این نیست که رسیده است یا
می رسانم به ایشان ـ تا این که برای خدا حجّت باشد بر ایشان.

قال المفضّل: يا مولاي، فكيف بدو ظهور المهديّ -إليه التسليم-؟ فقال: يا مفضّل، يظهر في شبهة ليستبين أمره٬ ويعلو ذكره، وينادى باسمه وكنيته ونسبه، ويكثر ذلك في أفواه المحقّين والمبطلين والموافقين والمخالفين ليلزمهم الحجّة بمعرفتهم٬ به، على أنّا قد قصصنا٬ ودلّلنا عليه ونسبناه وسمّيناه وكنّيناه وقلنا: سميّ جدّه رسول الله على وكنيّه؛ لئلا يقول الناس: ما عرفنا له اسماً٬ ووالله يستحقّ الإيضاح٬ به وباسمه وبكنيته على ألسنتهم حتى يكون ليسمّيه٬ بعضهم لبعض. كلّ ذلك للزوم الحجّة عليهم، ويظهره الله كما وعده جدّه رسول الله على قول الله عن قول الله عن قائل عن قائل عنه هو الذي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرُهُ عَلَى الدِّنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرُهُ عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله

مفضّل گفت: ای مولای من! پس ابتدای ظهور مهدی پ چگونه خواهد بود؟ پس فرمود: ای مفضّل! ظاهر می شود در حالی که مردم در شبهه باشند تا واضح شود امر او و بلند شود ذکر او و نداکرده شود به نام او و کنیهٔ او و نسب او و زیاد شود آنها در دلهای اهل حق و اهل باطل و اشخاص موافق و مخالف تا حجّتی باشد که ملزم کند

١. در مصدر: (يظهر في سنة يكشف لستر أمره).

٢. در مصدر: (لمعرفتهم).

٣. در مصدر: (على أنّنا نصصنا).

۴. در مصدر : (ما عرفنا اسمه ولاكناه ولانسبه).

٥. در مصدر: (ليحقن الإفصاح).

۶. در مصدر: (کتسمیة).

٧. سورة توبه ، آية ٣٣؛ سورة صف ، آية ٩.

ایشان را به شناختن ایشان آن حضرت را بنا بر آنچه پیش از ظهور آن جناب قصه می کنیم و دلالت می کنیم بر او و نسبت می کنیم او را به نسب و نام و کنیه او و می گوییم: همنام و هم کنیه است با جدّش پیغمبر خدا ایش تااین که نگویند مردم که: ما نمی شناختیم و نام او را نمی دانستیم، و به ذات خدا قسم است که هر آینه محقّق و و اضح شناخته می شود به نام و کنیه و نسب او بر زبان های ایشان تا اندازه ای که بعض ایشان برای بعض دیگر او را نام می برند. همهٔ اینها برای لزوم حجّت است بر ایشان و ظاهر می گرداند خدا او را همچنان که و عده فرموده است آن را جدّش رسول خدا شر در گفتهٔ خدایی که غالب و عزیز است: ﴿ اوست آنچنان خدایی که فرستادهٔ خود را با هادی و راهنما و دین راست ثابت تا ظاهر کند آن را برای استعلا و بلند کردن خود را با هادی و راهنما و دین راست ثابت تا ظاهر کند آن را برای استعلا و بلند کردن

قال المفضّل: قلت: يا مولاي، ما تأويل قوله: ﴿لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ ؟ قال: هو قوله عزّ وجلّ ه: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةُ وَيَكُونَ الدِّينُ لِللّهِ ﴾ ، ا فوالله عنا مفضّل لتفقدن الملل والأديان والآراء والاختلاف ويكون الدين كلّه واحداً "كما قال الله حجل ذكره ه: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ ، " وقوله: ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ والإِسْلَامُ وينا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ ؛ "

مفضّل گفت: گفتم: ای مولای من! چیست تأویل گفته خدا: ﴿ لِیُظْهِرَهُ عَلَى الدِّینِ کُلُهِ ﴾ ؟ فرمود: آن گفته خدای عزّوجل است که فرموده: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَهُ كُلُهِ ﴾ ؟ فرمود: آن گفته خدای عزّوجل است که فرموده: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَهُ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ ﴾ ؛ یعنی: بکشید و قتال کنید باکفار و مشرکین و منافقین تا این که فتنه و فساد و دینهای مختلفه باقی نماند و همهٔ دین فقط برای خدا باشد. پس به ذات خدا قسم

۱.سورهٔ بقره. آیهٔ ۱۹۳.

۲. عبارت «فوالله - يا مفضل -... » در مصدر نيست.

٣. سورة آل عمران، آية ١٩.

٢. سورة آل عمران. آية ٨٥.

است -اى مفضل! - هرآينه گم خواهيد كرد البته البته ملتها و دينها و رأى ها و اختلافها را و همهٔ دينها يكى شود - چنان كه فرموده است: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾؛ يعنى: دينى كه خدا راضى شده است كه بندگان او متديّن به آن دين باشند فقط دين اسلام است، و فرمودهٔ اوست كه: ﴿ وَمَنْ يَبُتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنهُ وَهُو فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾؛ يعنى: كسى كه ميل كند به دينى غير از دين اسلام، هرگز از او پذير فته نخواهد شد و در عالم آخرت از زيان كاران خواهد بود.

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، فالدين الذي أتى به آدم ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد حسلّى الله عليه وعليهم هو الإسلام؟ قال: [ونعم، يا مفضّل. هو الإسلام لا غير. قلت: فنجده في كتاب الله؟ قال:] نعم، من أوّله إلى آخره، وهذه الآية منه: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللّهِ الْإِسْلَامُ ﴾، وقوله حجل ثناؤه -: ﴿ مِلّة أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيم هُو سَمّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ [مِنْ قَبْلُ] ﴾، أ وقوله في قصّة إبراهيم وإسماعيل: ﴿ وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾، أ وقوله في قصّة فرعون: ﴿ حَتّى إِذَا أَذْرَكُهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا الَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾، آ وقوله في قصّة سليمان وبلقيس حيث يقول: ﴿ أَيْكُمْ يَاتُونِي مُسْلِمِينَ ﴾، آ وقوله بلقيس: ﴿ وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِللّهِ رَبّ الْعَالَمِينَ ﴾ وقوله بلقيس: ﴿ وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِللّهِ رَبّ اللّهِ قَالَ الْحَوَارِيُونَ نَحْنُ أَنْصَالُ اللّهِ قَالَ الْحَوَارِيُونَ نَحْنُ أَنْصَالُ اللّهِ آمَنًا بِاللّهِ وَاشْهَدُ بِأَنَا مُسْلِمُونَ ﴾ ، وقوله حجلٌ من قائل -: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمْ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ اللّهِ آمَنًا بِاللّهِ وَاشْهَدُ بِأَنَا مُسْلِمُونَ ﴾ ، وقوله حجلٌ من قائل -: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمْ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرُها وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ ، وقوله في قصّة لوط: ﴿ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرُها وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ ، وقوله في قصّة لوط: ﴿ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ وَالْادِيْنِ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ

١. سورة حج، آية ٧٨.

۲. سورة بقره ، آية ۱۲۸.

٣. سورة يونس، آية ٩٠.

۴. سورة نمل، آية ۲۸.

٥.سورة نمل. آية ٢٤.

۶. سورة آل عمران، آية ۵۲.

٧. سورة آل عمران، آية ٨٣.

مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ ، ' و [قول ] لوط قبل إبراهيم: ﴿ قُولُوا آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ ، إلى قوله: ﴿ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ ، ' وقوله: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ ﴾ إلى قوله: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ ﴾ ' ؛

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! پس دینی که آورد آن را آدم و نوح و ابراهیم و موسی و عیسی و محمّد ﷺ، آن اسلام است؟

فرمود: آری. از اوّل آن تا آخر آن و این آیه از آن است (که فرموده:) ﴿بدرستی که دین نزد خدا دین اسلام است ﴾ و فرمودهٔ او که بزرگ است ثنای او : ﴿ملَّت پدر شما ابراهيم است كه او شما را مسلمان ناميده است ﴾ و فرمودهٔ او در قصهٔ ابراهيم و اسماعيل (كه فرموده است): ﴿ و قرار ده ما را دو مسلمان براي خود و از ذرّيّهٔ ما امّتي راکه مسلمان باشند برای تو ﴾ و فرموده در قصهٔ فرعون (که فرموده): ﴿ تَا درک کِ د او را غرق شدن، گفت: ایمان آوردم به این که نیست خدایی مگر آن خدایی که ایمان آوردند به او بنی اسرائیل و من از مسلمانانم ﴾ و قول سلیمان که فرموده : ﴿کدام یک از شما قصر او را می آورد برای من پیش از آن که بیایند مرا در حالتی که اسلام آورندگاناند؟ ﴾ و فرموده او در قصهٔ سلیمان (که فرموده) با بلقیس زمانی که می گوید: ﴿ و اسلام آوردم با سلیمان مخصوص برای خدایی که پروردگار جهانیان است ﴾ و فرمودهٔ عیسی که فرموده است: ﴿ و یاد کن \_ یا محمد ! \_ عیسی را زمانی که به شاگردان خود گفت: كياناند ياران من به سوى خدا ؟ شاگر دان گفتند: ماييم ياران خدا. ايمان آوردهایم به خدا و گواهی ده به این که ما مسلمانان هستیم ، و فرموده است آن گویندهای که عزیز و غالب است \_ یعنی : خدا \_: ﴿ و از برای او اسلام می آورند کسانی که در آسمانها و زمین اند از روی رغبت و کراهت و به سوی او بازگر دیده خواهید شد ﴾ و فرموده او در قصهٔ لوط که: ﴿ نيافتيم ما در آن شهر بجز خانهاي از مسلمانان ﴾ و لوط

١. سورة ذاريات، آية ٣٤.

۲. سورهٔ يقره ، آيهٔ ۱۳۶.

٣. سوره بقره ، آيه ١٣٣.

پیش از ابراهیم بوده و فرمودهٔ او (که گفته است): ﴿بگویید ایمان آوردیم به خدا و آنچه که فرستاده شده است به سوی ما په تا آن جا که می فرماید: ﴿جدایی نمی اندازیم در میان احدی از ایشان وما برای او اسلام آورندگانیم په و فرمودهٔ او: ﴿یا بودید گواهان زمانی که مرگ یعقوب در رسید په تا آن جا که فرموده است: ﴿خدایی راکه یگانه است و ما از برای او اسلام آورندگانیم په.

قال المفضّل: يا سيدي، كم الملل؟ قال: يا مفضّل، [الملل] أربعة وهي الشرائع. قال المفضّل: يا سيدي، المجوس لم سُمّوا المجوس؟ قال: لأنّهم تمجّسوا في السريانيّة، وادّعوا على آدم وشيث بن آدم وهو هبة الله أنّهما أطلقا لهم نكاح الأُمّهات والأخوات والبنات والخالات والعمّات والمحرّمات من النساء وأنّهما أمراهم أن يصلّوا إلى الشمس حيث وقفت من السماء، ولم يجعل لصلواتهم وقت، وإنّما هو افتراء على الله وكذب على آدم وشيث؛ الم

مفضّل گفت: ای آقای من! ملّت ها چندند؟ فرمود: ای مفضّل! چهارند و آنهاست شریعتها. گفت مفضّل: ای آقای من! چرا مجوس مجوس نامیده شده اند؟ فرمود: برای این که مجوسی شدند در سریانی بودن و ادّعاکر دند به این که بر دین آدم و شیث هبة الله پسر آدم هستند و ایشان آزاد و رها کر دند برای آنها نکاح کر دن مادرها و خواهرها و دخترها و خاله ها و عمّه ها و زنانی که با ایشان محرم اند و آدم و شیث امر کر دند آنها را که نماز گزارند در هر وقت که آفتاب در آسمان بایستد و از برای آنها وقتی برای نمازشان قرار ندادند و جز این نیست که این دروغ بستن بر خدا و بر آدم و شیث است.

قال المفضّل: يا سيّدي، ولِمَ سمّي قوم موسى اليهود؟ قال: لقول الله عنهم: ﴿ إِنَّا هُدْنَا إِلَيْكَ ﴾ ٢ أي: اهتدينا إليك. قال المفضّل: فلِمَ سمّي النصارى نصارى؟ قال: لقول عيسى

در مصدر: (افتراء على الله الكذب و على آدم وشيث).
 سورة اعراف، آية ١٥٥.

لهم: يا بني إسرائيل ﴿ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ ﴾ ، فسمّوا النصارى لنصرة دين الله. قال المفضّل: يا سيّدي، فلِمَ سُمّوا الصابئون الصابئين؟ قال: يـا مـفضّل، لأنّهم صبوا إلى تعطيل الأنبياء والرسل والملل والشرائع، وقالوا: كلّ ما جاؤوا به باطل، فجحدوا توحيد الله ونبوّة الأنبياء ورسالة الرسل ووصيّة الأوصياء، فهم بـلا شريعة ولا كتاب ولا رسول، وهم معطّلة العالم؛

مفضّل گفت: ای آقای من! چرا قوم موسی را یهود میگویند؟ فرمود: برای گفته خدا از قول ایشان که گفتند: ﴿ما هدایت کرده شدیم به سوی تو ﴾ یعنی: قبول راهنمایی تو راکردیم. مفضّل گفت: پس چرا نصارا نصارا نامیده شدند؟ فرمود: برای گفتهٔ عیسی به ایشان که گفت: ﴿کیان اند یاران من که به سوی خدا توجّه کنیم؟ شاگردان او گفتند که: ما یاران خدا هستیم ﴾. پس به این جهت نصارا نامیده شدند برای یاری کردن دین خدا. مفضّل گفت: ای آقای من! پس چرا صابئون را صابئین نامند؟ فرمود: ای مفضّل! برای آن که از کیش بیرون رفتند و انکار کردند پیغمبران و فرستادگان خدا و ملتها و شریعتها را و گفتند: همه اینهایی که پیغمبران آوردند باطل و ناچیز است. پس انکار کردند یگانه دانستن خدا را در ذات و صفات و افعال و عبادات و نبوّت پیغمبران را و رسالت پیغمبران مرسل را و وصیّت اوصیا را. پس ایشان شریعت و کتاب و پیغمبری ندارند و معطّله ـ یعنی: منکر صانع عالم ـ اند.

قال المفضّل: سبحان الله، فما أجّل هذا من علم! قال: نعم، يا مفضّل، وألقه إلى شيعتنا لئلّا يشكّوا في الدين. قال المفضّل: يا سيّدي، في أيّ بقعة يظهر المهديّ؟ قال الصادق عن في وقت ظهوره إلّا رأته كلّ عين. في من قال لكم غير ذلك، فكذّبوه؛

مفضّل گفت: منزّه و پاک است خدا. پس چقدر بزرگ است این علم! فرمود: آری،

۱. عبارت «قال المفضّل: ... » در مصدر نيست.

٢. در مصدر: (ولا رأته).

ای مفضّل! و بینداز این سخن را در دهان شیعیان ما تا در دین شک نکنند. گفت مفضّل: ای آقای من! پس در کدام بقعه ای ظاهر می شود مهدی ؟ فرمود صادق ﷺ: نبیند هیچ چشمی او را در وقت ظهورش مگر این که دیده باشد او را هر چشمی. پس کسی که بگوید برای شما غیر از این را، او را تکذیب کنید \_یعنی: بگویید: دروخ می دید.

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، ولا يُرى وقت ولادته؟ قال: بلى، والله إنّه ليُرى من ساعة ولادته إلى [ساعة] وفاة أبيه سنتين وسبعة أشهر، أوّلها وقت الفجر [من] ليلة [يوم] الجمعة لثمان ليالٍ خلون من [شهر] شعبان من سنة سبع وخمسين ومائتين إلى يوم الجمعة لثمانٍ تخلو من شهر ربيع الأوّل من سنة ستّين ومائتين، وهو يوم وفاة أبيه من شهره من سنته يُرى بالمدينة التي تُبنى بشاطي الدجلة بناها المتكبّر الجبّار المسمّى بأبي جعفر الجبّار العتّاب الملقّب بالمتوكّل وهو المتأكّل \_لعنه الله \_، وهي مدينة تدعى سُرّ من رأى، وهي ساء من رأى.

يرى شخصه المؤمن المحقّ، ولا يراه المشكّك المنكر المرتاب، وينفذ فيها أمره ونهيه، ويغيب عنها، فيظهر بالقصر بصاريا بجانب المدينة بحرم جدّه رسول الله على فيلقاه هناك بالقصر من يسعده الله بالنظر إليه، ثمّ يغيب في آخر يوم من سنة ستّ وستّين ومائتين، فلا تراه عين واحدة حتّى تراه كلّ عين؟

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! در وقت ولادتش دیده نمی شود؟ فرمود: چرا. به ذات خدا قسم است هرآینه دیده می شود از ساعت ولادتش تا زمان وفات پدرش دو سال و هفت ماه. اوّل وقت ولادتش وقت طلوع فجر شب جمعه هشتم ماه شعبان سال دویست و پنجاه و هفت هجری است تا روز جمعه هشتم ماه ربیع الاوّل از سال دویست و شصت و آن روز روز وفات پدر اوست. از همان ماه و همان سال دیده می شود

١. در مصدر : (وفي أيّ وقت ولادته). ﴿

۲. در مصدر: (لا يرى).

۲. این قسمت در مصدر به صورت مشوّش و با اختلاف نسبتاً زیادی موجود است.

در شهری که بنا کرده می شود در کنار دجله که بنا می کند آن را متکبّر جبّاری که نام گذارده شود به ابی جعفر جبّار بسیار عتاب کننده که لقب او متوکّل است و او مردی است خون خوار ـ خدا لعنت کند او را ـ و آن شهری است که آن را سرّ من رأی گویند \_ بعنی : شاد شود هر که آن را ببیند ـ و آن شهر ساء من رأی است \_ یعنی : بد آید و بد حال شود هر که آن را ببیند .

می بیند شخص آن حضرت را هر که مؤمن اهل حق باشد و نمی بیند او را شخص شک آورندهٔ انکارکننده ای که اهل شک و ریب باشد و جاری می شود در آن جاامر او و نهی او و غیبت می کند از آن جا. پس ظاهر می شود در قصر به صاریا به طرف مدینه در حرم جد ش رسول خدا می شد سر می ملاقات می کند در آن جااو را هر کسی که سعادت دهد خدا او را به نظر کردن به سوی او. پس غایب می شود در آخر روز از سال دویست و شصت و شش. پس نمی بیند او را چشمی تا زمانی که ببیند او را هر چشمی دویست و شصت و شش. پس نمی بیند او را چشمی تا زمانی که ببیند او را هر چشمی - یعنی: زمان ظهور آن حضرت بعد از غیبت کبرا.

مؤلف حقیر گوید: ولادت حضرت بقیّة الله عجّل الله تعالی فرجه بنا بر مشهور در روز جمعه پانزدهم ماه شعبان سال دویست و پنجاه و پنج هجری بوده و این اشهر اقوال و روایات است و بعضی دویست و پنجاه و شش گفته اند به عدد کلمهٔ «نور» به حساب جُمّل و بعضی ولادت آن جناب را در هشتم ماه شعبان نقل کرده اند و از آن جمله است همین حدیث مفضّل که تصریح به آن شده و سال ولادت را دویست و پنجاه و هفت گفته و از هنگام ولادت آن حضرت تا وفات پدر بزرگوار او دو سال و هفت ماه تصریح کرده و این قول بر خلاف مشهور است و بنا بر مشهور وقت رحلت پدر بزرگوارش پنج ساله بوده و غیبت کبرای آن جناب در سال سیصد و بیست و نه هجری واقع شده ـ چنان که در صفحهٔ هشتم از جزء اوّل این کتاب شرح داده شد.

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، فمن يخاطبه ولمن يخاطب؟ قال الصادق على: يخاطبه

١. جمّل: حساب ابجد.

حتى تراه كلّ عين من الملائكة والمؤمنون من الجنّ، ويخرج أمره ونهيه إلى ثـقاته ووكلائه، ويقعد بابه المحمّد بن نصير البصريّ في يوم غيبته بصاريا، ثمّ يظهر بمكّة.

والله يا مفضّل، فكأنّي أنظر إليه وقد دخل مكّة، وعليه بردة [جدّه] رسول الله ﷺ، وعلى رأسه عمامة صفراء، وفي رجليه نعلا رسول الله ﷺ المخصوفة، وفي يده هراوت مسوق بين يديه أعنز أعجافاً حتّى يُقبِل [بها] نحو البيت، وليس من أحد يعرفه ، ويظهر وهو شابّ عرنون ً.

قال المفضّل: [یا سیّدی] یعود شابّاً أو یظهر فی شیبة؟ فقال: سبحان الله! یا مفضّل، وهل یعزب علیه أن یظهر کیف شاء وبای صورة یشاء، إذا جاء الأمر من الله -جلّ ذکره-؟ مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! پس کی با او خطاب می کند و او با کی خطاب می کند؟ فرمود صادق ﷺ: خطاب می کند او را تا این که ببیند او را هر چشمی از فرشتگان و مؤمنان از جن و بیرون می آید امر او و نهی او به سوی نقیبها و وکیلهای او و می نشیند باب او محمّد بن نصیر بصری در روز پنهان شدن و غیبت او در صاریا. یس ظاهر می شود در مکّه.

به ذات خدا قسم است ای مفضّل! گویا می بینم او را که در مکه داخل شده است در حالتی که بُرد رسول خدا بی را پوشیده باشد و بر سر او عمامهٔ زردی است و در پاهای اوست نعلین وصله دار پیغمبر بی و در دست اوست چوبدستی او. می راند در پیش روی خود بزهای لاغری را تا این که می آید به طرف خانهٔ خدا و نیست کسی که او را بشناسد و ظاهر می شود در حالتی که جوان است و اوّل جوانی اوست.

مفضّل گفت: برمی گردد در حالت جوانی، یا ظاهر می شود در حالت پیری؟ پس فرمود: منزّه است خدا، ای مفضّل! آیا دور است بر او که ظاهر شود به هر کیفیّتی که بخواهد و به هر صورتی که می خواهد وقتی که امر از جانب خدایی که بزرگ است ذکر او برسد؟

۱. از عبارت « يخاطبه حتى تراه » تا اين جا در مصدر نيست.

٢. در مصدر: (ليس أحد يوقَّته).

٣. در مصدر: (شاب غرنوق).

مؤلف گوید: این خبر صریح است در عدم وقوع رؤیت برای احدی بعد از تاریخ مذکور که سال دویست و هفتاد هجری باشد.، ولی دانسته باد که این خبر نهایت غرابت را دارد؛ به علّت این که مخالف است با اخبار معتبرهای که دلالت بر وقوع مشاهده دارد بعد از این تاریخ در زمان غیبت صغرا برای جماعتی از شیعیان که از ایشان است محمّد بن عبدالله که مروی است حدیث او در کتاب غیبت شیخ طوسی که دیده است آن حضرت گر را در سال دویست و نود و سه.

و از جمله کسانی که آن حضرت را دیده است یوسف بن احمد جعفری است به روایت شیخ طوسی در کتاب غیبت و راوندی نیز در کتاب خرائج که دیده است آن حضرت را در سال سیصد و نه هجری و از جملهٔ ایشان است ابونعیم محمد بن احمد انصاری - چنان که در غیبت شیخ طوسی و کمال الدین صدوق و دلائل طبری به سندها و طریقه های متعدده روایت شده - که دیده است آن حضرت را در روز ششم ذیحجهٔ سال دو پست و نه دو سه . ۲

و از جملهٔ ایشان است علی بن مهزیار -بنا به روایت شیخ طوسی در غیبت و دلائل طبری و کمال الدین صدوق -که بعد از تاریخ مذکور حضرت را دیده که مضمون آن حدیث این است که علی بن مهزیار گفت: بیست حج بجا آوردم که در همهٔ آنها خواهش من دیدن امام علی بود، تا این که خدمت آن حضرت مشرّف شدم.

و از جملهٔ ایشان است یعقوب بن یوسف غسّانی که حدیث او در غیبت شیخ و دلائل طبری روایت شده که در سال دویست و هشتاد و یک به شرف زیارت آن حضرت نایل شده ۲ و همچنین جماعت دیگری که آن حضرت را دیده اند.

١. غيبت شيخ طوسي . ص ٢٥٧ \_ ٢٥٨ . شمارة ٢٢٥ ؛ الخرائج والجرائح . ج ١ . ص 458 \_ 457 . ح ١٢ .

كمال الدين و تمام النعمة، ص ٢٧٠- ٢٧٠، ح ٢٠؛ غيبت شيخ طوسى، ص ٢٥٩ - ٢٥٣، ح ٢٢٧؛ دلائل الإمامة، ص ٢٥٦ - ٥٢٥. ح ٢٢٧.

٣. كمال الدين و تمام النعمة ، ص ٢٤٥ ـ ٢٧٠ ، ح ٢٢؛ غيبت شيخ طوسي ، ص ٢٤٣ ـ ٢٤٧ ، ح ٢٢٨ : دلائل الإمامة ، ص ٢٥٩ ـ ٥٢٢ . ح ٢٢٠ .

٤. غيبت شيخ طوسى ، ص ٢٧٢ - ٢٨٠ ، ح ٢٣٨؛ دلائل الإمامة ، ص ٥٤٥ - ٥٥١ ، ح ٥٢٤

پس این خبر مفضّل مقاومت با اخبار معتبرهٔ دیگر نمی کند، بلکه پس از غیبت کبرا هم اشخاص زیادی آن حضرت را دیده اند و شناخته اند در حال دیدن یا پس از آن، که حکایات آنها در کتب بسیار مذکور است و از آن جمله است کتاب کمال الدین و تمام النعمه و سیز دهم بحار الانوار و کتاب وانی فیض و غیبت نعمانی و غیبت شیخ طوسی و جنه الماوی و دار السلام و نجم الثاقب حاجی نوری و دار السلام عراقی و بعض از کتب سیّد نعمه الله جزایری و کتابهای شیخ علی اکبر نهاوندی و بسیاری از کتب متقدّمین و متأخرین از فارسی و عربی.

و خبر توقیع مبارک که برای علیّ بن محمّد سمری بیرون آمده که فرموده است: «وسیأتی شیعتی من یدّعی المشاهدة. ألا، فمن ادّعی المشاهدة قبل خروج السفیانیّ والصیحة، فهو کاذب مفتر» محمول است بر ادّعای مشاهده به عنوان نیابت خاصّه و سفارت خاصّه نظیر نوّاب اربعه ـ چنان که عکرمهٔ مجلسی و بعضی دیگر از علمای اعلام رفع الله تعالی مقاماتهم همین احتمال را داده اند. پس هرگاه کسی بعد از غیبت کبرای آن حضرت و قبل از خروج سفیانی و ظهور صیحهٔ آسمانی ادّعای سفارت و نیابت خاصّه از آن حضرت کند، مفتری و کذّاب و مشمول لعنت خواهد بود ـ چنان که بعضی ها ادّعا کرده اند و هم اکنون هم بعضی این ادّعا را دارند ـ و از جملهٔ ادّعا کنندگان در عصر غیبت صغرا و اوایل غیبت کبرای آن حضرت محمّد بن خصیر نمیری بصری است که ادّعای بابیّت آن حضرت را نموده مانند ابی الخطّاب ملعون و شلمغانی و حلاج و ابی محمّد شریعی و احمد بن هلال عَبْر تائی کرخی و ابی طاهر

۱. کمال الدین و تمام النعمة ، ص ۵۱۶، ضمن حدیث ۴۴؛ غیبت شیخ طوسی ، ص ۳۹۵، ضمن حدیث ۳۶۵؛ احتجاج ، ج ۲ ، ص ۲۹۷؛ إعلام الوری بأعلام الهدی ، ج ۲ ، ص ۲۶۰؛ الثاقب في المناقب ، ص ۶۰۳ ، ضمن حدیث ۵۵۱؛ الثاقب في المناقب ، ص ۴۰۳ ، مدینة حدیث ۵۵۱؛ الخرائج والجرائح ، ج ۲ ، ص ۱۱۲۹ ، ضمن حدیث ۴۶؛ کشف الغمة ، ج ۳ ، ص ۴۳۲؛ مدینة المعاجز ، ج ۸ ، ص ۹ ، ضمن حدیث ۲۶۵۹ و ص ۱۸۲ ، ضمن حدیث ۲۷۸۰؛ بحارالأنوار ، ج ۵۱ ، ص ۱۲۵ ، مکیال ضمن حدیث ۷ و ج ۵۲ ، ص ۳۵۸؛ الزام الناصب ، ج ۱ ، ص ۳۷۵؛ مکیال المکارم ، ج ۱ ، ص ۱۷۷ و ج ۲ ، ص ۳۲۳ .

محمد بن علی بن بلال، و محمد بن علی بن ابی عزاقر شلمغانی نامبرده است و حکارج حسین بن منصور است ـ چنان که شرح حالات آنها در کتب نعمانی و شیخ مفید ا و شیخ طوسی و کافی و کافی و دافی فیض و سیزدهم بحار و عوالم و کتب نوری و کتب رجال و الزام الناصب و غیر اینها از کتب عربیّه و فارسیّه نقل شده است.

قال المفضّل: يا سيّدي، في من يظهر، وكيف يظهر؟ فقال: يا مفضّل، يظهر وحده، ويأتي إلى البيت وحده، ويلجأ إلى الكعبة وحده، ويجنّ عليه الليل وحده ١٠. فإذا نامت العيون وغسق الليل ١٠، نزل إليه جبرائيل وميكائيل والملائكة صفوفاً، فيقول له جبرائيل: يا سيّدي، قولك مقبول وأمرك جارٍ ١٠، فيمسح يده على وجهه ويقول: الحمد لله الذي صدقنا وعده، وأورثنا الأرض نتبوّاً من الجنّة حيث نشاء، فنعم أجر العاملين.

ثمَّ يقف بين الركن والمقام، و يصرخ صرخة ويقول: معاشر نقبائي وأهل خاصَّتي ومن

١. الفصول العشرة، ص ١٤، ش ٣٤.

۲. غيبت شيخ طوسى، ص ٢٩١ ـ ٢٩٢، ضمن شمارة ٢٤٧ و ص ٣٠٧، ش ٢٥٨ و ص ٣٥٣. ح ٣١٣ و ص ٣٩٧ ـ ٤١٥.
 باب «ذكر المذمومين الذين ادّعوا البابيّة [والسفارة كذباً وافتراة] ـ لعنهم الله ـ » و ص ٤٠٩ ـ ٤١٠، ش ٣٨٤.

٣. كمال الدين و تمام النعمة ، ص ۴۸٥ ، ضمن حديث ٤.

۴. کافی، ج ۱، ص ۲۷۰، ح ۲ وج ۲، ص ۴۱۸، ضمن حدیث ۳.

۵. وافی، ج ۲، ص ۶۲۵. ضمن حدیث ۱۲۱۰ و ص ۶۷۰\_۶۷۱ ح ۱۲۷۵ و ج ۴، ص ۲۴۰\_۲۴۱، ح ۱۸۸۰ وج۷، ص ۲۹۲\_۲۹۲، ح ۵۹۲۸.

۶. بحارالأنوار ، ج ۵۲، ص ۱۸۱، ضمن حديث ۱۰.

٧. عوالم العلوم ، ج ٢ / ٢٤، ص ٣٩٨، باب «ذكر المذمومين الذين ادّعو البابيّة والسفارة كذبا وافتراة \_لعنهم الله ».

۸. فهرست نجاشی، ص ۲۷۸ - ۲۷۹، ضمن شمارهٔ ۱۰۲۹؛ اختیار معرفة الرجال، ج ۲، ص ۸۱۶ ـ ۸۱۷ ـ ۸۱۷
 ح ۱۰۲۰؛ فهرست شیخ طوسی، ص ۲۲۴، ش ۶۲۷؛ قاموس الرجال، ج ۹، ص ۴۴۲ ـ ۴۴۹، ش ۷۰۵۴؛ معجم رجال الحدیث، ج ۱۸، ص ۵۰ ـ ۵۳، ش ۱۱۴۱۱.

٩. الزام الناصب، ج ١، ص ٣٩١.

۱۰. عبارت «ویلجأ ...» در مصدر نیست.

۱۱. در مصدر: (ووسق).

۱۲. در مصدر: (وأمرك جائز).

ذخرهم [الله] لظهوري على وجه الأرض، آتوني طائعين، فترد صيحته عليهم، وهم في محاريبهم وعلى فُرُشهم [وهم] في شرق الأرض وغربها، فيسمعونه صيحة واحدة في أُذُن رجل واحد، فيجيؤون نحوها، ولا يمضى لهم إلاّ كلمحة بصر، حتى يكونوا بين يديه بين الركن والمقام، فيأمر الله عز وجلّ النور فيصير عموداً من الأرض إلى السماء، فيستضيء به كلّ مؤمن على وجه الأرض، ويدخل عليه نور في جوف بيته، فتفرح نفوس المؤمنين بذلك النور، وهم لا يعلمون بظهور قائمنا [القائم] ، ثم يُصبح ونقباؤه بين يديه وهم ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً بعدد أصحاب رسول الله عليه في يوم بدر؛

مفضل گفت: ای آقای من! در میان چه کسانی ظاهر می شود - یعنی: مهدی - و چگونه ظاهر می شود؟ فرمود: ای مفضل! ظاهر می شود بتنهایی و می آید در خانهٔ خدا بتنهایی و پناه می برد به کعبه بتنهایی و بپوشد بر او شب و فرو گیرد او را بتنهایی. پس وقتی که چشم ها به خواب رود و تاریکی شب فرو گیرد، جبرئیل و میکائیل و فرشتگان بر او نازل شوند در حالتی که صف آرایی کرده باشند. پس جبرئیل به آن خضرت گوید: ای آقای من! گفتار تو پذیرفته است و فرمان تو روان است. پس حضرت دست خود را بر روی خود می کشد و می گوید: حمد خدای را که وعدهٔ خود را بر ما راست کرد و ما را وارث زمین گردانید که جای گیریم از بهشت آن جا را که می خواهیم. پس نیکوست مزد کارگران.

پس می ایستد در میان رکن و مقام و فریاد می زند فریاد زدنی و می فرماید: ای گروه نقبای من و مخصوصین من و کسانی که ذخیره کرده است خدا آنها را برای ظهور من در روی زمین! بیایید به سوی من در حالتی که اطاعت کنندگانید. پس آن فریاد و صدا به همهٔ آنها می رسد در حالتی که در محرابها و رختخوابهای خودشان اند در مشرق و مغرب زمین. گویا همهٔ ایشان یکصدا به یک گوش می شنوند. پس می آیند به نزد آن حضرت. بقدر یک چشم به هم زدن در مقابل او می رسند در میان رکن و مقام. پس امر می فرماید خدای عزوجل نوری راکه مانند ستونی شود از زمین تا آسمان که روشن شود به آن نور هر مؤمنی که در روی زمین است و داخل شود بر او نوری در داخل خانه اش.

پس در آن حال شاد شود نفس های اهل ایمان به آن نور و نمی دانند که قائم ما ﷺ ظاهر شده. پس آن حضرت صبح می کند شب را در حالتی که سیصد و سیز ده نفر نقبای او که به عدد اصحاب رسول خدا ـ صلّی الله علیه و آله ـ اند در روز بدر در مقابل او پند.

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي،، فالاثنان وسبعون رجلاً أصحاب أبي عبد الله الحسين بن عليّ ﷺ يظهرون معهم؟ قال: يظهر فيهم أبو عبد الله الحسين بن عليّ في اثني عشر ألف صدّيق من شيعته وعليه عمامة سوداه؛

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! پس هفتاد و دو مرد که اصحاب ابی عبدالله حسین بن علی علیه ما السلام -اند ظاهر می شوند با ایشان ؟ فرمود: ظاهر می شود در میان ایشان ابو عبدالله الحسین بن علی چی با دوازده هزار صدّیق از شیعیان او و بس اوست عمامهٔ سیاه.

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، فنقباء القائم الله بايعوا له قبل قيامه؟ قال: يا مفضّل، كلّ بيعة قبل ظهور القائم، فبيعة كفر ونفاق وخديعة. لعن المبايع لها والمبايع له، بـل ـيا مفضّل ـ يسند القائم الله ظهره إلى الكعبة البيت الحرام ويمدّ يده المباركة، فتُرى بيضاء من غير سوء، فيقول: هذه يد الله وعن الله وبأمر الله، ثمّ يتلو هذه الآية: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ فِيمَا عَاهَدَ إِنَّ اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنّما يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ لَيْنَا يُبَايِعُونَ اللّه يَدُ اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنّما يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللّه فَسَيُوْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً ﴾ النيكون أوّل من يقبّل يده جبرئيل، ثمّ يبايعه وتبايعه الملائكة ونجباء الجنّ ثمّ النقباء أ، ويصبح الناس بمكّة، فيقولون: من هذا الرجل الذي بجانب الكعبة، وما هذا الخلق الذي معه، وما هذه الآية التي رأيناها في هذه الليلة، ولم بجانب الكعبة، وما هذا الخلق الذي معه، وما هذه الآية التي رأيناها في هذه الليلة، ولم يُو مثلها؟ فيقول بعضهم لبعض: هو صاحب العنيزات، ثمّ يقول بعضهم لبعض؟: انظروا، هل تعرفون أحداً مئن معه؟ فيقولون: لانعرفهم إلّا أربعة من أهل مكّة وأربعة من أهل

١.سورة فتح. آية ١٠.

٢. در مصدر: (وتبايعه الملاتكة وتقباء العق. ثمّ النجباء).

۲. عبارت «هو صاحب...» در مصدر نیست.

المدينة، وهم فلان وفلان. يعدُّونهم بأسمائهم، ويكون هذا أوَّل طلوع الشمس مـن ذلك اليوم [بيضاء نقيَّة].

فإذا طلعت الشمس وابيضت، صاح صائح في الخلائق من عين الشمس بلسان عربي مبين يسمع من في السماوات والأرضين: يا معشر الخلائق، هذا مهدي آل محمد على ويسميه باسم جدّه رسول الله على الله وينسبه لأبيه الحسن الحادي عشر إلى الحسين بن عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين ، فاتبعوه تهتدوا، ولا تخالفوا أمره فتضلوا. فأوّل من يلبّي نداءه الملائكة، ثمّ الجنّ، ثمّ النقباء، ويقولون: سمعنا وأطعنا، ولا يبقى ذو أُذُن من الخلائق إلا سمع ذلك النداء، وتُقبِل الخلائق من البدو والحضر والبرّ والبحر يحدّث بعضهم بعضاً، ويستفهم بعضاً ممّا سمعوه نهارهم كلّه آ. فإذا دنت الشمس بالغروب صرخ صارخ من مغربها: يا معشر الخلائق، قد ظهر ربّكم بالوادي اليابس من أرض فلسطين وهو عثمان بن عنبسة الأُمويّ من ولد يزيد بن معاوية لعنه الله من أرض فلسطين وهو عثمان بن عنبسة الأُمويّ من ولد يزيد بن معاوية لعنه الله قالة، ويكذّبونه ويقولون: سمعنا وعصينا، ولا يبقى ذو شكّ ولا مرتاب ولا منافق ولا كافر الا بالنداء الثانى؛

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! پس نقبای قائم این پیش از قیام او بیعت می گیرند برای او؟ فرمود: ای مفضّل! هر بیعتی پیش از ظهور قائم بیعت کفر و نفاق و خدعه است. لعن کرده شده است بیعت کننده برای اینها و بیعت کرده شده برای او ، بلکه ای مفضّل! تکیه می دهد قائم این پشت خود را به کعبه که بیت الحرام است و می کشد دست مبارک خود را. پس دیده می شود سفید در خشنده از غیر بدی. پس می گوید: این است دست خدا و از جانب خدا و به امر خداست. پس تلاوت می کنند این آیه را: فربدرستی که آن کسانی که بیعت می کنند با تو جز این نیست که بیعت با خدا می کنند.

۱. عبارت « إلى الحسين ... » در مصدر نيست.

٢. در مصدر: (نهارهم بذلك اليوم).

دست خدا بالای دست های ایشان است. پس کسی که بشکند بیعت خود را جز این نیست که می شکند بر ضرر نفس خود و کسی که وفاکند به آنچه که عهد و پیمان بسته است بر آن با خدا، زود باشد که بدهد او را خدا مزدی بزرگ . پس اوّل کسی که دست آن حضرت را می بوسد جبر ثیل است. پس از آن بیعت می کند با آن حضرت و بیعت می کنند با او فرشتگان و نجبای جنّ. پس از ایشان نقبا که اصحاب خاصهٔ آن حضرت اند، و چون شب را صبح کنند اهل مکّه، گویند که: این مرد کیست که به جانب کعبه آمده است و این مردمان کیاناند که با او هستند و این نشانه و علامت که ما در این شب دیدیم چیست که مثل آن دیده نشده ؟ پس بعضی از ایشان به بعض دیگر گویند که: این صاحب بُزهاست، و بعضی از ایشان به بعض دیگر گویند که: ببینید از کسانی که با او هستند یکی را می شناسید ؟ گویند که: نمی شناسیم از ایشان مگر چهار نفر را که از اهل مدینهاند و ایشان فلان و فلاناند که می شمارند اهل مکّهاند و چهار نفر را که از اهل مدینهاند و ایشان و نور صورت می گیرد.

پس چون سفیدی آفتاب درآمد، فریاد کنندهای فریاد میکند در میان خیلایق از چشمهٔ آفتاب به زبان عربی واضح که می شنود آن صدا را هرکه در آسمانها و زمین است که: ای گروه خلایق! این است مهدی آل محمد که نام می برد او را به نام جد شر رسول خدا می و کنیهٔ او و نسب او را به پدرش حسن امام یازدهم که از فرزندان حسین بن علی بن ابی طالب است می دهد. پس متابعت کنید او را تا هدایت یابید و مخالفت نکنید فرمان او را که گمراه می شوید.

پس اوّل کسی که او را اجابت می کند فرشتگاناند. پس از آن جنیاناند. پس از آن خیاناند. پس از آن نقبایند که اصحاب خاص آن حضرتاند و می گویند: شنیدیم و اطاعت کردیم، و باقی نمی ماند صاحب گوشی مگر این که می شنود این ندا را و مردمان رو می آورند از حاضرین و بادیه نشینان و بیابانی ها و دریایی ها و بعضی از آنها برای بعض دیگر حدیث می کنند و بعضی از بعض دیگر می پرسند و استفهام می کنند در آن روز همهٔ روز را از صدایی

که شنیده اند. پس چون نزدیک غروب آفتاب شود، فریاد زننده فریاد می کند از سمت مغرب آن که: ای گروه خلایق! بتحقیق که ظاهر شد پروردگار شما در وادی یابس یعنی: بیابان بی آب و علف از زمین فلسطین ـ و او عثمان پسر عنبسه است از بنی امیّه از فرزندان یزید بن معاویه ـ لعنت کند خدا او را. پس پیروی از او کنید تا هدایت یابید و مخالفت نکنید او را که گمراه می شوید. پس فرشتگان و جنیان و نقبا قول او را رد می کنند و تکذیب می کنند او را و می گویند: شنیدیم و نافرمانی کردیم، و باقی نماند صاحب شک و ریبی و نه منافقی و نه کافری مگر این که به ندای دوم گمراه می شوند.

ويُسنِد القائم على ظهره إلى الكعبة ويقول: يا معشر الخلائق، ألا من أراد أن ينظر إلى أدم وشيث، فها أنا آدم وشيث. ألا من أراد أن ينظر إلى نوح وسام، فها أنا نوح وسام ألا من أراد أن ينظر إلى إبراهيم وإسماعيل، فها أنا إبراهيم وإسماعيل. ألا من أراد أن ينظر إلى موسى ويوشع، فها أنا موسى ويوشع. ألا من أراد أن ينظر إلى عيسى وشمعون، فها أنا عيسى وشمعون، ألا من أراد أن ينظر إلى محمد رسول الله على وأمير المؤمنين [اليا]، فها أنا محمد وأمير المؤمنين. ألا من أراد أن ينظر إلى الحسن والحسين، فها أنا الحسن والحسين، فها أنا الحسن والحسين، فها أنا المم، فلنظر إلى الأم، وليسألني؛ فإنّي أنبئ بما نبؤوا به وما لم ينبئوا به.

ألا من كان يقرأ الكتب والصحف، فليسمع، ثمّ يبتدئ بالصحف التي أنزل الله على آدم وشيث، فيقرؤها، فتقول أُمّة آدم وشيث: هذه والله الصحف حقّاً، ولقد قرأنا ما لم نكن نعلمه منها، وماكان خفي عنّا، وماكان أُسقِط وبدّل وحرّف، ويقرأ صحف نوح و صحف إبراهيم والتوراة والإنجيل والزبور، فيقول أهل التوراة والإنجيل والزبور: هذه والله صحف نوح وإبراهيم حقّاً، وما أُسقِط منها وبدّل وحرّف منها. هذه والله التوراة الجامعة والزبور التام والإنجيل الكامل، وإنّها أضعاف ما قرأنا منها، ثممّ يتلو القرآن، فيقول

١. عبارت «ألا، من أراد أن ينظر إلى آدم ... » در مصدر نيست.

٢. عبارت «ألا، من أراد أن ينظر إلى الحسن ... » در مصدر نيست.

المسلمون: هذا \_والله \_ القرآن حقّاً الذي أنزله الله على محمّد ﷺ، وما أُسقِط منه حرف وبدُّل. لعن الله من أسقطه وبدّله وحرّفه؛ \

و تکیه می دهد قائم پ پشت خود را به کعبه و می گوید: ای گروه خلایق! آگاه باشید کسی که می خواهد آدم و شیث را ببیند، پس آگاه باشید منم آدم و شیث. آگاه باشید کسی که می خواهد نوح و سام را ببیند، منم نوح و سام. آگاه باشید کسی که می خواهد ابراهیم و اسماعیل را ببیند، منم ابراهیم و اسماعیل. آگاه باشید کسی که می خواهد موسی و یوشع. آگاه باشید کسی که می خواهد می می خواهد موسی و یوشع را ببیند، منم عیسی و شمعون. آگاه باشید کسی که می خواهد محمّد رسول الله بیند، منم عیسی و شمعون. آگاه باشید کسی که می خواهد محمّد در امیرالمؤمنین. آگاه باشید کسی که می خواهد حسن و حسین را ببیند منم حسن و حسین. آگاه باشید کسی که می خواهد حسن و حسین را ببیند منم حسن و حسین. آگاه باشید کسی که می خواهد امام هایی که از اولاد حسین اند هر یک را بعد از دیگری ببیند، منم ایشان. پس مرا ببیند و از من بپرسد. بدرستی که من خبر می دهم آنچه را که خبر به آن دادند و آنچه را که خبر به آن ندادند.

آگاه باشید هر کسی که کتاب ها و صحیفه های آسمانی را میخواند، پس باید از من بشنود. پس ابتدا می کند به خواندن صحیفه هایی که بر آدم و شیث نازل شده و خدا فرستاده است آنها را و میخواند آنها را. پس امّت آدم و شیث می گویند: این است به ذات خدا قسم صحف آدم و شیث از روی حق و راستی و درستی که ما خوانده ایم آن را و نمی دانستیم بعضی از آن را و آنچه که از ما پنهان بوده و آنچه را که از آنها افتاده و تبدیل و تحریف شده و می خواند صحف نوح و ابراهیم و تورات و انجیل و زبود را. پس اهل تورات و انجیل و زبود می گویند: این است به ذات خدا قسم صحف نوح و ابراهیم از روی حقیقت و راستی و درستی و آنچه که از آنها افتاده و تبدیل و تحریف شده از روی حقیقت و راستی و درستی و آنچه که از آنها افتاده و تبدیل و تحریف شده از روی حقیقت و راستی و درستی و آنچه که از آنها افتاده و تبدیل و تحریف شده از آن این است تورات جامع و زبود تمام و انجیل کامل و اینها چندین برابر از آن چیزی

۱. این قسمت در مصدر به صورتی مختصر آمده است.

است که ما میخواندیم. پس از آن میخواند قرآن را، پس مسلمانان میگویند: این است به ذات خدا قسم قرآن راست و درستی که خدا بر محمد و چیزی از آن نیفتاده از حروف و تبدیل نشده است. لعنت کند خدا کسی را که از او انداخته و تبدیل و تحریف کرده است آن را.

ثمّ تظهر الدابّة بين الركن والمقام، فتكتب في وجه المؤمن: مؤمن، وفي وجه الكافر: كافر، ثمّ يُقبِل على القائم رجل وجهه إلى قفاه وقفاه إلى صدره ويقف بين يديه، فيقول: يا سيّدي، أنا بشير. أمرني ملك من الملائكة أن ألحق بك وأُبشّرك بهلاك سرايا السفيانيّ بالبيداء، فيقول له القائم على عما قصّتك وقصّة أخيك نذير ؟

فيقول الرجل: كنت وأخي نذير في جيش السفياني، فأخربنا الدنيا من دمشق إلى الزوراء، وأخربنا الزوراء، وتركناها جمّاء ، وأخربنا الكوفة، وأخربنا المدينة، وراثت بغالنا في مسجد رسول الله على وخرجنا منها [نريد مكّة]، وعددناها ثلاثمائة ألف رجل. نريد مكّة [والمدينة] لخراب البيت وقتل أهله. فلمّا صرنا بالبيداء، عرّسنا بها، فصاح بنا صائح: يا بيداء، بيدي القوم الظالمين ، فانفجرت الأرض، فابتلعت كلّ الجيش. فوالله ما بقى على الأرض عقال ناقة فما سواه غيري وغير أخي [نذير].

فإذا نحن بملك قد صرف وجهنا إلى ورائناكما ترى، وقال لأخي: ويلك يا نذير، امض إلى الملعون السفياني بدمشق وأنذره بظهور مهدي آل محمد على وأن الله قد أهلك جيشه بالبيداء، وقال لي: يا بشير، الحق بالمهدي بمكة، فبشره بهلاك القوم الظالمين ، وتُب على يده؛ فإنّه يقبل توبتك، فيُمِر القائم يده على وجهه، فيرده سوياً كما كان، فيبايعه معهم ويكون معه؛

١. در مصدر: (إلى الزوراء وتركناهم حمماً).

٢. در مصدر : (و خراب البيت العتيق).

٣. در مصدر: (بيدي بالقوم الكافرين).

۴. در مصدر: (بهلاك السفيانيّ).

پس ظاهر می شود دابّه در میان رکن و مقام و می نویسد در روی مؤمن که: این مؤمن است، و در روی کافر که: این کافر است. پس رو می آور د به سوی قائم مردی که روی او در عقب و پشت سر او به طرف سینهٔ اوست و می ایستد در برابر و پیش روی او. پس می گوید: ای آقای من! منم مژده دهنده. امر کرد مرافر شته ای از فر شتگان که به تو ملحق شوم و مژده دهم تو را به هلاک شدن لشکر سفیانی در زمین بیداء. پس قائم به او می گوید: قصّهٔ تو چیست و قصّهٔ برادرت نذیر چگونه است؟

پس آن مرد می گوید: من با برادرم نذیر در لشکر سفیانی بودیم. خراب کردیم دمشق را تا بغداد و خراب کردیم بغداد را و آن جا را ترک کردیم در حالی که صاف و هموار کردیم و خراب کردیم کوفه را و خراب کردیم مدینه را و سرگین انداختند قاطرهای ما در مسجد رسول خدا این و بیرون آمدیم از آن جا در حالی که شماره جمعیت ما نزدیک سیصد هزار مرد بودند. اراده کردیم که به مکه برویم برای خراب کردن خانهٔ خدا و کشتن اهل آن جا. وقتی که به بیداء رسیدیم، متحیر و سرگردان شدیم در آن جا. پس صیحه زنندهای به ما صیحهای زدکه: ای بیابان! هلاک کن اینها را که گروهی ستمکاران اند. پس زمین شکافته شد و تمام لشکر را به خود فروبرد.

پس به ذات خدا قسم است که باقی نماند در روی زمین زانوبند شتری و آنچه غیر از آن بود بجز من و برادرم که در آن حال ناگاه فرشته ای روهای ما را به عقب برگرداند همچنان که می بینی و به برادرم گفت: وای بر تو ، ای بیم دهنده! برو به نزد سفیانی ملعون در دمشق و بیم ده او را به ظهور مهدی آل محمد کر و این که خدا لشکر او را در بیداء هلاک کرد، و به من گفت: ای مژده دهنده! خودت را برسان به مهدی در مکه و مژده بده او را به هلاکت گروه ستمکاران و به دست او توبه کن؛ زیرا که او می پذیرد توبه تو را. پس دست خود را به روی تو می کشد و آن را برمی گرداند به حالت اوّل درست شده. پس بیعت می کند با ایشان و با آن حضرت خواهد بود.

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، وتظهر الملائكة والجنّ للناس؟ قال: إي والله، يا مفضّل.

ويخالطونهم كما يكون الرجل مع خاصّته (حاشيته خل) وأهل بيته. قـلت: يـا سـيّدي، ويسيرون معه؟ قال: إي والله، يا مفضّل. ولينزلنّ أرض الهجرة وما بين الكوفة والنجف، وعدّة أصحابه حينئذٍ ستّة وأربعون ألفاً من الملائكة وستّة آلاف من الجنّ. بهم ينصره الله، ويفتح على يديه؛

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! و ظاهر می شوند فرشتگان و جنیان برای مردم؟ فرمود: آری، به ذات خدا قسم است، ای مفضّل! و آمیزش می کنند با ایشان همچنان که مرد با مخصوصین \_ یا اطرافی های خود و خانوادهٔ خود \_ آمیزش می کنند. گفتم: ای که مرد با او سیر می کنند؟ فرمود: آری، به ذات خدا قسم است، ای مفضّل! و فرود می آیند در زمین هجرت \_ یعنی: کوفه ـ و در میان کوفه و نجف و شمارهٔ اصحاب آن حضرت در آن روز چهل و شش هزار نفر از فرشتگان و شش هزار نفر از جنیان اند که خدا به ایشان یاری می کند آن حضرت را و به دست او فتح و گشایش می دهد.

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، فماذا يستنع بأهل مكّة؟ قال: يدعوهم بالحكمة والموعظة الحسنة، فيطيعونه ويستخلف عليهم رجلاً من أهل بيته، ويخرج يريد المدينة.

قال المفضّل: يا سيّدي، فما يصنع بالبيت؟ قال: ينقضه ولا يدع منه إلّا القواعد التي هي أوّل بيت وضع للناس ببكّة في عهد آدم والذي رفعه إبراهيم وإسماعيل منها، وإنّ الذي بُني بعدهما لم يبنه نبيّ ولا وصيّ، ثمّ يبنيه كما يشاء، وليعفين آثار الظلمة بمكّة والمدينة والعراق وسائر الأقاليم وليهدمن جامع الكوفة وليبنينه على بنائه الأوّل، وليهدمن القصر العتيق. ملعون ملعون من بناه؛

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! پس چه میکند با اهل مکه؟ فرمود: میخواند ایشان را به درستی و درستکاری و درست رفتاری و پند دادن نیکو. پس اطاعت میکنند او را و مردی از خانوادهٔ خود را جانشین خود قرار میدهد برای ایشان و بیرون

۱. در مصدر: (مع جماعته).

۲. در مصدر: (ویغیر).

می رود و اراده می کند رفتن به مدینه را. مفضّل گفت: ای آقای من! با خانهٔ کعبه چه می کند؟ فرمود: خراب می کند آن را و نمی گذارد از آن مگر قاعده هایی را که در اوّل برای خانه بنا گذارده شده برای مردم در کعبه در عهد آدم و آنهایی را که ابراهیم و اسماعیل بالا برده اند از آن و بدرستی که آنچه از آن را که بعد از آن بنا گذارده شده و پیغمبری یا وصی پیغمبری بنا نکرده است آن را خراب می کند و دومر تبه بنا می کند به مر طور که می خواهد و آثار ستمکاران را محو و نابود می کند در مکه و مدینه و عراق و سایر اقلیم ها و هرآینه خراب می کند مسجد جامع کوفه را و بنا می کند آن را به بنایی که اوّل بنا شده و هرآینه خراب می کند قصر کهنهٔ ملعونی را که ملعونی بنا کرده.

قال المفضّل: يا سيّدي، فيقيم بمكّة؟ قال: لا، بل \_يا مفضّل \_ يستخلف فيها رجلاً من أهله. فإذا سار منها، وثبوا عليه، فيقتلونه، فيرجع إليهم، فيأتونه مهطعين مقنعي رؤوسهم. يبكون ويتضرّعون ويقولون: يا مهديّ آل محمّد، التوبة، فيعظهم وينذرهم ويحذّرهم، ثمّ يستخلف عليهم خليفة ويسير [عنهم]، فيثبون عليه بعده، فيقتلونه، [فيرجع إليهم، فيخرجون إليه مجزّزين النواصي ويضجّون يبكون ويقولون: يا مهديّ آل محمّد، غلبت علينا شقوتنا، فاقبل منّا توبتنا، يا أهل بيت الرحمة، فيعظهم ويحذّرهم ويستخلف فيهم خليفة ويسير، فيثبون عليه بعده ويقتلونه] فيردّ عليهم أنصاره من الجنّ والنقباء ويقول لهم: ارجعوا [إليهم]، فلا تُبقوا بشراً إلّا من وسم وجهه بالإيمان.

فلولا أنّ رحمة الله وسعت كلّ شيء وأنا تلك الرحمة، لرجعت إليهم معكم، فقد قطعوا الأعذار [والأنذار] بينهم وبين الله وبيني وبينهم، فيرجعون إليهم. فوالله، لايسلم من المائة منهم واحد. لا والله، ولا من الألف واحد؛

مفضّل گفت: ای آقای من! پس میایستد مهدی در مکه؟ فرمود: نه ، بلکه ای مفضّل! خلیفه ای قرار می دهد در آن جا از کسان خود. پس چون از آن جا بیرون

١. در مصدر : (لا تبقوا منهم أحداً).

رود، جستن می کنند بر آن خلیفه و او را می کشند. پس حضرت برمی گردد به سوی ایشان و آنها می آیند به نزد او در حالتی که سرهای خود را به زیر افکنده و گریه و زاری می کنند و می گویند: ای مهدی آل محمد! توبه کردیم. پس حضرت ایشان را موعظه می کند و بیم می دهد و می ترساند ایشان را و خلیفهٔ دیگری بر ایشان نصب می کند و بیرون می رود. باز قیام می کنند بر خلیفهٔ آن حضرت بعد از رفتن او و او را می کشند. پس برمی گرداند بر ایشان آن حضرت یاران خود را که از جن هستند بانقبا و فرمان می دهد ایشان را که: برگردید به مکه و باقی نگذارید در آن جا بشری را مگرکسانی که سیمای ایمانی دارند.

و اگر نبود که رحمت خدا و سعت داشت هر چیزی را و من آن رحمت هستم، برمی گشتم به سوی ایشان با شما؛ زیرا که ایشان رشتهٔ عذر را بریدند ـیعنی: جای عذر خواهی برای خود در میانهٔ خودشان و میانهٔ خدا و میانهٔ من و خودشان باقی نگذار دند. پس برمی گردند انصار جن و انس آن حضرت و به ذات خدا قسم است که سالم نمی ماند از صد نفر ایشان یک نفر. نه به ذات خدا قسم و نه از هزار نفر یک نفر.

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، فأين تكون دار المهديّ ومجمع المؤمنين؟ قال: دار ملكه الكوفة، ومجلس الحكم جامعها، وبيت ماله ومقسم غنائم المسلمين مسجد السهلة، ومواضع خلواته الزكوات البيض من الغريّين؛

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! خانهٔ مهدی و گروه مؤمنین ـ یعنی: جای جمع شدن ایشان ـ در کجا خواهد بود؟ فرمود: خانهٔ ملک و سلطنت او در کوفه و محل شدن ایشان ـ در کجا خواهد بود؟ فرمود و بیت المال و جای قسمت کردن نشستن او برای حکم کردن مسجد کوفه و بیت المال و جای قسمت کردن غنیمتهای مسلمانان در مسجد سهله و جاهای خلوت کردنهای آن حضرت زکوات بیض ـ یعنی: ریگهای سفید ـ در غریین ـ یعنی: نجف اشرف ـ است.

١. در مصدر: (الذكوات).

قال العفضّل: يا مولاي، كلّ المؤمنين يكونون بالكوفة؟ قال: إي والله، يا مفضّل. لا يبقى مؤمن إلّا كان بها وحواليها، وليبلغنّ مربط [مجال فرس ألف درهم والله، ومرابط] شاة ألف درهم [والله]، وليودّنّ كثير من الناس لو أن اشتروا شبراً من أرض السبيع بشبر من ذهب٬ والسبيع خطّة من خطط همدان، ولتصيرنّ الكوفة أربعة وخمسين ميلاً، ولتحولنّ قصورها بكربلا، وليصيرنّ كربلا معقلاً ومقاماً يعكف فيه الملائكة والمؤمنون، وليكوننّ لها شأن عظيم، وليكوننّ فيها من البركات ما لو وقف فيها مؤمن فدعا ربّه [بدعوة واحدة] لأعطاه بدعوته مثل ملك الدنيا ألف مرّة.

ثمَّ تنفَّس أبو عبد الله ﷺ ؛

مفضّل گفت: ای مولای من! همهٔ مؤمنین در کوفه می باشند؟ فرمود: آری ، به ذات خدا قسم است ، ای مفضّل! باقی نماند مؤمنی مگر ایس که در آن جا و اطراف آن خواهد بود و هرآینه جای بستن یک گوسفند در آن جا قیمت آن به هزار درهم می رسد و بسیاری از مردمان دوست دارند البته البته که یک وجب از زمینهای سبیع را به یک وجب از طلا خریداری کنند و سبیع زمینهای بایر بی آبی است از زمینهای دابه یک وجب از طلا خریداری کنند و سبیع زمینهای بایر بی آبی است از زمینهای همدان و مساحت کوفه چهل و پنج میل که پانزده فرسخ باشد خواهد شد و قصرهای آن به کربلا متصل می شود و هرآینه خدا کربلا را پناهگاه و جایگاهی قرار می دهد که جای گیرند فرشتگان و مؤمنین در آن جا و از برای آن شأنی بزرگ خواهد بود و چنان برکت هایی در آن جا ظاهر شود که اگر مؤمنی در آن جا توقف کند و بخواند خدای خود را که به دعای او عطا می کند.

پس حضرت ابي عبدالله \_ يعني: صادق الله \_ آهي كشيد.

و قال: يا مفضّل، إنّ بِقاع الأرض تفاخرت، ففخرت الكعبة البيت الحرام على البقعة بكربلاء، فأوحى الله إليها: اسكتي [يا]كعبة البيت الحرام، فلا تفتخري عليها؛ فإنّها البقعة

۱. در مصدر: (کان بها وجری الیها).

۲. در مصدر: (بواحد ذهب).

المباركة التي نودي موسى منها من الشجرة و إنّها الربوة التي أوّت إليها مريم و المسيح، وإنّها الرابية التي غسل فيها رأس الحسين ﴿ و فيها غسلت مريم عيسى و اغتسلت بعد ولادتها، وإنّها خير بقعة عرج رسول الله عيسى منها في وقت (حين خل) غيبته لتكونن لشيعتنا فيها خيرة إلى ظهور آقائمنا؛

و فرمود: ای مفضّل! بدرستی که بقعه های زمین فخر کردند. پس کعبه که بیت الحرام است فخر کرد بر بقعهٔ کربلا. پس وحی کرد خدا به سوی آن که: ساکت باش یا آرام بگیر دای کعبهٔ بیت الحرام! و فخر نکن بر بقعهٔ کربلا؛ زیرا که آن بقعهٔ مبارکه ای است که ندا کرده شد موسی از آن جا از درخت معهود یعنی: در اوّل زمان بعثت او به رسالت و آن زمین بلندی است که جای گرفت در آن جا مریم با مسیح و آن پشتهٔ بلندی است که در آن جا غسل داده شد یعنی: شسته شد سر حسین و در آن جا غسل داده شد عیسی. مریم غسل داد او را و در آن جا غسل کرد مریم پس از زاییدن او و آن جا بهترین بقعه ای است که پیغمبر خدا عیسی از آن جا به آسمان بالا رفت در وقت پنهان شدنش.

هرآینه می باشد برای شیعیان ما خیر و خوبی در آن جا تا وقت ظاهر شدن قائم ما ( ﷺ ).

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، ثمّ يسير المهديّ إلى أين؟ قال: إلى مدينه جدّي رسول الله عليه الله عليه الله عليه عجيب. يظهر فيه سرور المؤمنين وخزى الكافرين؛

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! پس از آن مهدی به کجا می رود؟ فرمود: به مدینهٔ جدّم رسول خدا تیکی پس چون وارد مدینه شود، از برای او در آن جا مقام بزرگی است عجب آورنده که ظاهر می شود در آن جا سرور و شادی برای مؤمنین و خواری و ذلّت برای اشخاص کافر.

١. در مصدر: (الدالية).

٢. در مصدر: (فيها حياة لظهور).

٣. در مصدر: (وحزن).

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، وما هو ذلك؟ قال: يرد إلى قبر جـدّه رسـول الله عليه. فيقول: يا معشر الخلائق، هذا قبر جدّي رسول الله ؟ فيقولون: نعم، يا مهدى آل محمد، فيقول: ومن معد في القبر؟ فيقولون: ضجيعاه وصاحباه أبوبكر وعمر، فيقول ـوهو بهما أعلم ومن الخلق جميعاً ومن فلان وفلان ١-: وكيف دُفِنا من بين الخلق مع جدَّى رسول الله، وعسى المدفون غيرهما، فيقول الناس: يا مهديّ آل محمّد، ما ههنا غيرهما، وإنّما دُفِنا لأنَّهما خليفتا رسول الله ﷺ وأبوا زوجتيه، فيقول للخلق بعد ثلاث؟: أخرجوهما من قبرهما، فيخرجان غضيَّين طريِّين لم يتغيّر خلقهما ولم تشحب ألوانهما، فيقول: هـل فـيكم مـن يعرفهما؟ فيقولون: يا مهدى آل محمد، نعرفهما بالصفة وليس ضجيعا جدّك غيرهما؟، فيقول: هل فيكم أحد يقول غير هذا ويشك فيهما؟ فيقولون: لا، فيؤخِّر إخراجهما ثـلاثة أيَّام، ثمَّ ينتشر الخبر في الناس ويأتوا مفتِّنين من والاهما بذلك الحديث، ويجتمع الناس، ويحضر المهدي، ويكشف الجُدران عن القبرين، ويقول للنقباء: ابحثوا عنهما وانبشوهما، فيبحثون بأيديهم حتى يصلوا إليهما، فيخرجان غضيين طريين كهيأة صورتهما في الدنيا، فيكشف عنهما أكفانهما، ويأمر برفعهما على دوحة يابسة نخرة ٢، فيُصلَبان عليها، فتحيى الشجرة وترتفع وتورق ويطول فرعها، فيقول المرتابون من أهل ولايتهما: هـذا \_والله\_ الشرف [العظيم الباذخ] حقًّا، ولقد فُزنا بمحبَّتهما وولايتهما ويخبر<sup>٥</sup> من أخفى نفسه ممّن في نفسه مقياس حبَّة من محبَّتهما وولايتهما، فيحضرونهما ويـرونهما ويـفتنون بـهما، وينادي منادي المهدي ﷺ : كلِّ من أحبِّ صاحبي رسول الله ﷺ وضجيعيه فلينفرد جانباً، فيتجزُّأ الخلق جزأين: موال لهما ومتبرّئ منهما، فيعرض المهديّ على أوليانهما البراءة منهما، فيقولون: يا مهديّ آل رسول الله ﷺ، نحن لا نتبرًأ منهما، ولسنا نعلم أنّ لهما

١.در مصدر: (ومن أبوبكر وعمر).

٢. در مصدر: (بعد ثلاثة أيّام).

٣. در مصدر: (نعرفهما بالصفة ونشبههم لأن ليس هنا غيرهم).

۴. در مصدر: (ناخرة).

۵.در مصدر:(ویخسر).

عند الله وعندك هذه المنزلة، وهذا الذي قد بدا لهما من فضلهما لانتبراً الساعة منهما، وقد رأينا منهما ما رأينا في هذا الوقت من نضارتهما وغضاضتهما وحياة الشجرة بهما، بل والله نتبراً منك وممن آمن بك ومن لايؤمن بهما ومن صلبهما، وأخرجهما وفعل بهما ما فعل!، نيأمر المهدي في ريحاً سوداء، فتهب عليهم، فتجعلهم كأعجاز نخل خاوية، ثم يأمر بإنزالهما، فينزلان إليه، فيحييهما بإذن الله تعالى، ويأمر الخلائق بالاجتماع، ثم يقص عليهم قصص فعالهما في كل كور ودور، حتى يقتص عليهم أمر قتل هابيل بن آدم في، وجمع النار لإراهيم في وطرح يوسف في الجب، وحبس يونس ببطن الحوت وقتل يحيى في، وصلب عيسى في، وعذاب جرجيس ودانيال وضرب سلمان الفارسي وإشعال النار على باب أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين في لإحراقهم بها وضرب يد الصديقة الكبرى فاطمة المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين في وإراقة دماء آل محمد في وكل دم سفك وكل فرج نكح حراماً وكل خبث وفاحشة وإثم وظلم وجور وغشم منذ عهد آدم في إلى وقت قيام قائمنا كل ذلك يعدد في عليهما ويلزمهما إيّاه، فيعترفان به، ثم يأمر بهما، فيقتص منهما في ذلك الوقت بمظالم من حضر، ثم يصلبهما على الشجرة، ويأمر ناراً تخرج من الأرض فتحرقهما والشجرة، ثم يأمر ريحاً فتنسفهما في اليم نسفاً؛

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! چیست آن مقام بزرگی که عجیب است و ظاهر می شود در آن شادی مؤمنین و خواری کافرین؟ فرمود: وارد می شود به سوی قبر جدّش رسول خدا بین ، پس می گوید: ای گروه خلایق! این است قبر جدّ من رسول خدا بین ؟ می گویند: آری ، ای مهدی آل محمّد! پس می گوید: کیست در قبر با او؟ گویند: دو نفر همخواب او و یاران او ؛ ابوبکر و عمر. پس می گوید در حالتی که داناتر

١. در مصدر: (بلي، والله نتبرً أ منك لنبشك لهما وصلبك إيّاهما).

۲. در مصدر:(وحرق).

عبارت «فاطمة والحسن و...» در مصدر نيست.

۴. در مصدر: (وكلّ سحت).

از همهٔ خلق است به فلان و فلان كه: اين دو نفر در ميان خلق چگونه ايس جا دفين شدند با جد من رسول خدا ﷺ؟ و شاید غیر از اینها هستند که در این جا دفن شده است؟ پس مردمان می گویند: ای مهدی آل محمّد! در این جا غیر از این دو نفر کسی دفن نشده و جز این نیست که دفن شدن ایشان در این جا برای این است که دو نفر خلیفهٔ پیغمبر ﷺ و دو نفر پدر زنهای آن حضرت بودهاند. پس بعد از سه روز دیگر به مردم مى فرمايد كه: اين دو نفر را از قبرهايشان بيرون بياوريد. پس بيرون آورده می شوند در حالتی که بدن های ایشان تر و تازه است و تغییری در خلقت ایشان روی نداده و رنگ ایشان برنگشته. پس می فرماید: آیا در میان شماکسی ایشان را می شناسد؟ مي گويند: اي مهدي آل محمّد! ايشان را به وصف مي شناسيم و هم مضجع با جدّت غير از اين دو نفر نيستند. پس فرمود: آياكسي هست كه غير از اين سخن گويد و شك داشته باشد در ایشان؟ میگویند: نه. پس تأخیر میاندازد آن حضرت بیرون آوردن ایشان را تا سه روز. پس این خبر در مردمان منتشر شده و فتنه گران در نز د دوستان ایشان خبرچینی میکنند به این خبر تازه و مردم جمع میشوند و مهدی حاضر میشود وديوارها را از اين دو قبر برمي دارد و به نقباي خود مي فر مايد: كاوش كنيد و خاكها را به عقب ریزید ونبش کنید این دو قبر را. پس با دستهای خود خاکها را به عقب مى ريزند تا آن كه مى رسند به جسد اين دو نفر و بيرون مى آورند آنها را در حالتي كه تر و تازه باشند به همان صورتی که در دنیا بودهاند. پس کفنهای ایشان را دور میکنند و امر مى فرمايد آنها را بر شاخهٔ درخت خشك شدهٔ پـوسيدهاي مـي آويزند. درخت مرده زنده می شود و بالا می رود و برگ می آورد و شاخه های آن دراز می شود. پس دوستان ایشان که اهل شک و ریباند میگویند: این است شرف حقیقی به ذات خدا قسم و هر آینه رستگار شدیم به سبب محبّت و دوستی ای که به ایشان داریم و به آنچه در باطن ایشان مخفی و پنهان است خبر میدهند، هرچند بقدر دانهای از محبت و دوستي ايشان باشد.

پس حاضر میشوند در نزد ایشان و میبینند ایشان را و آزمایش و امتحان کرده

مى شوند به ديدن آنها ايشان را و منادى مهدى ندا مى كند كه: هر كه اين دو نفر ياران رسول خدا را دوست مي دارد كه با او هم مضجع اند يك طرف بايستد. پس مردم دو دسته می شوند. دوستان ایشان در یک طرف و آنهایی که بیزار از ایشان اند در یک طرف می ایستند. پس مهدی ب به دوستان این دو نفر عرضه می دارد بیزاری جستن از ایشان را، پس میگویند: ای مهدی آل رسول خدا! ما از ایشان بیزاری نمی جوییم و نمى دانستيم كه اين دو نفر در نزد خدا و نزد تو اين منزلت و مقام را دارنـد و ايـن فضیلتی است که بر ایشان ظاهر شد. ما در این ساعت بیزاری از ایشان نمی جوییم و حال آن که دیدیم ازایشان آنچه را که دیدیم در این وقت از تر و تازه بودن جسدهای ایشان و زنده شدن درخت به سبب ایشان ، بلکه به ذات خدا قسم است که بیزاری مى جوييم از تو و از كسى كه ايمان به تو آورد و به ايشان ايمان نياورد وكسى كه ايشان رابر دار آویخت و بیرون آورد بدنهای ایشان را از قبر و کرد به ایشان آنچه را که کرد. پس امر می فرماید مهدی على باد سیاهی را که بوزد بر ایشان و آنها را برگرداند مانند بیخهای خرمابنی که از جاکنده شده باشد. پس امر می فرماید این دو بدن را فرود می آورند به نزد آن حضرت و زنده می کند آنها را به اذن خدای تعالی و امر می فرماید تا مردمان جمع می شوند. پس قصه می فرماید بر ایشان کارهای ایشان را که در گردش شبها و روزها در هر دوره ای از ایشان سرزده ، تا این که قصه می کند بر ایشان داستان کشتن قابیل هابیل را که هر دو پسران آدم بودهاند و جمع کردن آتش را برای سوزانیدن ابراهیم ﷺ و انداختن یوسف را در چاه و حبس شدن یونس در شکم ماهی و کشته شدن یحیی ﷺ و بر دار آویختن عیسی ﷺ و عذاب جرجیس و دانیال و زدن سلمان فارسى و أتش زدن بر خانهٔ اميرالمؤمنين و فاطمه و حسن و حسين على را براي سوزانيدن ايشان و تازيانه زدن بر دست صديقه كبرا فاطمه و لگد زدن بر شكم او و سقط کردن محسن او و زهر دادن حسن و کشتن حسین ﷺ و سر بریدن کو دکان او و برادران او و پسر عموهای او و یاران او و اسیر کردن ذریههای رسول خدا علی و ریختن خونهای آل محمّد ﷺ و هر خونی که به حرام ریخته شده و هر فرجی که

به حرام نکاح شده و هر عمل پلید و زشت و گناه و ظلم و جور و ستمکاری که از زمان آدم ﷺ تا وقت قیام قائم ما روی داده و می دهد می شمار د آن را آن حضرت بر ایشان و آنها را ملزم می کند به اعتراف به آنها و ایشان اعتراف می کنند به کردن آن کارها. پس از آن فرمان قصاص کردن از ایشان را می دهد در آن وقت به ظلمهایی که به حاضرین از آنها کرده اند. پس ایشان را به دار می زند و امر می فرماید آتشی را که از زمین بیرون آید، پس ایشان را با درخت می سوزاند. پس امر می فرماید بادی را تا آن که خاکستر ایشان را در دریا ریزد ریختن شدیدی.

مؤلِّف ناچيز گويد: از ظاهر اين حديث چنين برمي آيد كه آنچه از گمراهي و ضلالت و ظلم و جور و تعدّي و تجاوز و ستمگري و جنايت و فسق و فجور و آدمكشي و خونريزي بناحق و ناروا و هتك حرمات از زمان آدم ابوالبشر تا زمان قيام قائم با در روی زمین روی داده و میدهد از کارها و کردههای این دو نفر است که حضرت برای اختبار و امتحان و جدا شدن حقّ از باطل در زمان ظهور و قیام خود به اذن و فرمان خدای متعال آنها را زنده و ملزم میکند تا اعتراف کنند بـه کـردههای خـود در دنيا، تا تميز داده شود خبيث از طيب و حقّ از باطل و سعيد از شقى، تا هلاك شود هر که هلاک می شود به حجت و دلیل و زنده ماند هر که زنده می ماند به حجت و دلیل. و در این مقام آنچه که سزاوار است شرح داده شود این است که اعتراف کردن ایشان به کرده های خود پس از رحلت خاتم الانبیاء ﷺ تا زمان ظهور و قیام حضرت بقيّة الله ـأرواحنا وأرواح العالمين له الفداء ـبه اندك تأمّلي وجه آن معلوم و واضح است؛ به این تقریر که: اگر ایشان نقض عهد رسول خدا تلی را نکر ده بو دند و به وصیت آن حضرت عمل مىكردند و عهدشكنى و غصب حق اميرالمؤمنين على الله را نكرده بو دند و گذار ده بو دند که آن حضرت به مسند خلافت که حقّ طِلق او بو د قرار گیرد، هرآینه به حکومت حقّهٔ آن حضرت پرچم حقّ و عدالت حقیقی در اهتزاز و جنبش می بود

۱. طِلق: حلال، روا، خاص، چیزی که کس دیگر در آن شریک نباشد و در تصرّف خود شخص باشد.

و باطل و آثار آن نابود می شد و چنان که خداوند متعال امر فرمود به عدل و داد و احسان و نیکی و مود ت ذوی القربی و دادن حقوق ایشان وحق هر صاحب حقی عمل می شد و پرچم ظلم و عدوان و فحشا و منکر و بغی همچنان که خدا از آنها نهی فرموده پیچیده می گردید و به احکام قرآن و سنّت خاتم پیغمبران و منهاج ا دوازده نفر امامهای منصوص و اوصیای مخصوص پیغمبر پی هم کدام بعد از دیگری عمل کرده می شد و نظام جهان منظم و نظم عالم مختل نمی گردید و احدی نسبت به احدی ظلم و ستم نمی کرد و زندگانی بشر همیشه در عیش و خوشی و فراخی و رفاه برگذار می گردید و مردم در مهد امن و امان می آسودند و شکی نیست که کارهای این دو نفر سبب شد تا کافر شود هر که کارهای این دو نفر سبب شد تا کافر و ستم می کند و جنایات و فسق و فجور سر زند از هر که سرمی زند، فلعنهما الله لما جنیا و غویا و ضلا و أضلا و أضلا . فلو لم یعملا ما عملا ولم یفعلا ما فعلا ولم یر تکبا ما ار تکبا ، لکان أمیر المؤمنین الله مع اقتداره و استیلائه و غزارة علمه و بسط یده یمنع جمیع ذلك .

و اگر گوینده ای بگوید که: چرا امیرالمؤمنین بی پس از آن که بر اریک خلافت ظاهریه قرار گرفت و زمام خلافت را در دست داشت مبادرت به این کار نکرد و دست کفر و نفاق و جور و بیداد را کوتاه نفر مود ؟

جواب این است که: ایشان در زمان خود چنان مبانی کفر و نفاق و جور و طغیان را محکم کرده بودند که بر حسب جریان عادی ممکن نبود که حضرت از سیره و رفتار و روش و آثار ایشان جلوگیری کند، بلکه بعضی از حکّام و عمّال ایشان را که ارادهٔ عزل آنها را می فرمود صداهای مخالف بلند می شد و به مخالفت با آن حضرت قیام می کردند، به شهادت تواریخ شرقی ها و غربی ها، فضلاً از تواریخ و سیر مسلمانان که نمونه ای از آن داستان عزل کردن آن حضرت است شریح قاضی را از قضاوت و دادها و فریادهای مردمان بلند شدن و به شورش درآمدن و پرچم مخالفت افراشتن ایشان

۱. منهاج: راه راست، راه روشن و آشکار.

- چنان که علاوه بر تواریخ و سیر از تصریحات و تلویحات و مطویات و فرمایشات خود آن حضرت و سایر ائمه علی مستفاد می شود.

و امّا الزام قائم ﷺ ایشان را به گردن خود گرفتن و اعتراف کردن ایشان به جنایات و ضلالات و اضلالات و ظلمها و ستمها و خیانتها و فتنهها و فسادها و فسقها و فجورها و خونریزی ها و هتک حرمتهای پیشینیان از زمان آدم تا رحلت خاتم الانبیاء ﷺ به علّت راضی بودن ایشان است به فعل های آنها و دلیل راضی بودن ایشان به فعل های آنها که اگر به آن کارها راضی به فعل های آنها کارهای ایشان است بر طبق کارهای آنها که اگر به آن کارها راضی نبودند، هرگز مثل آنها را نمی کردند و هر کسی که به فعل کسی راضی شود، مثل آن است که آن فعل را خودش بجا آورده باشد ـ چنان که دلالت بر آن دارد آیات و اخبار و احادیث بسیاری. آیا ندانسته ای که خدای متعال نسبت داده است فعل پدران یهود را به خود ایشان و مذمّت کرده است ایشان را به راضی شدن ایشان به کارهای پدرانشان و بنی امیّه قاطبة لعنت کرده شدند به علّت راضی بودن ایشان به افعال پدرانشان ؟

و نیز اگر بگوییم: طینت سجینی ایشان نقطهٔ مقابل طینت علیینی آل محمد بی است، همچنان که ارواح طیبهٔ آل محمد بی مؤید هر یک از انبیا و رسل و اوصیای آنها بوده اند در هر عصری از اعصار گذشته و معین ایشان بوده اند در خیرات و حامی ایشان بوده اند در رفع کربات و دفع کردن خطرات ـ چنان که از وجود مبارک امیرالمؤمنین بوده اند در رفع کربات و دفع کردن خطرات ـ چنان که از وجود مبارک امیرالمؤمنین با روایت شده که فرموده است که: من با انبیا سر آ و در پنهانی همراه بوده ام و با خاتم الانبیاء در پنهان و آشکار هر دو و امثال این احادیث ـ رجوع شود به کتب معتبره از قبیل کانی و بصائر الدرجات و کتب صدوق و کتب فضل بن شاذان و مناقب ابن شهرآشوب

١. ضلالات: گمراهي ها.

۲. اضلالات: گمراه كردنها.

٣. به عنوان نمونه: «الراضي بفعل قوم كالداخل فيه معهم، وعلى كلّ داخل في باطل إثمان: إثم العمل به وإثم الرضا به» [نهج البلاغه، ج ١٠، ص ٠٠، ح ١٥٠؛ وسائل الشيعة، ج ١١، ص ٢١١، ح ١٢؛ بحارالأنوار، ج ٩٧، ص ٩٠، ح ٧].

و غير اينها از كتب خاصه و كتب احمد بن حنبل و محمّد بن يوسف گنجى شافعى و ابن طلحه و حلية الأولياء و ينابيع المودة و ابن حجر و بعضى از صحاح ستّة و جعع بين الصحيحين و غيراينها از كتب عامّه -، همچنين ارواح خبيثة آنها هم از باب مقابلة ضدّين در سرّ و باطن بااشقياى سالفين همراه بوده و مؤيّد و معين ايشان بوده باشد و در ظاهر و باطن با اشقياى زمان خود همراه باشند، احتمال بعيدى نيست، بلكه براى شخص متفطن متتبّع كمال قرابت را دارد و وجهى است وجيه، فتدبّر جيّداً، والله أعلم بحقائق الأمور.

[قال المفضّل: يا سيّدي، وذلك هو آخر عذابهم؟ قال: هيهات، يا مفضّل. والله ليردان ويحضر السيّد محمّد الأكبر رسول الله والصدّيق الأعظم أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين والأئمّة إمام بعد إمام وكلّ من محض الإيمان محضاً ومحض الكفر محضاً وليقتصن منهم بجميع المظالم حتّى أنّهما ليقتلان كلّ يوم ألف قتلة ويردان إلى ما شاء الله من عذابهما].

قال ﷺ: ثمّ يسير المهديّ إلى الكوفة، وينزل ما بين الكوفة والنجف، وعدد أصحابه في ذلك اليوم ستّة وأربعون ألفاً من الملائكة وستّة آلاف من الجنّ، والنقباء ثـلاثمائة وثلاثة عشر [رجلاً].

قال المفضّل: يا سيّدي، فكيف يكون دار الفاسقين الزوراء في ذلك الزمان (الوقت خل)؟ قال: في لعنة الله وسخطه وبطشه، تخربها الفتن، وتتركها جمّاء لا فالويل لها ولمن بهاكل الويل من الرايات الصفر ومن رايات المغرب ومن كلب الجزيرة ومن الرايات التي تسير إليها من كلّ قريب وبعيد. والله لينزلن بها من صنوف العذاب ما لم ينزّل بسائر الأمم المتمرّدة من أوّل الدهر إلى آخره، ولينزلن بها من العذاب ما لا عين رأت

۱. در مصدر: (تحرقهم).

۲. در مصدر: (وتترکهم حمماً).

۳. عبارت «ما لم ينزّل بسائر ... » در مصدر نيست.

ولا أُذُن سمعت بمثله، ولا يكون طوفان أهلها إلّا بالسيف. الويل عند ذلك لمن اتّـخذها مسكناً؛ فإنّ المقيم بها يشقى بمقامه ، والخارج منها برحمة الله؛

پس مهدی به جانب کوفه می رود و فرود می آید در میان کوفه و نجف و عدد اصحاب آن جناب در آن روز چهل و شش هزار از فرشتگان و شش هزار از جنیان و سیصد و سیزده نفر نقبایند.

مفضّل گفت: ای آقای مین! در آن وقت خانهٔ فاستی ها، زوراه ـ یعنی: بغداد ـ، چگونه خواهد بود ؟ فرمود: در لعنت خدا و خشم او و سختگیری او خواهد بود. فتنه ها آن جا را خراب کند و باقی گذارد آن را در حالتی که صاف و هموار شده باشد. پس وای بر آن و بر کسی که در آن ساکن است ، همه گونه وای از پرچمهای زرد و از پرچمهای مغرب و از سگ جزیره و از پرچمهایی که در آن جا بلند شود و بیاید از هر پرچمهای مغرب و از سگ جزیره و از پرچمهایی که در آن جا بلند شود و بیاید از هر نزدیک و دوری. به ذات خدا قسم است که در آن جا فرود آید از هر گونه عذاب و شکنجهای که بر سایر امّتهای پیش فرود نیامده باشد از کسانی که از حق تمرّد کردند از اوّل روزگار تا آخر آن و هرآینه بر آن عذابی نازل شود البته البته که هیچ چشمی ندیده باشد و هیچ گوشی نشنیده باشد به مانند آن و نمی باشد مرگ بشتاب و سرعت ندیده بامل آن مگر به شمشیر. وای بر کسی که در آن زمان آن جا را برای خود مسکن برای اهل آن مگر به شمشیر. وای بر کسی که در آن زمان آن جا با بدبختی افتد و بیرون رونده از آن جا در رحمت خدا باشد.

يا مفضّل، لتنافس أهلها في الدنيا حتّى ليقال: إنّها هي الدنيا، وإنّ دورها وقصورها هي الجنّة، وإنّ نساءها هنّ الحور العين، وإنّ ولدانها هم الولدان، وليظنّن الناس أنّ الله لم يقسّم رزق العباد إلّا بها، وليظهرنّ فيها من الافتراء على الله ورسوله والحكم بغير كتابه ومن شهادات الزور وشرب الخمور وركوب الفسق والفجور وأكل السحت وسفك الدماء ما

١. در مصدر: (فإنّ المقيم بها لشقائه).

لا يكون في الدنيا إلا دونه، ثمّ ليخرّبنّها الله \_ تبارك و تعالى \_ بتلك الفتن والرايات حتّى ليمرّ عليها المارّ فيقول: ههنا كانت الزوراء؟

ای مفضّل! هرآینه رغبت و میل کنند اهل آن جا به دنیا تا این که گفته شود که: دنیا آن جاست و خانه ها و قصرهای آن جا بهشت است و زنهای آن جا حورالعین اند و پسران آن پسران بهشتی هستند و هرآینه گمان می کنند مردمان که قسمت نکرده است خدا روزی بندگان را مگر در آن جا و هرآینه آشکار می کنند در آن جا دروغ بستن بر خدا و رسول او را و حکم کردن به غیر حکم کتاب خدا و آشکار می کنند گواهی های دروغ و آشامیدن نوشابه های مست کننده و مرتکب شدن فسق و فجور و خوردن درام و ریختن خونها را و آن کارهای زشت و ناروایی که در دنیا نباشد مگر در آن جا را به این فتنه ها و پرچمها تا اندازه ای که چون گذرنده ای از آن جا بگذرد بگوید: بغداد این جا بوده است ؟

قال المفضّل: ثمّ ماذا، يا سيّدي؟ قال: ثمّ يخرج الحسنيّ [الفتى] الصبيح الذي من نحو الديلم يصيح بصوت له، فصيح: يا آل أحمد، أجيبوا الملهوف والمنادي من حول الضريح، فتجيبه كنوز الله بالطالقان. كنوز، وأيّ كنوز؟! ليست من فضّة ولا من ذهب، بل هي رجال كزبر الحديد [كأنّي أنظر إليهم] على البراذين الشهب، بأيديهم الحراب. يتغاورون شوقاً إلى الحرب كما تغاور الذئاب. أميرهم رجل من تميم يقال له شعيب بن صالح، فيمّيل الحسنيّ فيهم ووجهه كدائرة القمر. يروع الناس جمالاً أنفاً المقفي على إثر الظّلمة. يأخذ سيفه للصغير والكبير والوضيع والعظيم، ثم يأتي تلك الرايات كلها حتى يسرد الكوفة

۱. در مصدر: (یتعاوون).

۲. در مصدر: (کما تتعاوی).

٣.در مصدر: (يريع).

۴. در مصدر: (أنيقاً).

٥. در مصدر: (والوضيع والرضيع).

(و لم يزل يقتل الظلمة حتى يرد الكوفة وقد صفا أكثر الناس خل الأرض خل)، فسيجعله معقلاً، فيتصل به وبأصحابه خبر المهدي؛

مفضّل گفت: پس چه می شود، ای آقای من؟ فرمود: پس بیرون می آید حسنی و آن جوان خوشرویی است که از طرف دیلم که ظاهراً بلاد کوهستانی مازندران است - قیام می کند و به صدای فصیح فریاد می کند که: ای آل احمد! اجابت کنید دل سوختهٔ ستم دیده را و ندا کننده از اطراف ضریح ندا کند. پس اجابت می کنند او را گنجهای خدا که در طالقان هستند و چه گنجهایی که نه از نقره است و نه از طلا، بلکه آنها مردانی هستند مانند پارههای آهن که بر اسبهای قوی که سیاهی آنها بر سفیدی آنها غالب است و در دست ایشان است حربه ها تاخت و تاز و فریاد می کنند مانند دویدن و فریاد کردن گرگان یا شیران شکاری. سرلشکر ایشان مردی است از قبیلهٔ تمیم که شعیب پسر صالح گفته می شود. پس حسنی رومی آورد در میان ایشان در حالتی که روی او مانند ماه شب چهاردهم است. به شگفت می آورد در مردم را زیبایی و جمال و شتاب کردن او. پس دنبال می کند ستمکاران را و شمشیر خود را در دست می گیرد برای کوچک و بزرگ و مردمان پست و با عظمت. پس می آید با پرچمهای خود به کوفه و پیوسته می کشد ستمکاران را تا وارد کوفه شود و بسیاری از زمین را صاف می کند و کوفه را پناهگاه خود قرار می دهد. پس خبر مهدی و اصحاب آن حضرت به او می رسد.

ويقولون: يابن رسول الله، من هذا المهديّ الذي قد نزل بساحتنا؟ فيقول: أخرجوا بنا إليه حتّى ننظر من هو وما يريد، وهو \_والله \_ يعلم أنّه المهديّ وأنّه ليعرفه ولم يُرد بذلك الأمر إلّا ليعرّف أصحابه من هو، فيخرج الحسنيّ، [في أمر عظيم بين يديه أربعة آلاف رجل وفي أعناقهم المصاحف وعلى ظهورهم المسوح الشعر، يقال لهم الزيديّة، فييّقبل الحسنيّ حتّى ينزل بالقرب من المهديّ، ثمّ يقول الرجل لأصحابه: اسألوا عن هذا الرجل: من هو وما يريد؟ فيخرج بعض أصحاب الحسنيّ إلى عسكر المهديّ ويـقول: يـا أيّـها

العسكر الجميل، من أنتم، حيًاكم الله ؟ ومن صاحبكم هذا؟ وما تريدون؟ فيقول له أصحاب المهديّ: هذا وليّ الله مهديّ آل محمّد، ونحن أنصاره من الملائكة والإنس والجنّ، فيقول المهديّ: يا سيّدنا، ما تسمع ما يقول هؤلاء في صاحبهم؟ فيقول الحسنيّ: خلّوا بيني وبين القوم، فأنا هل أتيت على هذا حتّى أنظر وينظروا؟ فيخرج الحسنيّ من عسكره ويخرج المهديّ في ويقفان بين العسكرين] فيقول: إن كنت مهديّ آل محمّد، فأين هراوة جدّك رسول الله علي وخاتمه وبردته ودرعه الفاضل وعمامته السحاب وفرسه السربوع وناقته العضباء وبغلته الدُّلدُل وتاجه [السنيّ] وحماره اليعفور ونجيبه البراق ومصحف أمير المؤمنين الذي جمعه جدّك أمير المؤمنين بغير تبديل ولا تغيير؟ قال: فيحضر المهديّ السفط الذي فيه جميع ما طلبه ؟؛

و می گویند: ای پسر رسول خدا! کیست این مهدی که در ناحیهٔ ما فرود آمده؟ پس می گوید: بیرون بیایید با ما تا به نزد او رویم، ببینیم کیست او و چه می گوید ـ و یا چه می خواهد ـ و او \_یعنی: حسنی ـ به ذات خدا قسم است که می داند او مهدی است و می شناسد او را و اراده نمی کند از این کار مگر برای این که بشناساند به یاران خود که آن حضرت کیست. پس بیرون می آید حسنی و می گوید: اگر تو مهدی آل محمدی، کو چوبدستی جدت رسول خدا بیش و انگشتر او و برد او و زره او که فاضل نام دارد و عمامهٔ او که سحاب نام دارد و اسب او که یربوع نام دارد و ناقهٔ او که عضبا ـ به عین بی نقطه ـ نام دارد و استر او که دلدل نام دارد و تاج او و خر او که یعفور نام دارد و نجیب او که براق نام دارد و قرآنی که آن را امیرالمؤمنین جدت جمع کرده بدون نجیب او که براق نام دارد و قرآنی که آن را امیرالمؤمنین جدت جمع کرده بدون تبدیلی و تغییری ؟ فرمود: پس حاضر می کند مهدی شفطی آراکه در آن است همهٔ آن جیزهایی که حسنی طلب کرده است.

١. در مصدر : (البرقوع).

۲. عبارت «قال: فيحضر ...» در مصدر نيست.

٣. سَفَط: جامه دان كه از برگ يا شاخهٔ درخت بافته باشند، سبد، زنبيل، صندوقچه، جعبه.

قال المفضّل: يا سيّدى، وهذا كلّه في السفط؟ قال: إي والله، في السفط، يا منظل وتركات جميع النبيين حتى عصا آدم وآلة نوح وتركة هود وصالح ومجمع إبراهيم وصاء يوسف ومكيال شعيب وميزانه وعصا موسى والتابوت الذي فيه بقيّة ممّا ترك آل موسم وأل هارون تحمله الملائكة ودرع داود وعصا رسول الله ا وخاتم سليمان وتاجه ورحل عيسى وميراث النبيين والمرسلين في ذلك السفط، فيقول الحسني: حسبي يابن رسول الله بعض ما قد رأيت، والذي أسألك أن تعزز مراوة رسول الله وجدك على ، وهو لايريد بذلك إِلَّا أَن يرى أصحابه فضل المهديِّ ۞ حتَّى يطيعوه ويتألَّفوه، وتعزَّزها فــى هــذا الحــجر الصلد"، وتسأل الله أن ينبتها فيه، وهؤلاء ينظرون، فيخرج المهديّ جميعٌ ما طلبه منه ويأخذ المهديّ الهراوة بيده وغرزها<sup>ن</sup> في الحجر، فتنبت [فيه] وتعلو وتفرع وتورق، حتّى تظلُّ عسكر المهديِّ وعسكر الحسنيّ، فيقول الحسنيّ: الله اكبر! مدّ يدك \_يابن رسول الله\_ حتى نبايعك [فيمد يده]، فيبايعه ويبايعه سائر العسكر إلّا أربعين ألفاً وأصحاب المصاحف [والمسوح الشعر] المعروفين بالزيديّة، فإنّهم يقولون: ما هذا إلّا سحر عظيم، فيختلط العسكران، فيقبل المهدي على الطائفة المنحرفة، فيعظهم ويدعوهم ثلاثة أيّام، فلا يزدادون إلَّا طغياناً وكفراً، فيأمر بقتلهم فيقتلون جميعاً، ثـمَّ يـقول لأصحابه: لاتأخـذوا المصاحف ودعوها^ تكون عليهم حسرة كما بدُّلوها وغيّروها وحرّفوها ولم يعملوا بما فيها؛ مفضّل گفت: اى آقاى من! همه اينها در سفط است؟ فرمود: آرى، به ذات خدا

۱. در مصدر: (وعصاته).

۲. در مصدر: (إنجيل).

٣. در مصدر: (أن تغرس).

٢. در مصدر: (الحجر الصفا).

۵. در مصدر: (ویغرسها).

٤. در مصدر: (إلا الأربعة آلاف).

٧. در مصدر: (ويدعيهم).

٨. در مصدر : (فيأمر بقتالهم كأنّي أنظر إليهم وقد ذبحوا على مصاحفهم وتمرّغوا بدماتهم ، فيقبل بمعض أصحاب المهدئ لأخذ تلك المصاحف ، فيقول لهم المهدئ : دعوها ).

قسم در سفط است، ای مفضّل! و متروکات همهٔ پیغمبران حتی عصای آدم و آلت نجّاری نوح و ترکهٔ هود و صالح و مجمع ابراهیم و صاع یوسف و پیمانه و ترازوی شعیب و عصای موسی و صندوقی که در آن است باقی ماندهٔ آنچه که باقی گذار دند خانوادهٔ موسی و خانوادهٔ هارون که فرشتگان آن را برمی دارند و زره داود و عصای رسول خدا مینی و میراث همهٔ پیغمبران و مرسلین در این سفط است.

پس حسنی می گوید: بس است مرا ای پسر رسول خدا! بعض از اینها راکه دیدم و آنچه که از تو میخواهم این است که بکاری چوبدستی جدّت رسول خدا را و از این کلام مقصودی ندارد جز این که فضل مهدی را به یاران خود بنماید تا او را اطاعت كنند و با او الفت گيرند. عرض ميكند: بكار آن را در اين سنگ سخت و از خدا بخواه که آن را برویاند و این جماعت ببینند. پس بیرون می آورد مهدی جمیع آنچه راکه حسنی از او مطالبه کرده و میگیرد مهدی چوبدستی را به دست خود و میکارد در سنگ. پس می روید و بلند می شود و شاخه و برگ می آورد تا این که سایه می انداز د بر سر تمام لشكر مهدي و لشكر حسني. پس حسني مي گويد: الله اكبر! دست خود را دراز كن \_اي پسر رسول خدا! \_ تا با تو بيعت كنيم. پس با أن حضرت بيعت ميكند ولشكر او هم همه با او بيعت ميكنند مگر چهل هزار نفر از أنهاكه همه قرآن با خود دارند و همه زیدی مذهب شناخته شدهاند؛ زیراکه میگویند: نیست اینها مگر جادوگری بزرگی. پس دو لشکر با هم مختلط میشوند. پس رو میکند مهدی به این طایفهٔ کج رفتار و آنها را موعظه میکند و دعوت به حق مینماید تا سه روز. آنها نمیپذیرند و زیاد نمیکنند مگر سرکشی و کفر را. پس حضرت امر به کشتن ایشان میکند و همهٔ آنها را میکشند. پس حضرت به یاران خود میفرماید که: قرآنها را از ایشان دور نکنید و بگذارید با ایشان باشد تا حسرتی باشد برای ایشان همچنان که آن را تغییر دادند و تبديل كردند و تحريف نمودند و عمل نكردند به آنچه كه در آن است.

قال المفضّل: يا مولاي، ثمّ ماذا يصنع المهديّ؟ قال ﷺ: يثور سراياه إلى السفيانيّ إلى دمشق ، فيأخذونه فيذبحونه على الصخرة، ثمّ يظهر الحسين ﷺ في اثني عشر ألف صدّيق واثنين وسبعين رجلاً من أصحابه يوم كربلا. فيا لك عندها من كرّةٍ زهراء ورجعةٍ بيضاء.

ثمّ يخرج الصدّيق الأكبر أمير المؤمنين ﴿ ويُنصّب له القبّة البيضاء على النجف، وتقام أركانها. ركن بالنجف ، وركن بهجر، وركن بصنعاء [اليمن]، وركن بأرض طيبة، وهي مدينة الرسول. لكأنّي أنظر بمصابيحها تشرق في السماء والأرض كأضوأ من الشمس والقمر. فعندها تبلى السرائر، ﴿ تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعة عَمّا أَرْضَعَتْ وَتَصَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلِ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ مُكَارَى وَمَا هُمْ بِسُكَارَى وَلَكِنَّ عَنَابَ اللّهِ شَدِيدٌ ﴾ ، أشمّ يظهر السيّد الأكبر محمد رسول الله ﷺ في أنصاره والمهاجرين إليه ومن آمن به وصدّته واستشهد معه، ويُحضَر مكذّبوه والشاكون فيه و المكفّرون له والقائلون فيه: إنّه ساحر وكالهن ومجنون ومعلّم وشاعر وناطق عن الهوى، ومن حاربه وقاتله، حتّى يقتصّ منهم بالحقّ ويجازوا بأفعالهم منذ وقت رسول الله ﷺ إلى وقت ظهور المهدي ﷺ مع إمام إمام ووقت وقت، ويحق تأويل هذه الآية: ﴿ وَنُويدُ أَن نَفُنُ عَلَى الّذِينَ استُضعِفُوا فِي الأرضِ وَنَجْعَلَهُمُ أَنْ وَجُنُودَهُمَا وَمُعَلِّمُ مَا كَانُوا يَخذَرُونَ ﴾ ومنهم وتُعَمَّم وتُعَمَّم وتُعَمَّم وتُعَمَّم وَنُعُمَّم أَنِيَّة وَنَجَعَلَهُم أَلوَارِثِينَ \* وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَنُوي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا وَنُعْمَلُهُم مَا كَانُوا يَخذَرُونَ ﴾ ومنه وتُعَمَّم مَا كَانُوا يَخذَرُونَ هَا وَنُوي فَرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا وَنُهُمْ مَا كَانُوا يَخذَرُونَ ﴾ ومَا يَعْمُ المَّنَة مَا كَانُوا يَخذَرُونَ وَهُ وَالْمَانَ وَجُنُودَهُمَا وَيَوْمَانَ وَجُنُودَهُمَا وَمَانَ وَجُنُودَهُمَا وَيُولِهُ مَا كَانُوا يَخذَرُونَ وَهُ وَالْمَانَ وَجُنُودَهُمَا

مفضّل گفت: ای مولای من! پس از آن چه می کند مهدی ؟ فرمود آن حضرت ﷺ: برمی انگیزاند لشکر خود را به طرف سفیانی به جانب دمشق. پس او را می گیرند و بالای صخرهٔ سنگی سر می برند. پس از آن ظاهر می شود حسین ﷺ با دوازده هزار صدّیق و هفتاد و دو نفر اصحاب او که در کربلا بودند و شهید شدند. در آن وقت

١. در مصدر: (إلى السفياني بدمشق).

۲. عبارت « رکن بالنجف » در مصدر نیست.

٣. در مصدر: (أنظر إليها ومصابيحها).

٢. سورة حج، آية ٢.

٥. سورة قصص، آية ٥ ـ ع.

تعجب خواهي كرد از برگشتني درخشنده و بازگشتي چون آفتاب تابنده .

پس بیرون می آید صدّیق اکبر امیرمؤمنان ﷺ و نصب کرده می شود برای او قبهٔ سفیدی بالای نجف و برپا می ایستد رکن های آن. یک رکن آن در نجف است و یک رکن آن در هَجَر است ـ و آن شهري است در يمن که ميان آن و عَثَر از طرف يمن يک شبانه روز راه است و هجر اسمى است براي همهٔ زمين بحرين ـ و يک رکن آن به صنعای یمن است و یک رکن آن به زمین مدینهٔ پیغمبر تی است. گویا می بینم چراغهای آن را که تابان است در آسمان و زمین تابنده تر از آفتاب و ماه. در آن وقت ظاهر میشود آنچه در باطن و سریره های مردم است و ﴿غافل میشود هـر زن شيردهندهاي از آنچه كه شير داده و ميگذارد هر صاحب حملي حمل خود را و ميبيني مردمان را به حالت مستها در حالتي كه مست نيستند، وليكن عذاب خدا سخت است ﴾. پس ظاهر مي شود آقاي بزرگتر از همه آقايان جهانيان محمد رسول خدا ﷺ با ياران خود و كساني كه هجرت كردند به سوى او و كساني كه بــه او ایمان آوردهاند و تصدیق کردهاند رسالت او را و کسانی که با او بوده و شهید شدند و حاضر کرده شوند تکذیب کنندگان او و آنهایی که گویندگان بودند در حق او که: آن حضرت ساحر و کاهن و جن زده و تعلیم داده شده و شاعر و گوینده از روی هوای نفس است و کسانی که با او جنگ و قتال کردند، تا این که قصاص کند از ایشان به راستی و درستی و پاداش داده شوند به کارهایشان از وقت ظهور و بعثت رسول خدا ﷺ تا وقت ظهور مهدي ﷺ در هر وقتي و با هر امامي. در أن وقت راست و درست شود تأویل آیهٔ شریفهای که فرموده است: ﴿ و میخواهیم این که منت گذاریم بر کسانی که ضعیف و ناتوان شده بودند در روی زمین و قرار دهیم ایشان را پیشوایان روی زمین و بگردانیم ایشان را وارثهای علم و قدرت و صفات خود و تمکین دهیم مر ایشان را در روی زمین و بنماییم فرعون و هامان و لشکریان ایشان را از آن پیشوایان از آنچه که می ترسیدند .

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، من هامان وفرعون؟ قال: فلان وفلان. يُسنشَران ويُحيَيان. أقال المفضّل: قلت: يا سيّدي، فرسول الله وأمير المؤمنين أين يكونان؟ فقال: إنّ رسول الله وأمير المؤمنين أين يكونان؟ فقال: إنّ رسول الله وأمير المؤمنين لابد أن يطآ الأرض. إي والله، حتى ما وراء قاف لا إي والله، وما في الظلمات وما في قعر البحار، حتى لايبقى موضع قدم إلا وطآه وأقاما فيه الدين الواصب لله.

لكأني \_يا مفضّل \_ أنظر إلينا معاشر الأثمّة ونحن بين يدي جدّنا رسول الله ﷺ، نشكوا إليه ما نزل بنا من الأُمّة بعده وما نالنا من التكذيب والردّ علينا وسبّنا ولعننا وتسخويفنا بالقتل وقصد طواغيتهم الولاة لأمورهم [إيّانا] من دون الأُمّة، وترحيلنا عن حرمه إلى ديار ملكهم وقتلهم إيّانا بالسمّ والحبس[وبالكيد العظيم].

فيبكي رسول الله ﷺ ويقول: يا بَنيّ، ما نزل بكم إلّا ما نزل بجدكم قبلكم، ولو علمت طواغيتهم وولاتهم أنّ الحقّ والهدى والإيمان والوصيّة والإمامة في غيركم لطلبوه؛

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! هامان و فرعون کیاناند؟ فرمود: فلان و فلان - یعنی: اوّل و دوم - که بیرون آورده می شوند و زنده کرده می شوند. گفت مفضّل: گفتم: ای آقای من! پس رسول خدا و امیرالمؤمنین در کجا می باشند؟ فرمود: ناچار است از این که رسول خدا و امیرالمؤمنین پا بزنند در روی زمین. آری به ذات خدا قسم است حتّی آن که در پشت کوه قاف هم بروند. آری والله، و جاهایی که در ظلمات و ته دریاهاست می روند، تا آن که نماند جایی که قدم در آن جا نگذارند و دین ثابت حق را در آن جا بر پا نکنند.

ای مفضّل!گویا من میبینم ماگروه ائمه راکه در برابر جد ما رسول خدا ﷺ شکایت میکنیم به سوی او از آنچه که بر ما وارد شده بعد از رحلت او و تکذیبهایی که از ماکر دند و رد کردن آنها بر ما و دشنام دادن بر ما و لعن کردن بر ما و ترسانیدن ما از کشتن و قصد کردن والی ها و حاکم هایی که به منزلهٔ بت های ایشان بودند کارهای

۱. این سطر در مصدر نیامده است.

٢. در مصدر: (أن يطآ الأرض والله حتى يورثاها).

خودشان را، نه برای خیرخواهی امّت، به کوچ دادن ما از حرم پیغمبر بـه مـرکزهای ریاست و حکومت خود و کشتن ایشان ما را به زهر دادن و زندانی کردن.

پس گریه می کند رسول خدا ﷺ و می فرماید: ای پسران من! وارد نشده است بر شما مگر آنچه که به جد شما وارد شده پیش از شما و اگر می دانستند بت های ایشان و والیان امور ایشان که حق و هدایت و ایمان و وصیّت و امامت در غیر آل محمد است، هرآینه طلب می کردند او را.

قال الله عن مجمع المهاجرين والأنصار، وخطابها لأبي بكر وعمر من أخذ فدك منها، ومشيها إليهم في مجمع المهاجرين والأنصار، وخطابها لأبي بكر في أمر فدك، وما ردّ عليها من قوله: إنّ الأنبياء لاتورّثوا، واحتجاجها عليه بقول الله عزّ وجلّ في قصة زكريًا ويحيى: ﴿ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيّاً ۞ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبُّ رَضِيّاً ﴾ وقوله في قصة داود وسليمان: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ ﴾ ، وقول عمر لها: هاتي صحيفتك التي ذكرت أنّ أباك رسول الله كتبها لك على فدك، وإخراجها الصحيفة، وأخذ عمر إيّاها منها، ونشره إيّاها على رؤوس الأشهاد من قريش والمهاجرين والأنصار وسائر العرب، وتفله فيها، وعركه لها، وتمزيقه إيّاها، وبكائها ورجوعها إلى قبر أبيها على المضاء، قد أقلقتها واستغاثتها بالله وبأبيها رسول الله على وتحمئلها بقول رقتة بنت صفية:

قد كان بعدك أنباء وهنئبة " إنّا فقدناك فقد الأرض وابلها أبدى رجال لنا فحوى صدورهم

لوكنت شاهدها لم تكثر الخطب واختل أهلك فاشهدهم وقد لعبوا<sup>†</sup> لمّا نأيت و حالت دونك العَجَب<sup>٥</sup>

١. سورة مريم ، آيه ۵-۶.

٢. سورة نمل، آية ١٤.

٣. در مصدر: (وهينمة).

۴. در مصدر : (واختلُّ أهلك واختلَّت بها الريب).

٥. در مصدر: (أبدى رجال لنا ما في صدورهمُ ﴿ عند الإله عن الأدنين مقترب).

## وزاد في الهداية:

فغاب عنا فكل الخير محتجب لمنا مضيت وحالت دونك اللشب عيناك ما فعلت في آلك الصحب عسند الإله على الأدنيين مقترب أمنا أناس فغازوا بالذي طُلِبواً قد كان جبريل بالآيات يونسنا تهضّمتنا رجال واستخفّ بنا يا سيّدي يا رسول الله لو نظرت وكال قوم لهم قربى ومنزلة يا ليت قبلك كان الموت حلّ بنا

وتقص عليه قصة أبوبكر وإنفاذه خالد بن الوليد وقنفذ وعمر بن الخطاب وجمع معهم وإخراج أمير المؤمنين من بيته إلى البيعة في سقيفة بني ساعدة واشتغال أمير المؤمنين بوفات رسول الله بن وضم أزواجه وتعزيتهم، وجمع القرآن وتأليفه، وقضاء دينه، وإنجاز عداته، وهي ثمانون ألف درهم، باع فيها تليده وطارفه، وقضاها عن رسول الله بن وقول عمر [له]: اخرج \_يا عليّ \_ إلى ما اجتمع عليه المسلمون من البيعة لأبي بكر، فما لك عمّا اجتمعوا به. فإن لم تفعل فقتلناك، وقول فضة جارية فاطمة بن إن أمير المؤمنين عنكم مشغول، والحق له لو أنصفتموه واتقيتم الله ورسوله، وسبّ عمر أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين وزين وكلثوم سي الجزل على الباب الإحراق أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين وزين وكلثوم بين وإضرامهم النار على الباب، وخروج فاطمة بن إليهم وخطابها لهم من وراء الباب، وقولها: ويحك يا عمر، ما هذه الجرأة على الله ورسوله؟ أفتريد أن تقطع من وراء الباب، وقولها: ويحك يا عمر، ما هذه الجرأة على الله وقوله: كفي \_يا نسله من الدنيا وبقيته وتطفي نور الله، والله متم نوره؟ وانتهاره لها، وقوله: كفي \_يا فاطمة \_ فليس محمد حاضراً ولا الملائكة تأتيه بالأمر والنهي والوحي من عند الله، وما

يا ليت بعدك كان الموت حلَّ بنا أملوا أُناس ففازوا بالذي طلبوا

۱. چهار بیت قبلی در هدایهٔ موجود نیامده و این بیت نیز به صورت:
 پ

آمده است.

۲. در مصدر:(وتعزیتهنّ).

٣. در مصدر: (ورقية وأم كلثوم وفضة).

۴. در مصدر: (وتفنیه).

٥. در مصدر: (فلو أنّ محمّداً حاضر وملائكة).

عليّ إلّا كأحد من المسلمين، فاختاري إن شئت خروجه لبيعة أبيبكر أو إحراقكم [بالنار] جميعاً، وقولها [له]: يا شقيّ، يا عَدَويّ ا، هذا رسول الله لم تبل له جبين في قبره، ولا مسّ الثرى أكفانه.

ثم قالت وهي باكية: اللّهم إليك أشكو فقد نبيك ورسولك وصفيك، وار تداد أمّته علينا، ومنعهم إيّانا حقّنا الذي جعلته لنا في كتابك المنزل على نبيك وبلسانه، وانتهار عمر وخالد بن الوليد لها، وقوله: دعي عنك \_يا فاطمة \_ حماقات النساء، فلم يكن الله ليجمع لكم النبوة والخلافة، وأخذ النار في خشب الباب، وإدخال قنفذ \_لعنه الله \_ يده يريد فتح الباب، وضرب عمر لها بسوط أبي بكر على عضدها حتى صار كالدملج الأسود المحترق، وأنينها من ذلك، وبكائها، وركز عمر برجله الباب حتى أصاب الباب بطنها، وهي حامل بمحسن بستة أشهر، وإسقاطها إيّاه، وصرختها عند رجوع الباب عليها، وهجوم عمر وقنفذ وخالد بن الوليد، وصفقة عمر [على] خدها حتى بدا قرطاها من تخت خمارها [فانتثر]، وهي تجهر بالبكاء وتقول: وا أبتاه، وا رسول الله، ابنتك فاطمة تكذّب وتُضرَب ويُقتَل جنين في بطنها.

ويلكم. يا أبتاه، قد كشف ما كنت أصونه من نسيم الهواء ان يصل إليه من فوق الخمار، وضربها بيدها إلى الخمار لتكشفه وترفع ناصيتها إلى السماء تستعدي إلى الله وخروج أمير المؤمنين على من داخل البيت محمر العينين والودجين حاسراً حتى ألقى ملأة عليها، وضمها إلى صدره، وقوله لها: يا بنت رسول الله، قد علمتِ أنّ أباك بُعِث رحمة للعالمين. فالله أن تكشفي خمارك وترفعي ناصيتك. فوالله \_يا فاطمة \_ إن فعلتِ ذلك، الأبقى الله على الأرض من يشهد أنّ محمداً رسول الله والا موسى والا عيسى والا إبراهيم والا نوح والا داوده

١. در مصدر: (يا شقى عدي ).

٢. در مصدر: (من ضيم الهوان).

٣. در مصدر : (محمرً العينين دائر الحدقتين).

۴. در مصدر: (ملاءته).

٥. در مصدر: (ولا آدم).

ولا دابّة تمشي على [وجه] الأرض ولا طائر يطير في السماء إلّا أهلكه الله، ثمّ قال: يابن الخطّاب، لك الويل وكلّ الويل [بالكيل] من يومك هذا وما بعده وما يليه. اخرج قبل أن أشهر سيفي؛ فإنّني غابر الأمّة، فخرج عمر وخالد وقنفذ وعبد الرحمن بن أبي بكر، فصاروا من خارج الدار، وصاح أمير المؤمنين الله لفضة: يا فضّة، إليكِ مولاتك، فاقبلي منها ما تقبله النساء، وقد جاءتها المخاض من الرفسة، وردّت الباب، فأسقطت مُحسناً [عليه قتيلاً]، وعرّفت أمير المؤمنين الله فقال لها: والله يها فضة من لو الأظلة كنّا أنواراً عن وفاطمة والحسن والحسين الله بهذا اليوم وهذا الفعل ونحن في نور الأظلة كنّا أنواراً عن يمين العرش، فواريه في قعر البيت؛ فإنّه لاحق بجدّه رسول الله ويشكو إليه الهديه

امیرالمؤمنین می فرمود: پس ابتدا می کند فاطمه بی به شکایت کردن و شکایت می کند آنچه را که به او رسیده از ابوبکر و عمر از گرفتن فدک از او و رفتن آن بزرگوار به نزد ایشان در میان جمعیّت مهاجرین و انصار و خطاب کردن او به ابوبکر در امر فدک و آنچه را که در جواب او گفت از گفتهٔ خود که: پیغمبران ارثی از خود باقی نمی گذارند و احتجاج کردن آن حضرت بر او به گفتهٔ خدای \_عزّ وجل \_در قصهٔ زکریّا نمی که زکریّا گفت: ﴿خدایا! ببخش برای من از نزد خود ولی ای را که ارث مرا ببرد و ارث آل یعقوب را ببرد و او را خشنود گردان ﴾ و فرمودهٔ او در قصهٔ داود و سلیمان که: ﴿ وارث شد سلیمان داود را ﴾ و گفتن عمر به او که: بیاور نوشته ای را که می گویی از پدر خود رسول خدا داری که نوشته است برای تو که فدک را به تو داده و بیرون آوردن آن حضرت نامهٔ خود را و گرفتن و بازکردن عمر آن را در میان جمعیّتی بیرون آوردن آن حضرت نامهٔ خود را و گرفتن و انصار و سایر عرب و آب دهان در آن که شاهد و حاضر بودند از قریش و مهاجرین و انصار و سایر عرب و آب دهان در آن نوشته انداختن عمر و در هم مالیدن و پاره کردن آن و گریه کردن فاطمه و باز گردیدن نوشته انداختن عمر و در هم مالیدن و پاره کردن آن و گریه کردن فاطمه و باز گردیدن

۱. الهداية الكبرى، ص ۲۹۲\_۴۰۸، و نيز ر.ك: مختصر بسائر الدرجات، ص ۱۷۹\_۱۹۲؛ بحارالأنوار، ج ۵۲\_۱۹۲؛ بحارالأنوار، ج ۵۳\_۲۰۸. ص ۱۹۲\_۲۰۸.

بالای ریگهای گرم سوزان که به قلق و اضطراب انداخته بود او را و استغاثه می کرد به خدا و به پدرش رسول خدا برای و به شعرهایی که رقیه دختر صفیه گفته بود تمثل می جست که مضمون آن شعرها این است: بعد از رفتن تو خبرها و فتنه و آشوب بسیار روی داد که اگر حاضر می بودی اینها نمی بود. از میان ما ناپدید شدی مانند ناپدید کردن زمین باران خود را و اهل بیت تو مختل و پریشان شدند. شاهد و گواه باش که آنها را به بازی گرفتند مردانی چند از امّت تو. ظاهر کردند کینههای سینههای خود را پس از رفتن تو از میان ایشان و پنهان شدن تو. جبرئیل به آوردن آیات قرآنی همیشه مونس ما بود. تو ناپیدا شدی و همهٔ خیرها از ما پوشیده شد. گروهی بر ما ترش رویی کردند و بعد از رفتن تو ما را سبک و خوار شمردند و زمین را بر ما تنگ گرفتند.

ای آقای من! ای رسول خدا! اگر می دید چشمهای تو که چه کردند در حق اهل بیت تو. هر گروهی که برای ایشان در نزد خدا قرب و منزلتی بوده ، بیگانگان آنها را احترام می کردند به غیر از ما. ای کاش پیش از رحلت تو ما مرده بودیم! امّا جمعی از مردمان به آنچه در طلب آن بودند رسیدند و رستگار شدند.

و قصّه می کند بر آن حضرت قصّهٔ ابوبکر و فرستادن او خالد بن ولید و قنفذ و عمر بن الخطاب و جماعتی را که با ایشان بودند و بیرون آوردن امیرالمؤمنین را از خانهٔ او برای بیعت گرفتن در سقیفهٔ بنی ساعده و مشغول بودن امیرالمؤمنین به به وفات رسول خدا که و جمع کردن زنهای او و تعزیت گفتن به آنها و جمع کردن قرآن و تألیف آن و ادا کردن قرض پیغمبر و وفاکردن به وعدههای او و قرض پیغمبر هشتاد هزار درهم بود که دو مزرعهٔ خود تلید و طارف را فروخت و قرض پیغمبر را داد و گفتن عمر که: بیرون بیا یا علی! برای بیعت کردن همان طوری که مسلمانان بر آن بیعت کردند با ابوبکر. پس چه می گویی ؟ یا بیعت کن و اگرنه تو را می کشیم و گفتن فضه ، کنیز فاطمه که : «امیرالمؤمنین به از شما مشغول است و حق خلافت با اوست ، اگر انصاف بدهید او را و بترسید از خدا و رسول او!» و دشنام دادن عمر فضه

را و جمع کردن ایشان هیزم بسیاری را بر در خانه برای سوزانیدن امیرالمؤمنین و فاطمه و حسن و حسین و زینب و کلثوم هی و آتش زدن در خانه را و بیرون آمدن فاطمه شی به سوی ایشان و خطاب کردن به ایشان از پشت در و گفتن او که: وای بر تو، ای عمر! این چه جرأتی است که بر خدا و رسول او کرده ای ؟ آیا می خواهی نسل او را از دنیا قطع کنی و باقی ماندگان او را نابود کنی و نور خدا را خاموش کنی ؟ و آزردن عمر زهرا را و گفتن عمر به او که: بازدار خود را، ای فاطمه! محمد حاضر نیست و ملائکه دیگر به نزد او نمی آیند که امر و نهی و وځی از جانب خدا بیاورند و علی نیست مگر مانند یکی از مسلمانان. پس اختیار کن یکی از این دو چیز را: اگر می خواهی، علی بیرون بیاید برای بیعت کردن با ابوبکر و اگرنه همهٔ شما را می سوزانیم.

وگفتن او که: ای بدبخت عَدُوی! هنوز تری پیشانی پیغمبر در قبرش خشک نشده و خاک کفنهای او را مس نکرده. پس فرمود فاطمه در حالی که گریه میکرد: خدایا! به سوی تو شکایت میکنم از نایاب شدن پیغمبرت و فرستاده شدهات وبرگزیدهات و از دین خود برگشتن امّت او و قیام کردن ایشان به اذیّت و آزار کردن به ما و غصب کردن ایشان حق ما را و منع کردن ایشان از ما حقّی را که تو برای ما قرار دادی در کتابی که فرستادی برای پیغمبرت و به زبان او.

و آزردن عمر خالد بن ولید را که آزار کند فاطمه را و گفتن عمر فاطمه را که:
«نادانی های زنان را به کنار بگذار. خدا نبؤت و خلافت را برای شما جمع نکرده است» و آتش گرفتن درب خانه و داخل کردن قنفذ دست خود را برای باز کردن در و تازیانه زدن عمر فاطمه را به تازیانه ابوبکر بر بازوی او تا این که مانند بازوبند سیاه سوخته شده بازوی آن حضرت برآمدگی پیدا کرد و بلند شدن فریاد و نالهٔ آن حضرت در اثر ضرب تازیانه و گریه کردن او و لگد زدن عمر به پای خود بر در بطوری که بر شکم فاطمه رسید در حالتی که شش ماهه به محسن حامل بود و سقط کردن او محسن را و فریاد زدن او نزد در خانه وقتی که در بر روی او برگشت و هجوم آوردن عمر را و فریاد زدن او نزد در خانه وقتی که در بر روی او برگشت و هجوم آوردن عمر

و قنفذ و خالد بن وليد و سيلي زدن عمر بر روى فاطمه بنحوى كه گوشواره هاى او از زیر مقنعه و سرپوش او ظاهر شد و به صدای بلند گریه کرد و گفت: «ای بابا! ای رسول خدا! دخترت فاطمه تكذيب كرده و زده مي شود و طفلي كه در شكم دارد كشته مى شود. واى بر شما! اى بابا! آنچه راكه من از نسيم هوا حفظ مى كردم - يعنى: صورتم -راکه هوا به آن نرسد از بالای مقنعه و چادر کشف کرده شد » و دست زدن او به مقنعهٔ خود که از سر بر دارد و رو به آسمان کند و نفرین کند و از خدا طلب یاری کند و بیرون آمدن امیرالمؤمنین ﷺ از داخل خانه با چشمهای سرخ شده و رگهای قرمز شده سر برهنه و انداختن چادر روى سر فاطمه و چسبانيدن او را به سينهٔ خود و گفتن به او که: ای دختر پیغمبر خدا! تو دانستهای که پدرت برانگیخته شد به رسالت که رحمت باشد برای جهانیان. پس برای خدا ، برای خدا ، مبادا سر برهنه کنی و سر بلند کنی برای نفرین کردن. به ذات خدا قسم است که اگر این کار را بکنی ، باقی نمی گذارد خدا بر روی زمین کسی راکه شهادت دهد به این که محمد رسول خداست و نه کسی که شهادت دهد به رسالت موسی و عیسی و ابراهیم و نوح و داود و باقی نمیگذارد جنبندهای راکه بر روی زمین راه رود و نه مرغی راکه در هوا پر واز کند مگر آن که آنها را هلاک و نابود میکند. پس فرمود: ای پسر خطّاب! همهٔ عذابها بر تو باد برای كاري كه امروز از تو سرزد و بعد از اين روز و بعد از آن از تو سر زند. از خانه بيرون رو پیش از این که شمشیر بکشم. بدرستی که من باقی ماندهٔ این امّتم. پس بیرون رفت عمر و خالد بن وليد و قنفذ و عبدالرحمن بسر ابوبكر و بشت در ايستادند و امير المؤمنين على فضه را صدا زد و فرمود: اى فضه! درياب فاطمه را و بيذير از او آنچه راکه زنهامی پذیرند، که در د زاییدن به او دست داده از ضرب لگد و برگشتن در بر روى او ؛ زيراكه محسن سقط شد و حال خود را به اميرالمؤمنين ﷺ شناسانيد. يس آن حضرت به فضه فرمود: به ذات خدا قسم است اى فضه ! - سقط شدن محسن را رسول خدا على مى دانست و فاطمه و حسن و حسين هم چنين روز را مى دانستند و از

این کار خبر داشتند از وقتی که ما در عالم نور اظلّهٔ عرش نورهایی بودیم از جانب راست عرش. پس محسن را دفن و پنهان کن در گودی و ته خانه؛ زیراکه او ملحق شونده است به جدٌ خود رسول خدا و شکایت میکند به سوی او .

مؤلِّف حقير گويد: خدا را شاهد ميگيرم كه در حال نوشتن اين قضيّة جانسوز و مصیبت دل گداز چنان عنان اختیار را از دست دادم که قلم از حرکت افتاد و اشک چشم مجال تحریر را از دستم گرفت و قطرات اشک از دیده هایم جاری و رخسارهٔ صفحهٔ کتاب را سیاه کرد که ناچار به عوض کردن صفحه شدم و به چشم دل پریشانی حال مولایم امیر مؤمنان ، را در آن حال در نظر گرفتم و به خاطر آوردم قسمتی از سخنان آن بزرگوار راکه در هنگام بردن آن حضرت از خانه بیرون و توقیف کردن آن جناب انشا فرمود که کاشف از عظمت مصیبت و اندوه حضرت بوده. سزاوار دیدم هرچند از موضوع این کتاب خارج است، چون نسخهٔ آن در دسترس عامّه نیست -بواسطهٔ نایاب بودن کتابی که این سخنان را در آن نقل کرده و نسخهٔ آن مخطوط ومنحصر به فرد است ـ، در این جا نقل کنم. نگارنده در سال یک هـزار و سیصد و چهل و هفت هجري كه در نجف اشرف اقامت داشتم و در ظلّ تـوجّهات استاد اعظم و پدر روحاني معظم، شيخ اجازه خود، آية الله عظمي حضرت آقاي سيّدابو الحسن موسوي اصفهاني ، صاحب كتاب وسيلة النجاة ، در منزل شخصي ايشان مورد الطاف و مشمول عنايات خاصة ايشان بودم -أعلى الله مقامه الشريف -، بر حسب امر مبارک آن مرحوم مأمور شدم که فهرست کتب کتابخانهٔ شوشتریها را نوشته و مرتب به صورت كتابي بنويسم. در ضمن بازديد كتب بر خوردم به نسخهٔ كتابى خطّى به نام كتاب [ال]صوارم الحاسمة في تاريخ أحوالات الزهراء فاطمة كه تأليف محمّدالرضا بن ابي القاسم بن فتحالله بن نجم الدين الحسينيّ الكماليّ الاسترآبادي بود و اين كلمات را در أن كتاب يافتم كه از كتاب كشف اللآلي شيخ ابن العَرَندس نقل كرده بود. چون در کتابهای دیگر ندیده بودم ، آن را استنساخ کردم. اکنون عین عبارت آن را بدون زیاد و کم در این کتاب از خود به یادگار میگذارم.

قال: لمَّا أُوقف على ﷺ، تكلُّم، فقال: أيَّتها الغدرة الفجرة، والنطفة القــذرة المــذرة، والبهيمة السائمة، نهضتم على أقدامكم، وشمّرتم للضلال عن ساعدكم. تبغون بذلك النفاق، وتحتبون مراقبة الجهل والشقاق. أ فظننتم أنَّ سيوفكم ماضية ، ونفوسكم واعية ؟ ألا ساء ما قدّمتم أنفسكم. أيّتها الأوقة المتشتّتة بعد اجتماعها والملحدة بعد انتقاعها، وأنتم غير مراقبين، ولا من الله بخائفين. أجل، والله ذلك أمر أبرزَته ضمائركم، وأضربت عن محضه خبث سرائركم، فاستبقوا أنتم الجذل بالباطل فتندموا، ونستبق نحن الحقّ فيهدينا ربّنا سواء السبيل، ويُنجِز لنا ما وعدنا من الصبر الجميل، وما ربُّك بظلُّام للعبيد، فــدحضاً دحـضاً وشوهة شوهة لنفوسكم التي رغبت بدنيا. طال ما حذَّركم رسول الله عنها، فعلقتم بأطراف قطيعتها، ورجعتم متسالمين دون جديعتها. زهدت نفوسُكم الأمّارة في الآخرة الباقية، ورغبت نفوسنا في ما زهدتم فيه، والموعد قريب، والربّ نعم الحاكم. فاستعدّوا للمسألة جواباً، ولظلمكم لنا أهل البيت احتساباً. أو تُضرَب الزهراء نهراً ، ويؤخذ منّا حقّنا قهراً وجبراً ، فلا نصير ولا مجير، ولا مُسعَدَ ولا منجَد؟ فليت ابن أبي طالب مات قبل يومه، فلا يرى الكفرة الفجرة قد ازدحموا على ظلم الطاهرة البرّة. فتبّأ تبّأ وسحقاً سحقاً ! ذلك أمر إلى الله مرجعه، وإلى رسول الله مدفعه، فقد عزّ على ابن أبي طالب أن يُسَوَّد مَتنُ فاطمة ضرباً وقد عرف مقامه وشوهدَت أيَّامُه، فلا يثور إلى عقيلته، ولا يصرُّ دون حليلته، فالصبر أيمن وأجمل، والرضا بما رضي الله به أفضل؛ لكي لا يزول الحقُّ عن وقره، ويظهر الباطل من وكـره، حتَّى أَلقى ربَّى، فأشكو إليه ما ارتكبتم من غصبكم حقَّى، وتماطلكم صدري، وهو خير الحاكمين وأرحم الراحمين، وسيجزي الله الشاكرين، والحمد لله ربّ العالمين، ثمّ سكت على ١٠

لغت

غَدر: ضدّ وفا، و الغَدَرّة: كساني را گويند كه حق را ترك كنند.

الفَجَرَة: كساني هستند كه برانگيخته ميشوند براي بجا آوردن كارهاي حرام و منافي عفّت و گناهان.

١. مصباح البلاغة ، ج ١ ، ص ٢٨٥ ـ ٢٨٧.

النَّطَفَة ـ به فتح نون و طا و فاء ـ : اهل عيب و شرّ و فساد و پشت كنندگان به حق، و اگر به كسر طاء باشد به معناى اهل پليدى ها و كسانى كه اهل شكّ و ريباند.

القذرة ـبه فتح قاف و ذال و راء ـ: كساني را گويند كه اهل صلح و سازش و التيام نيستند و مايل به جور و ستماند.

المَذَرَة: اهل خباثت و فساد.

البهيمة: چهار پايان ـ چه خاكي باشند، يا آبي.

السائمة: چرندگان.

ماضية: فرو رونده و برّنده.

« واعية » يعنى: سخت.

الأوقة \_به فتح همزه و سكون واو و قاف مفتوحه \_: به معناي جماعت.

المُلحِدة: كسانى را گويند كه برگشت كنندگان از حق و ميل كنندگان به باطل و مِراء و جدال كنندگان با اهل حق و شريك قرار دهندگان براى خداى تعالى و اهل جور و ستم باشند.

تشمير: آستين بالازدن.

انتقاع: غنيمت بردن و پذيرفتن غنيمت.

إضراب: به معنى اعراض و روگردانيدن و روگردان شدن.

محض: خالص بودن، و اگر به صاد بي نقطه باشد به معناي آزمودن.

استباق: پیشی گرفتن.

جَذَل: شادمان شدن.

إنجاز: رواكردن حاجت و وفاكردن به وعده.

د حض: به معنای لغزیدن است.

شوهة: زشت رو شدن.

قطیعة ـبر وزن سفینة ـ: بریدن خویشی و گسستن پیمان برادري.

جديعة: بازداشتن و به زندان بردن و هلاك كردن.

نَهر: سرزنش كردن و بانگ برزدن و از اين باب است گفتهٔ خداى تعالى: ﴿ وَأَمَّا السائِلَ فَلَا تَنهَر ﴾ . ١

مُسعِد: يارى دهنده.

« تَبَأ » يعنى : هلاكى باد او را ، و آن منصوب است به اضمار فعل ، أي : ألزَمَه الله خسراناً وهَلاكاً .

«سُحقاً» أي: بُعداً له. سُحق: به معنى دوري است.

ثُور و ثُوور و ثُوران: برجستن و برانگیخته شدن و برخاستن.

عَقيلة ـبر وزن سفينه ـ: زن كريمه و مخدّرهٔ گرامي قبيله و مهتر قوم.

صَرّ: فرياد كردن.

وَقَرَ وَقرأ ـبه فتح قاف \_: جاي خود نشستن.

و كر: به آشيانه درآمدن.

تماطل: درنگ کردن در ادای وام و در هم پیچیدن.

معنی: گفت راوی: چون که بازداشته شد علی بند، سخن گفت. پس فرمود: ای گروه بی وفا که حق را ترک کرده اید و کسانی هستید که برانگیخته می شوید و شده اید برای بجای آوردن کارهای حرام و منافی عفّت و گناهان و اهل عیب و شرّ و فساد و پشت کنندگان به حق یااهل پلیدی ها و شکّ و ریب و کسانی که اهل صلح و سازش و التیام نیستید و مایل به ظلم و جورید و اهل خباثت و فساد می باشید و مانند چهار پایان چراکننده به روی پاهای خود برخاسته اید و آستین های خود را برای گمراهی و میل کردن به نفاق و دو رویی بالا زده اید و دوست می دارید که نگهبانی کنید نادانی کردن و دشمنی نمودن و نفاق انداختن را! آیا همچنین گمان می کنید که شمشیرهای شما فرورونده و بر ان است و نفسهای شما سخت و بی باک است؟ آگاه باشید که بد چیزی پیش فرستاده است نفسهای شما ، ای گروهی که بعد از جمع شدن

١.سورة ضحى، آية ١٠.

و گرد آمدن با یکدیگر متفرق شدید و از حق برگشتید و به باطل میل کردید و به مخاصمه و مراه و جدال پرداختید و برای خدای تعالی شریک قرار دادید و اهل جور و ستم شدید بعد از بردن نفوس شما غنیمتهایی را و مراقبت و نگهبانی حق را نکردید و از خدا نترسیدید.

آري به ذات خدا قسم است که آن کاري بو ده است که باطن هاي شما بروز داد آن ١٠ و پلیدی سریره های شما داخل کرد شما را در اعراض کردن و روگردان شدن از حق خالص. پس پیشی بگیرید شما شادمان شدن به باطل را تا آن که پشیمان شوید و پیشی می گیریم ما به سوی حقّ ثابت. پس هدایت میکند پروردگار ما ما را به راه راست و وفاکند برای ما به آنچه که وعده داده است ما را از جهت صبر کردن پاکیزه و نیست پروردگار تو ستم کننده در حقّ بندگان. پس این چه لغزشی است؟ این چه لغزشی است و چه روسیاهی است؟ چه روسیاهی است که بار آورده اید برای نفسهای خودتان که میل کرده است به دنیایی که چقدر طول کشید که ترسانید شما را رسول خدا از آن که دست آویز شما شد برای بریدن و گسستن پیمان برادری و برگشتید شما در حالتی که قبول سازش کرده اید پیش از باز داشتن و هلاک کردن آن؟ نفسهای امّارهٔ شما برکنار کرد شما را از آخرت باقی و میل کرد نفسهای ما در آنچه که شما از آن برکنار شدید و وعده گاه نزدیک است و پروردگار نیکو داوری کننده است. پس مهيًا باشيد براي جواب دادن پرسشها و حساب كشيدن از شما براي ظلم و ستمي كه در حقّ ما اهل بیت رسالت کرده و میکنید. آیا زده می شود زهرا از روی سرزنش کر دن و بانگ برآور دن ـ یعنی: آیا کار شما به جایی رسیده که زهرا را میزنید پس از سرزنشها و صداهایی که بر روی او بلند میکنید ـ ؟ و آیا حقّ ما به قهر و غلبه گرفته می شود و از روی جبر و ستم حق ما را می گیرید؟ پس هیچ یاری کننده ای نیست که ما را یاری کند و هیچ یاری دهنده و دلاور و دلیری نیست که ما را یاری دهد و دلاوری و دلیری کند؟ پس کاش پسر ابی طالب پیش از این روز مرده بود و نمی دید کافرهای زشت کردار را که از دحام کنند و هجوم بیاورند برای ستم کردن در حقی زهرا که پاک و پاکیو و نیکو زنی است. پس خدا آنها را ملزم به هلاکت و زیان کند هلاک کردنی سخت و زیان کردنی بزرگ و دور کند از رحمت خود آنها را دور کردنی.

آن عملی که کردید امری است که بازگشت آن به سوی خداست و پاداش دادن آن با رسول خداست. بسیار مشکل و دشوار است بر پسر ابی طالب که پشت فاطمه از زدن تازیانه و لگد سیاه کرده شود و حال آن که مقام او \_یعنی: مقام علی ﷺ دانسته شده است و روزهای اظهار کردن پیغمبر عظمت و بزرگواری او را دیده شده است و قوّت بازو و دلاوری او در جنگها دیده شده، که از جای خود جستن نکند برای دفاع از ظلم و ستمی که به زهرا شده که همسر گرامی اوست و فریاد نکند برای دفع دشمن از زوجهٔ محللهٔ خود، ولی صبر کردن برای او یُمن آور تر و پاکیزه تر است و خشنود بودن به آنچه که خدا به آن خشنود شود فضیلت آن بیشتر است، تا حق از جای خود بروردگار خود را و شکایت کنم از آنچه که شما مر تکب شدید از جهت غصب کردن شما حق مرا \_یعنی: خلافت را \_ و درهم پیچیدن و به تنگ آوردن شما سینهٔ مرا و او بهترین حکم کنندگان است و رحم کننده ترین رحم کنندگان است و زود باشد که باداش و مزد دهد شکر کنندگان را و کل ستایش مخصوص پروردگار جهانیان است. پاداش و مزد دهد شکر کنندگان را و کل ستایش مخصوص پروردگار جهانیان است.

بازگشت به فرمایش حضرت صادق به مفضّل بن عمر:

قال ﷺ: وحَملَ أمير المؤمنين ﷺ لها في سواد الليل والحسين والحسن وزينب وأمّ كلثوم إلى دور المهاجرين والأتصار يذكّرهم بالله ورسوله وعهده، الذين بايعوا الله ورسوله وبايعوه إليه في أربع مواطن في حياة رسول الله ﷺ وتسليمهم عليه بإمرة المؤمنين في جميعها، فكلٌ يَعِده النصر في يومه المقبل، فلمّا أصبح فقد جميعهم عنه؛

يعني: و شكايت ميكند فاطمه ﷺ به پدر بزرگوار خود از حمل كردن اميرالمؤمنين ﷺ

او را در سیاهی شب با حسن و حسین و زینب و اُم کلثوم به سوی خانه های مهاجرین و انصار که یادآوری کند ایشان را به خدا و رسول او و عهدی که گرفته بود از ایشان که بیعت کردند با خدا و رسول او و بیعتی که با او کردند در چهار جا در زمان حیات بیغمبر مین و سلام کردن ایشان به لقب امیرالمؤمنین در همهٔ آن جاها. پس همهٔ مهاجرین و انصار وعده دادند یاری کردن آن حضرت را که در روز بعد او را یاری کنند. پس چون شب صبح شد، همهٔ آنها از نظر امیرالمؤمنین به بنهان و نایاب شدند.

ثمّ يشكو إليه أمير المؤمنين الله المعن السبعة التي امتحن بها بعده ونقض المهاجرين والانصار بيعته وقولهم لمّا تنازعت قريش في الإمامة والخلافة: «قد مُنع على صاحب هذا الأمر حقّه. فإذا مُنع، فنحن أولى به من قريش الذين أرادوا قتل رسول الله وكبّسوه في داره في فراشه حتّى خرج منهم هارباً إلى الغار ومن الغار إلى المدينة، فآويناه ونصرناه»، وقال المهاجرون: «نحن أولى به، هاجرنا إليه» حتّى قال من الحزبين: «منّا أمير ومنكم أمير»، فأقام عمر بن الخطّاب أربعين شاهداً صياماً شهدوا على رسول الله زوراً وبهتاناً أن رسول الله قال: «الأثمّة من قريش، فأطيعوهم ما أطاعوا الله. فإن عصوا، فألجموا الجاحد بالقضيب» أن فرمى القضيب من يده، فكانت أوّل شهادة ورور شُهِدت في الإسلام على رسول الله على رسول الله على وتأخّرت، ولقد علم الله ورسوله [أن] لو نصرني سبعة من سائر المسلمين لما وسعوني في وتأخّرت، ولقد علم الله ورسوله [أن] لو نصرني سبعة من سائر المسلمين لما وسعوني في التعود، فوثبوا عليّ وفعلوا بابنتك بيا رسول الله ما شكته إليك، وأنت أعلم به، التعود، فوثبوا عليّ وفعلوا بابنتك بيا رسول الله ما من معهم [مثل] قصّة وجاؤوني أن فأخرجوني من بيتي مكرها، ولبّبوني أه وكانت قصّتي إليك معهم [مثل] قصّة

۱. در مصدر: (قسامة).

٢. در مصدر: (فالحوهم لحي هذا القضيب).

٣. در مصدر: (أوّل قسامة).

۴. در مصدر: (ثمّ جاؤوابي).

٥. در مصدر:(وثلبوني).

هارون مع بني إسرائيل، وكان قولي كقوله لموسى: ﴿ ابْنَ أُمّ إِنّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ بِي الْأَعْدَاءَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ وكقوله: ﴿ يَابْنَ أُمّ لَا تَأْخُذُ بِلِخِيتِي وَلَا بِرَأْسِي إِنِّي خَشِيتُ أَنْ تَقُولَ فَرَّفْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَمْ تَرْقُبُ قَوْلِي ﴾ ، ` فصبرت محتسباً، وسلمت راضياً، وكان الحجّة عليهم في خلافي، ونقضهم عهدي الذي عاهدتهم عليه \_يا رسول الله \_ واحتملت ما لم يحتمل وصيّ نبيّ من سائر [الأنبياء و] الأوصياء ومن سائر الأُمم حتّى قتلوني بضربة عبد الرحمن بن ملجم، وكان الله الرقيب عليهم في نقضهم بيعتي، وخروج طلحة والزبير بعائشة إلى مكّة يظهران الحجّ والعمرة، وسيرهم بها ناقضين لبيعتي إلى البصرة وخروجي إليهم وتخويفي إيّاهم الله وبما جئت به \_يا رسول الله \_ من كتاب الله ومقامهم على حربي وقتالي وصبري عليهم وإعذاري وإنذاري، وهم يأبون إلا السيف، فحاكمتهم إلى الله بعد أن ألزمتهم الحجّة، فنصرني الله عليهم بهوان قتل آأكابر من المهاجرين والأنصار والتابعين بإلاحسان، وأهريقت دماء عشرين ألفاً من المسلمين، وقطعت سبعون كفاً على زمام الجمل. كلّما [قطعت]كف قبضت عليه أخرى؛

یعنی: پس از آن شکایت می کند به سوی او امیرالمؤمنین از امتحانهای هفتگانه که به آن امتحان کرده شد بعد از رحلت او و شکستن مهاجرین و انصار بیعت او را و گفتن ایشان وقتی که منازعه واقع شد در میانهٔ قریش در باب امامت و خلافت که: منع کرده شد بر صاحب این امر حق او. پس چون او را از حقش منع کردند، مهاجرین و انصار گفتند که: «ما سزاوار تریم به این کار از قریش؛ زیراکه ایشان کسانی هستند که میخواستند پیغمبر را بکشند و بناگاه در خانهٔ پیغمبر وارد شدند در جای خوابگاه او تا این که از ایشان فرار کرد و به غار ثور رفت و از غار هم به طرف مدینه رفت. پس ما او را جا دادیم و ما او را یاری کردیم » و مهاجرین گفتند که:

١. سورة اعراف، آية ١٥٠.

۲. سورهٔ طه، آیهٔ ۹۴.

٣. در مصدر : (بعد أن قتل).

«ماسزاوار تریم به این کار ؛ زیراکه ما مهاجرت کردیم به سوی او » تا این که کلام خود را به این جا کشانیدند که گفتند: این امر در میان دو دسته انصار و مهاجرین باشد. امیری از مهاجرین و امیری از انصار باشد.

پس عمر چهل نفر شاهد اقامه کرد که گواهان همهٔ ایشان روزه بودند و به دروغ شهادت دادند و افترا و تهمت بر پیغمبر بستند و گفتند که: رسول خدا فرمود: امامان از قریش اند. پس فرمانبرداری کنید ایشان را تا زمانی که اطاعت و فرمانبرداری کنند خدا را. پس اگر نافرمانی کردند، انکار کننده را چوب در دهان او زنید.

پس عمر چوبدستی خود را از دست انداخت و این اوّل شهادت دروغی بو د که در اسلام شهادت داده شد بر رسول خدا على بس رد كردند امر خلافت را به ابوبكر. يس از آن آمدند و مرا دعوت کر دند برای بیعت کر دن با ابوبکر و من امتناع کر دم و به تأخیر انداختم و هرآینه خدا و رسول خدا می دانند که اگر هفت نفر از سایر مسلمانان با من همراه بو دند ، جای نشستن من در خانه نبود. پس چون مرا تنها دیدند ، بر من جستن کردند و کردند با دخترت ـاي رسول خدا! ـ آنچه را که به تو شکايت کرد و تو بهتر مى دانى و آمدند به جانب من و با اكراه مرا از خانه ام بيرون كشيدند و گريبان مرا گرفتند و جامهٔ مرا به گردنم پیچیدند و قصهٔ من باایشان به سوی تو مانند قصهٔ هارون با بني اسرائيل شد و گفتار من با تو مانند گفتار هارون با موسى بو د كه گفت: ﴿ اي پسر مادر من! این گروه مرا ناتوان یافتند و نزدیک بود مرا بکشند. پس دشمنان را به شماتت كردن به من وادار مكن و مرا با گروه ستمكاران قرار مده ﴾ و مانند گفتهٔ او كه گفت: ﴿ ای پسر مادر من! ریش مرا مگیر و سر مرا مگیر. من ترسیدم که تو بگویی: چرا جدایی انداختی میان بنی اسرائیل و گفتهٔ مرا مراقبت نکردی ؟ ﴾ پس صبر کردم به امید مزد و ثواب خدا و تسلیم شدم و به تحمّل این جور و ستمها راضی شدم و همین حجتی است بر ایشان در مخالفت کردن ایشان با من و شکستن عهدی که تو با ایشان بستى بر أن \_ يعنى: خلافت و امامت من \_ يا رسول الله! و تحمّل كردم أنحه راكه تحمّل نکرد هیچ وصی پیغمبری از سایر اوصیا و از سایر امتها، تا این که مرا به

ضربت عبدالرحمن بن ملجم مرادی کشتند و خدا نگهبان بر ایشان بود در حال شکستن ایشان بیعت مرا و شکایت می کنم از بیرون شدن طلحه و زبیر با عایشه به طرف مکه به عنوان حج و عمره بجا آوردن و رفتن ایشان در حالی که شکنندهٔ بیعت من بودند به جانب بصره و بیرون آمدن خود به سوی ایشان و ترسانیدن من ایشان را از خدا و به آنچه آوردی آن را ای رسول خدا! از کتاب خدا و ایستادگی کردن ایشان برای جنگ کردن با من و کشتن و کشته شدن و صبر کردن من بر ایشان و عذر آوردن و بیم دادن من و اباکردن ایشان از صلح و پذیرفتن سخنان من مگر به شمشیر. پس محاکمهٔ ایشان را به سوی خدا بردم ، پس از آن که حجّت را بر ایشان تمام کردم. پس خدا مرا بر ایشان یاری داد به کشتن بزرگان از مهاجرین و انصار و پیروان ایشان به آسانی و ریخته شد خونهای بیست هزار نفر از مسلمانان و بریده شد هفتاد دست که زمام شتر عایشه را گرفته بو دند و چنان بود که هر دستی که جدا می شد دست دیگری آن را میگرفت.

ثمّ لقيتُ من ابن هند معاوية بن صخر أدهى وأمّر ممّا لقيت في غزواتك \_يا رسول الله وبعدك من أصحاب الجمل، على أنّ حرب الجمل كان من أشنع الحروب التي لقيتها وأهولها وأعظمها بلاءً، فبرزت من دار هجرتي بالكوفة إلى حرب معاوية ومعي تسعمائة من أنصاري وأربعة آلاف رجل ممّن دوّنته في ديواني ، وزها ستّين ألف رجل من أهل العراقين الكوفة والبصرة وأخلاط الناس، فكان بعين الله وعلمك \_يا رسول الله \_ جهادي لهم وصبري عليهم، حتّى إذا ذهبوا وتنازعوا وتفاشلوا بك بأصحابي ابن هند وشانئك الأبتر عمرو ورفعا المصاحف على الأسنة وناديا: يا إخواننا أهل الشام ، ندعوكم إلى كتاب

١. در مصدر : (ومعي سبعمائة من أنصارك، يا رسول الله ، وأربعة من دونه في ديوانك ).

۲. در مصدر: (ولها).

٣. در مصدر : (بعون الله).

۴. در مصدر: (وهنوا).

۵. در مصدر: (مکر).

٤. در مصدر: (يا إخواننا من الإسلام).

الله وإلى الحكومة بما نزّل الله فيه وأن نُثِبت من أثبته هذا الكتاب، ونُسقِط من أسقطه ١، ونصون دماءنا ودماءكم، فأصغى أهل الشبهات والشكوك والطودة ٢ ومن في قلبه مرض من أصحابي إلى ذلك وقالوا بأجمعهم لي: لا يحلّ لنا قتال من دعانا إلى كتاب الله، فقلت لهم ما قد علمت [و] أنت \_يا رسول الله \_ أعلمتنيه من علم الله أنّ القوم لم يرفعوا المصاحف إلّا عند ريبتهم وظهورنا عليهم.

فأبى المنافقون من أصحابي إلّا الكفّ عنهم وترك قتالهم، فوعظتهم وحرّضتهم وخوّفتهم وبيّنت لهم أمرهم وأنّها حيلة عليهم، فرموا أسلحتهم واجتمعوا وأصحاب معاوية في زها مائة ألف وعشرين ألف<sup>٥</sup>، وقالوالي كلمة رجل واحد: دعنا نحاكم القوم إلى كتاب الله، فقلت لهم: أنا أحكم به ومعاوية، فقال معاوية: لا يحكم عليٌّ ولا أحكم أنا؛ فإنّه لا يرضى ولا أرضى، ولا يسلَّم إليّ ولا أسلَّم إليه، فقلت: ابني الحسن؛ ضرورة أنّي لا شككت في نفسي وفضلت ابني عليٌّ، فقالوا: ابنك أنت وأنت ابنك، فقلت: عبد الله بن العبّاس، فقالوا: لا يحكم بيننا مضريّان عليٌّ، واختاروا عليّ ولي الاختيار عليهم، وتحكّموا وأنا العبّاس، فقالوا: إن لم ترضَ بأن تحكّم غيرك من نشاء وإلّا أخذنا الذي فيه عيناك.

ثم اختاروا أن يكتبوا إلى عبد الله بن قيس الأشعري وهو معتزل عنًا، فسيروه وقدّموه وتركوا معاوية قد حكم عمراً وأرضاهم بعبد الله بن قيس الأشعري، فحكما بما أرادوا، وواضعوه بالعقد والحيلة، فأظهر عبد الله بن قيس عبارة عن مكر عمرو به، وماكانت إلا مواطاة وخديعة أظهر عمرو وعبد الله، فزعموا أنّ عبد الله خلعني وأنّ عمراً ثبت معاوية، فألزموني عند قعود جمعهم عنّي واجتماعهم وأهل الشام أن كتبت بيني وبين معاوية إلى

۱. عبارت «بما نزّل الله ... » در مصدر موجود نيست.

۲. در مصدر: (والظنون).

۳. در مصدر: (عند رهبهم).

۴. در مصدر: (وحفظتهم).

٥. در مصدر: (في زهاء عشرين ألفاً).

٤. در مصدر: (مضري).

أرجل معلوم، وانكفيت مغضباً غير مطاع إلى الكوفة، وأظهر معاوية لعني على منابر الشام وسائر أعماله، وأُنبَتك أيا رسول الله الحسن والحسين وعبد الله بن العبّاس وعمّار بن ياسر ومالك الأشتر ألف شهر من أيّام بني أُميّة كلّها على المنابر وفي جوامع الصلاة ومساجدها وفي الأسواق وعلى الطرق والمسالك جهراً، لا سرّاً ؛

یعنی: پس از آن دیدم از معاویه پسر صخر و پسر هند بلایی سخت تر و منکر تر از آنچه که در جنگهای تو دیدم ـ یا رسول الله! ـ و بعد از تو از اصحاب جمل دیدم با این که جنگ جمل از زشت ترین جنگها بود که دیدهام آنها را و از هولناک تر و بزرگترین بلاها بود. پس ، از دارالهجرهٔ خود ـ که مدينه باشد ـ بيرون رفتم به طرف کوفه به جنگ معاویه و با من بودند نهصد نفر از یاران من و چهار هزار نفر کسانی که نامهای ایشان را در دیوان خود ثبت کرده بودم و نزدیک شصت هزار مرد از عراقین کوفه و بصره و جمعیّتهای مختلط از مردم که خدا می دید و تو می دانستی \_یا رسول الله! \_ جهاد کردن مرا با ایشان و صبر کردن مرا بر اذیّت و آزارهای ایشان، تا این که رفتند و با ایشان تنازع کردند و کاهلی و سستی کردند بواسطهٔ تو به اصحاب من پسر هند \_ يعنى: معاويه \_ و پسر دشمن و بدگوى تو \_ يعنى: عمر و بن العاص \_ كه دنباله او قطع شد و قرآنها را بر سر نیزه ها بلند کر دند و صدا زدند که: ای برادران شامی! میخوانیم شما را به سوی کتاب خدا و به سوی حکومت کردن به آنچه که فرو فرستاده است خدا در آن و این که ثابت بداریم کسی را که این کتاب را ثابت بدارد و بیندازیم کسی را که آن را بیندازد و حفظ کنیم خونهای خود و خونهای شما را. پس آنهایی که اهل شبهه ها بودند به آن گوش دادند و همچنین آنهایی که اهل شکوک و سرگر دانی بو دند و کسانی که در دلهاشان مرض و بیماری بود از یاران من به آن سخنان گوش کر دند و همهٔ آنها گفتند که: حلال نیست برای ما قتال و جنگ کردن باکسی که ما را به کتاب خدا

۱. در مصدر: (معصياً).

٢. در مصدر: (لُعِنتُ أنا وابناك).

دعوت میکند. پس به ایشان گفتم آنچه راکه تو دانسته ای ـای رسول خدا! ـو مرا دانا کردی به آن از علم خدا که این گروه قرآنها را بلند نکردند مگر در حال شکی که داشتند و نزد ظاهر شدن ما بر ایشان.

پس منافقین از اصحاب من ابا کردند مگر این که دست از قتال با آنها بردارند. پس موعظه و تحریص کردم ایشان را و ترسانیدم ایشان را و امر آنها را برایشان روشن کردم و به ایشان حیلهٔ آنها را فهمانیدم. پس نپذیر فتند و سلاحهای خود را انداختند و با هم جمع شدند و اصحاب معاویه قریب صد و بیست هزار نفر بودند و همهٔ ایشان به کلمهٔ واحده گفتند که: ما با این گروه محاکمه می کنیم به کتاب خدا. پس گفتم به ایشان که: من حکم می کنم به آن با معاویه. معاویه گفت: علی نباید حکم کند و من هم حکم نمی کنم؛ زیرا که او به حکم من راضی نمی شود و من هم به حکم او راضی نمی شوم. او تسلیم من نمی شود. من هم تسلیم او نمی شوم. پس گفتم: فرزندم حسن حکومت کند؛ به ضرورت آن که من شکی در نفس خود ندارم و بر تری می دهم پسرم را بر خودم. پس گفتند: پسر تو خود توست و تو پسرت هستی. پس گفتم: عبدالله بن عباس حکومت کند. معاویه گفت: نه حکم دو نفر از قبیلهٔ مضر باشند، و آنها بر من اختیار کردند و حال این که من اختیار دار بودم بر ایشان و بر من تحکم کردند و حال آن که من حاکم بودم و به من گفتند که: اگر راضی نشوی به این که غیر خودت را حکم قرار دهی از کسانی که ما می خواهیم، می گیریم آنچه را نشوی به این که غیر خودت را حکم قرار دهی از کسانی که ما می خواهیم، می گیریم آنچه را که در آن است چشمهای تو -یعنی: سرت را از بدن جدا می کنیم.

پس این رأی را اختیار کردند که بنویسند به عبدالله بن قیس ـیعنی: ابوموسای اشعری ـکه در آن وقت کناره گیری کرده بود از ما و او راسیر دادند و مقدّم داشتند او را بر ما و واگذار دند معاویه را که حکّم قرار دهد عمرو بن العاص را و راضی گرداند ایشان را به عبدالله بن قیس اشعری. پس این دو نفر به آنچه که میخواستند حکم کردند و موافقت کردند در رأی دادن به پیمان بستن و حیله. پس عبدالله بن قیس فریب مکر عمرو را خورد و آن نبود مگر از روی موافقت و این خدعهای بود که عمرو و عبدالله کردند. پس مردم گمان کردند که عبدالله مرا خلع کرد و عمرو اثبات

کرد خلافت معاویه را و وقتی که عقب نشینی کردند گروهی از ایشان از من و با اهل شام مجتمع شدند، الزام کردند مراکه بنویسم در میان خود و میان معاویه به مردی دانسته شده و من برگشتم به کوفه در حالتی که مورد غضب ایشان واقع شده بودم و از من اطاعت نکردند و ظاهر گردانید معاویه لعن کردن بر من را بالای منبرهای شام و اطراف آن و به تو خبر می دهم یا رسول الله! و حسن و حسین و عبدالله بن عباس و عمار بن یاسر و مالک اشتر هم خبر می دهند که بنی امیّه هزار ماه که ایّام حکومت ایشان بود بالای منبرها و در نمازهای جمعه و جماعتها و مسجدها و در بازارها و راه ها آشکارا - نه در پنهانی - مرا لعن می کردند.

ثمّ خرج عليّ المارقون [من] أصحابي المطالبون [لي] بالتحكيم يـوم المـصاحف، فقالوا: قد كفرت وغيّرت وبدّلت وخالفت الله في تركنا وتراثنا وإجابتك لنا إلى أن حكّمنا عليك الرجال، وكان لي ولهم بحروراء مواقف وقفت فيه لهم [عن قتالهم]، وأنظرتهم حولاً كاملاً، ثمّ خرجت بعد انقضاء الهدنة أُريد معاوية بمن أطاعني من المسلمين، فخرج أصحابي المارقون عليّ بالنهروان، فلقوا رجلاً من صلحاء المسلمين وعبّادهم ومن قاتل معي يوم الجمل وصفيّن يقال له عبد الله بن خبّاب، فذبحوه وزوجته وطفله على دم خنزير ذبحوه قبله، وقالوا: ما ذبحنا لهؤلاء ولهذا الخنزير إلاّ واحد، وهذا فعلنا بعليّ وبسائر أصحابه، حتّى يقرّ أنّه كفر، وبدّل وغيّر، ثمّ يتوب فنقبل توبته، فعدلت إليهم وخاطبتهم بالنهروان، واجتمعوا على واحتججت عليهم، فكان احتجاجهم باطلاً واحتجاجى حقاً المنهروان، واجتمعوا على واحتججت عليهم، فكان احتجاجهم باطلاً واحتجاجى حقاً المنهروان، واجتمعوا على واحتججت عليهم، فكان احتجاجهم باطلاً واحتجاجى حقاً المنهروان، واجتمعوا على واحتججت عليهم، فكان احتجاجهم باطلاً واحتجاجى حقاً المنهروان، واجتمعوا على واحتججت عليهم، فكان احتجاجهم باطلاً واحتجاجى حقاً المنهم

یعنی: پس بیرون آمدند به طرفیت کردن با من مارقون ـ یعنی: کسانی که از دین بیرون رفتند از اصحاب من ؛ یعنی: خوارج نهروان. همانهایی که مطالبه می کردند از من حکّم قرار دادن را در روزی که قرآنها را بلند کردند اصحاب معاویه. پس گفتند:

۱. در مصدر: (ورأينا).

۲. در مصدر: (دفعت).

۲. در مصدر : (فاحتجّوا).

کافر شدی و تغییر و تبدیل دادی و مخالفت کردی خدا را در ترک ما و آنچه که به ما از پیش رسیده و این که اجابت کنی ما را تا این که بر تو حکّم قرار دادیم مردانی را و بو د برای من و برای ایشان در حرورا ـ که دهی است در کوفه و خوارج منسوب به آناند ـ توقّفگاهی که در آن جا واقف شدم برای ایشان تا یک سال و مهلت دادم ایشان را یک سال تمام. پس بیرون رفتم بعد از منقضی شدن زمان صلح به طرف معاویه با پاران خود ؛ کسانی که اطاعت می کر دند مرا از مسلمانان. پس بیرون رفتند بیرون روندگان از دین که از اصحاب من بودند برای قیام کردن به ضرر من به جانب نهروان و برخورد کردند به مردی از شایستگان مسلمانان و عبادت کنندگان از ایشان و آن کسی بودکه در جنگ جمل و صفّین با من بود و نام او عبدالله بن خبّاب بود و او را سر بریدند بازن و بچهاش بالای خون خنزیری که قبلاً او را سر بریده بودند و گفتند: سر بریدن ما این جماعت - يعنى : على و اصحاب او - را با سر بريدن اين خنزير نيست الا اين كه مانند هم است و همين كار را با على و اصحاب او خواهيم كرد، تا اين كه على اقرار به كفر خود كند و اقرار کند به این که دین را تبدیل و تغییر داده و برگردد توبه کند، تا این که توبهٔ او را بپذیریم. پس برگشتم به جانب ایشان و آنها را در نهروان مورد خطاب خود قرار دادم و جمع شدند بر ضرر من و با ایشان احتجاج کردم و احتجاج ایشان باطل بود و احتجاج من بر حق بود.

قال: قال الصادق ﷺ للمفضّل بن عمر: ثمّ يقول أمير المؤمنين ﷺ: والله \_يا رسول الله \_ ما رضوا بتكذيبي ونقض بيعتي والخلاف عليّ وقتالي واستحلال دمي ولعني حتّى قذفوني بأنّي إنّما أمرت الأُمّة بما أمرتني به من تربيع الأضافر، ونهيتهم عن تدويرها، فذكروا أنّي إنّما ربّعتها لأنّني أتسلّق على مشارب أزواجك \_يا رسول الله \_، فأتى منهنّ الفاحشة، وكنت أبيع الخمر بعهدك وبعدك، وكنت أعلى كفّك افي جميع غزواتك، وأشتد منهن به دونك

١. در مصدر: (وكنت أغل الفيء).

۲. در مصدر: (وأستبد).

ودون المسلمين، ولم يبقوا عصبيّةً ولا سبّةً ا ولا فاحشةً إلّا نسبوها إليّ.

فزعموا أنّي لو استحققت الخلافة لما قدّمتَ عليّ في حياتك أبا بكر في الصلاة، ولقد علمت \_يا رسول الله \_ أنّ عائشة أمرت بلالاً وأنت في وعك مرضك وقد نادى بالباب: الصلاة، فأسرعت إليه كاذبة عليك \_يا رسول الله \_، فقالت: إنّ رسول الله يأمر أن يستقدّم أبو بكر، فراجع بذلك بلال وكلُّ تقول مثل قولها الأوّل، فراجع بلال إلى المسجد، فقال: إنّي مخبر بخبري عن رسول الله على أنّه أمر بتقديمك \_يا أبا بكر \_ في الصلاة، فرجعت عائشة إلى الباب وبوجهه تنكّر، فقال لها رسول الله: ويلك يا حميراء، ما الذي جنيت ؟ أمرت عنّي بتقديم أبيك في الصلاة؟ فقالت: قد كان بعض ذلك، يا رسول الله. فقمت ويدك اليمنى على يدي اليسرى ومعك الفضل بن عبّاس معجّلاً، لاتستقر قدماك على الأرض، حتّى دخلت المسجد ولحقت أبابكر قد قام في مقامك في الصلاة، فأخرجته وصلّيت بالناس.

فوالله لقد تكلّم المنافقون بتفضيل أبي بكر حتّى تقدّم للصلاة وبعدك \_يا رسول الله \_ واحتججت عليهم، ثمّ أظهروا أذلك بعد وفاتك، فلم أدع لهم فيه اعتلالاً ولا مذهباً ولا حجّة ينطقون بها.

قلت: إن زعمتم أن رسول الله أمر بتقديم أبي بكر في الصلاة الأنّه كان أفضل الأُمّة عندهم، فلِمَ أخرجه عن فضل ندبه إليه؟

وإن زعمتم أنَّ رسول الله أمر بذلك وهو مثقل عن النهضة، فلمَّا وجد الحقَّ فسارع<sup>٥</sup> فلم يسعه القعود، فالحجَّة عليكم في إسقاط<sup>ع</sup> أبي بكر.

وإن زعمتم أنَّ رسول الله ﷺ أوقفه عن يمينه أوَّل الصفوف، فقد كان رسول الله وأبو بكر إمامي المسلمين في وقت الصلاة، وهذا ما لايكون.

١. در مصدر: (عضيهة ولا شبهة).

۲. در مصدر: (وعلك).

٣. در مصدر: (ويدك اليمني عليّ واليسرى على الفضل بن العبّاس).

۴. در مصدر: (لمّا أظهروا).

٥. در مصدر : ( فلمًا وجد الخفّة سارع ).

۶. در مصدر : (في سقوط).

وإن زعمتم أنّه أوقفه عن شماله، فقد كان أبو بكر إمام رسول الله؛ لأنّ الإمام إذا صلّى برجل واحد، أقامه عن يمينه، لا عن شماله.

وإن زعمتم أنّه أوقفه بينه وبين الصفّ الأوّل، فقد كان رسول الله إمام أبي بكر وأبو بكر إمام سائر المسلمين، وهذا ما لايجوز ولا يقوم رجل مفرداً في الصلاة إلّا إمام الصلاة.

فإن زعمتم أنّه في الصفّ الأوّل مسمعاً فيه التكبير في الصلاة لأنّه كان في حال ضعفه من العلّة لايسمع سائر من في المسجد، فقد كفّرتم أبا بكر وأحبطتم عمله؛ لأنّ الله \_عزّ وجلّ \_ يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ . ا

فوالله ما ذلك [يا رسول الله] إلّا أنتي لم أجد ناصراً من المسلمين على نصرة دين الله ولقد دعوتهم كما أخبرتكم لموافقة فاطمة أتني حملتها وذرّيّتها إلى دور المهاجرين والأنصار أُذكّرهم بأيّام الله وما أخذته عليهم يا رسول الله بأمر الله من العهد والميثاق [لي] في أربعة مواطن وتسليمهم عليّ بإمرة المؤمنين بعهدك، فيعدوني النصرة ليلاً، ويقعدون عني نهاراً حتى إذا جاءتني ثقات أصحابي باكين يستنهضون ويقولون: إنهم أنصاري على إظهار دين الله. امتحنتهم بحلق رؤوسهم وإشهار سيوفهم على عواتقهم ومصيرهم إلى باب داري، فتأخّر جميعهم عني، وما صح لي منهم إلاّ ثلاث [نفر]، وآخر لم يتم حلق رأسه، ولا إشهار سيفه، وهم والله أخيارهم ونجباء أصحابك ، وهم سلمان والمقداد وأبو ذرّ، وعمّار الذي لم يتم خلق رأسه ولا إشهار سيفه، ولقد أُخرِجتُ مكرها إلى سقيفة بني ساعدة. أقاد إليها كما تقاد طيبة الإبل ، فلم أر لي مُعيناً ولا ناصراً إلا عمدته، الزبير بن العرّام، فإنّه شهر سيفه في وسطهم، وعضّ على نواجذه، وقال: والله لا غمدته،

۱. سورهٔ حجرات، آیهٔ ۲.

۲. در مصدر: (استنهضوني).

٣. در مصدر: (ومسيرهم).

٢. در مصدر: (أحبابك وأنجابك وأصحابك).

٥. در مصدر: (صعبة الإبل).

یعنی: راوی گفت که: فرمود صادق پی به مفضّل بن عمر: پس می گوید امیرالمؤمنین پی که: به ذات خدا قسم است ای رسول خدا! که این جماعت راضی نشدند به تکذیب من و شکستن بیعت من و بر خلاف من قیام کردن و مقاتله با من و حلال دانستن خون من و لعن کردن بر من، تا این که مرا متّهم کردند به این که من امّت را امر کردم به آنچه که امر کردی مرا به آن از چهار شُقه کردن گیسوان بافته و نهی کردن ایشان را از دور دادن آن و گفتند که: من چهار شقه کردم گیسوان خود را در راهرو زنهای تو برای مرتکب شدن فاحشه و گفتند که: من در زمان تو شراب می فروختم و همچنین بعد از

۱. در مصدر : (ومبايعتكم له).

۲. در مصدر: (مورد).

٣. در مصدر: (كما أدَّبني الله بما أدَّبك).

۴. سورة احقاف، آية ٣٥.

۵. سورهٔ نحل، آیهٔ ۱۲۷.

٤. سورة آل عمران، آية ١٢۴.

تو و این که در همهٔ جنگها من بالا دست تو بودم و من سخت قوی و استوار بودم به جنگ کردن غیر از تو و سایر مسلمانان و باقی نگذاردند دربارهٔ من هیچ عصبیتی و نه هیچ دشنامی و ناسزا گفتنی و نه کلام زشتی را مگر این که آن را به من نسبت دادنید و چنین گمان کردند که اگر من مستحق خلافت بودم، تو در زمان زنده بـودن خـود ابوبكر را در نماز خواندن بر مردم مقدّم نمي داشتي و هرآينه تو مي داني ـاي رسول خدا! ـ که عایشه امر کرد بلال را در وقتی که مرض تو شدّت داشت هنگامی که بلال آمد در ب خانه و ندای نماز داد. عایشه بشتاب به سوی او آمد و بر تو دروغ بست ـیا رسول الله! - و به بلال گفت كه: رسول خدا مي فرمايد كه: ابوبكر پيش بايستد و نماز بگزارد. پس بلال برگشت به مسجد و خبر را به ابوبکر و مردم رسانید همچنان که عايشه گفته بود ـ كه: اي ابوبكر! پيغمبر امر فرموده كه تو پيش بايست و نماز بگزار. پس عایشه برگشت به جانب در و روی پیغمبر را منکر و متغیّر دید. پس رسول خدا فرمود: وای برتو ای حمیراه! (لقب عایشه است) چه جنایتی بود کردی ؟ امر کردی که پدرت پیش بایستد برای نماز ؟گفت: آن از روی کینهای بود، ۱ای رسول خدا!پس برخاستي و دست راست تو در دست چپ من بود و با تو بود فضل بن عبّاس و چنان بشتاب میرفتی که قدمهایت بر روی زمین قرار نداشت، تا داخل مسجد شدی و خود را به ابوبکر رساندی در حالی که در جای تو به نماز ایستاده بـود. او را بـیرون کر دی و با مردم نمازگزار دی. پس به ذات خدا قسم است که منافقین سخنرانی کر دند به فضیلت دادن ابی بکر تا این که مقدّم ایستاد در نماز و بعد از تو هم در فضیلت او سخن گفتند و من با ایشان احتجاج کردم. پس اظهار کردند بعد از وفات تو و من نگذاردم برای ایشان علّتی و نه روشی و نه حجّتی که به آن سخن گویند. به ایشان گفتم كه: چنين گمان ميكنيد كه رسول خدا امر فرمود به پيش ايستادن ابوبكر در نماز كه

۱. این جمله ترجمهٔ «قد کان بغضاً ذلك» میباشد، در حالی که آنچه در متن آمده «قد کان بعض ذلك» است که ترجمه می شود: «بعضی از آن [که فرمودی] بود».

او افضل امّت است نزد شما. اگر چنین بود، چرا بیرون کرد پیغمبر او را از فضیلتی که برانگیخت و متوجّه نمود او را بر آن؟

اگر گمان می کنید که رسول خدا این امر کرد او را به این کار از جهت سنگینی مرض، وقتی که مرض او سبک شد بشتاب به مسجد آمد و جای نشستن در خانه برای او نبود. پس این حجّت به ضرر شماست؛ از جهت ساقط شدن فضل ابوبکر.

و اگر گمان میکنید که رسول خدا این او را در اوّل صفها در طرف راست خود قرار داد، پس رسول خدا و ابوبکر هر دو امام مسلمین بودند در وقت نماز خواندن. چنین چیزی نمی باشد.

و اگر گمان میکنید که آن حضرت او را طرف چپ خود قرار داد ، پس ابوبکر امام پیغمبر بوده ، زیراکه امام وقتی که نماز گزارد با یک مرد ، او را طرف راست خود قرار میدهد نه طرف چپ.

و اگر چنین گمان می کنید که او را میان خود و میان صف اوّل قرار داد، پس رسول الله امام ابوبکر بود و ابوبکر امام مسلمانان بود. این هم از چیزهایی است که جایز نیست؛ زیراکه یک مرد تنها در جماعت نمی ایستد مگر امام.

و اگرگمان می کنید که ابوبکر در صف اوّل مکبر بود که صدای تکبیر را در نماز به مردم برساند ـ زیرا که پیغمبر در حال ضعف بود و از جهت علّت مرضی که داشت کسانی که در مسجد بودند صدای او را نمی شنیدند ـ ، پس تکفیر کرده اید ابابکر را و عمل او را باطل و ناچیز کرده اید ؛ زیرا که خداوند ـ عزّوجل ـ می فرماید : ﴿ای کسانی که ایمان آورده اند! بلند نکنید صداهای خود را بالای صدای پیغمبر و جوهر صدای خود را در گفتار ظاهر نکنید مانند بلند گفتن و ظاهر کردن بعضی از شما صدای خود را برای بعض دیگر ؛ زیرا که عمل های شما باطل می شود و شما شعور آن را ندارید ـ بعنی : نمی دانید ﴾ .

پس به ذات خدا قسم است که نبود آن ساکت نشستن من مگر این که یاوری نیافتم از مسلمانان برای یاری کردن دین خدا و هرآینه ایشان را دعوت کردم چنان که خبر دادم شما را برای موافقت فاطمه که او را با ذرّیهاش حمل کردم بر درب خانههای مهاجرین و انصار و آنها را یادآوری کردم به روزهای خدا و آن عهد و پیمانی که به ام خدا از ایشان گرفتی ـ ای رسول خدا! ـ به فرمان خدا در چهار جا و سلام کردن ایشان بر من به لقب اميرالمؤمنيني در زمان حيات خودت. پس به من وعده ياري كر دن دادند در شب و بازنشستند از یاری کردن به من در روز تا این که آمدند مرا مو تُقین اصحاب من در حالتی که گریان بو دند و از من می خواستند که قیام کنم و میگفتند به من که: ما یاری کنندگانیم دین خدا را. پس آنها را امتحان کردم به تراشیدن سرهایشان و برهنه کردن شمشیرهایشان و روی شانه های خودگذاردن و آمدن ایشان بر در خانهٔ من. پس همهٔ ایشان عقب نشینی کردند از یاری من و صحیح نشد برای من گفته های ایشان مگر از سه نفر و یک نفر دیگر از ایشان که تمام سر خود را نتراشیده بود و شمشیر خود را تماماً از غلاف بيرون نياورده بود و ايشان به ذات خدا قسم است كه از اخيار و نجباي اصحاب تو بودند اى رسول خدا! و ايشان سلمان و مقداد و ابوذر و عمّار بو دند و عمّار بودكه سر خود را تماماً نتراشيده بود و شمشير خود را تماماً بيرون نكشيده بود و هرآینه از روی کراهت بیرون کشیده شدم از خانه به سوی سقیفهٔ بنی ساعده . به جبر و قهر کشیده میشدم مانند کشیده شدن شتری که میخواهند آن را بکشند و برای خود یار و یاوری نمی دیدم مگر زبیر پسر عوام را که شمشیر خود راکشیده بود در میان ایشان و سر انگشتهای خود را به دندانهای خود میگزید و میگفت: به ذات خدا قسم است که شمشیر خود را غلاف نمی کنم مگر این که دست هایم بریده شود. آیا به غصب کردن حق علی و شکستن پیمان او راضی نشدید و شما را بس نبود تا این كه او را آوردهايد كه با شما بيعت كند؟ پس عمر و خالد بن وليد و تمام چهل نفر از جای خود برخاستند و کوشش کردند که شمشیر را از دست زبیر بگیرند. پس وقتی که مرا نزد آزاد شده \_ یعنی: ابوبکر \_ بردند و رد کرده شد بر او سخنانش و از برای من مجال سکوت کردن نماند بعد از آن که خشم خود را فرو خوردم و نفس خود را نگاهداشتم و از جای نجستم و گفتم به همهٔ مردم که: من خشنودم به خشنودی خدا و رسول او بر امّت، پس وقتی که پیمان خدا و رسول او شکسته شد و امّت با من مخالفت کردند، بر من نیست که دومر تبه آنها را به طاعت خود دعوت کنم در حالتی که در میان ایشان یار و یاوری برای من نباشد و صبر کردم همچنان که خدا به من نمایانید آنچه را که به تو نمایانید ای رسول خدا! در گفتهٔ خود که فرمود: فرو شکیبایی کن دای پیغمبر! و نیست شکیبایی کردن تو مگر برای خدا فی راست به ذات خدا قسم تأویل این آیه که خدا فرستاده است در حق امّت بعد از رحلت تو در گفتهٔ خود که غالب است ذکر او: فرنیست محمّد مگر این که فرستاده شده ای است که پیش از او پیغمبرانی گذشته اند. آیا پس اگر بمیرد یا کشته شود، برمی گردید شما بر عقبهای خود و یعنی: مرتد و کافر می شوید ؟ و کسی که برگردد بر پاشنهٔ خود و مرتد شود، پس هرگز ضرری نمی رساند خدا را چیزی و زود باشد که جزا می دهد خدا سپاس گزارندگان را هو

قال المفضّل بن عمر للصادق ﴿ [يا سيّدي] ما تأويل قول الله عزّ وجلّ - ﴿ أَفَانِ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ ﴾ ؟ ﴿ فَإِنّ كثيراً من الناس يقولون : كان الله لم يعلم يموت محمّد أو يُقتَل ، وبعضهم يقولون : فإن مات محمّد ، أو قُتِل [بما يموت به العالم] على [ثبت].

قال الصادق ﷺ: لو ردّوا ما لا يعلمون إلينا ولم يفتروا فيه الكذب ولا يتأوّلوه من عند أنفسهم، لبيّنًا لهم الحقّ فيه. يا مفضّل، إنّما الله عالم لا يعلّم، وإنّما تأويل هذه الآية: فإن مات محمّد أو تُتِل بما يموت به العالم؛ فإنّهما ميتنان لا ثالثة لهما. إنّ الموت بلا قـتل والقتل بالسيف وبما يُقتَل به من سائر الأشياء. أوما ترى أنّ الأُمّة ارتـدّت ونقضت وغيّرت وبدّلت؟ فهذا موت رسول الله وقتل أمير المؤمنين، ثمّ جرى الآخرون على ما أسس عليه الأوّلون؛

١. سورة آل عمران، آية ١٩٤.

یعنی: گفت مفضّل بن عمر به حضرت صادق ﷺ: چیست تأویل گفتهٔ خدای دتعالی عزّوجل ـ: ﴿ أَفَإِن مَاتَ أَو قُتِلَ انقَلَبَتُم عَلَى أَعقَابِكُم ﴾ ؟ زیرا که بسیاری از مردم می گویند که: خدا نمی دانست که محمّد می میرد یا کشته می شود، و بعضی از ایشان می گویند: پس اگر بمیرد محمّد، یا کشته شود علی.

فرمود صادق با اگر مردم رد می کردند آنچه را که نمی دانند آن را به سوی ما و دروغ در آن نمی بستند و از پیش خودشان تأویل نمی کردند، هرآینه ما حق را واضح می کردیم برای ایشان. ای مفضّل! جز این نیست که خدا دانایی است که از کسی چیزی را فرا نگرفته و جز این نیست که تأویل این است که: اگر محمّد مُرد یا کشته شد به چیزی که می میر د به سبب آن عالم؛ زیرا که مردن دو نحو است و سومی ندارد: موتِ بدون قتل و قتل با شمشیر، و بسا آن که قتل به سایر چیزها واقع شود. آیا ندانسته ای که امّت مرتد شدند و نقض عهد کردند و تغییر دادند و تبدیل کردند کتاب خدا و سنت رسول خدا را؟ پس این است مرگ رسول خدا و کشته شدن امیرالمؤمنین. پس این روش جاری شد در حق امام هایی که بعد بودند بنا بر آنچه در پیشینیان بنیاد گذارده شد.

قال: ويقوم الحسن الله إلى جدّه رسول الله الله الله الله الله الله الكوفة حتى استشهد بضربة عبد الرحمن بن ملجم، فوصّاني بما وصيتَه به \_يا جدّاه\_، وبلغ معاوية قتل أبي، فأنفذ اللعين الدعيّ زياداً إلى الكوفة في مائة وخمسين ألف مقاتل، وأمره بالقبض عليّ وعلى أخي الحسين الله وسائر إخوتي وأهل بيتي وشيعتنا وموالينا وأن يأخذ علينا جميعاً البيعة لمعاوية. فمن يأبى منّا، ضرب عنقه وسيق إلى معاوية برأسه. فلمّا علمت ذلك من فعل معاوية، خرجت من داري ودخلت جامع الصلاة بالكوفة، فرقيت المنبر، فاجتمع الناس حتى لم يبق موضع قدم في المسجد، وتكاثفوا حتى ركب بعضهم بعضاً؛

یعنی: گفت آن حضرت ﷺ: و برمیخیزد حسن ﷺ به سوی جد خود رسول خدا ﷺ و میگوید: یا جداه! من با پدرم در محل هجرت او در کوفه بودیم تا وقتی که پدرم به ضربت عبدالرحمن بن ملجم شهید شد. به من وصیّت فرمود به آنچه که تو به او وصیّت فرموده بودی ، یا جدّاه! و خبر کشته شدن پدرم به معاویه رسید. پس آن ملعون زنازادهٔ پسرخواندهٔ زیاد را به کوفه فرستاد با صد و پنجاه هزار نفر مقاتل و او را مأمور کرد به گرفتن من و برادرم حسین و سایر برادران و خانواده م را با شیعیان و دوستان ما و این که بیعت بگیرد از همهٔ ما برای معاویه و هر که ابا کند از بیعت کردن گردن او زده شود و فرستاده شود سر او برای معاویه. چون دانستم که معاویه میخواهد این کار را بکند ، از خانه ام بیرون آمدم و داخل مسجد جامع کوفه شدم برای نماز و بر منبر بالا رفتم و مردم جمع شدند تا اندازه ای که جای قدمی در مسجد نبود و مردم بعضی روی بعض دیگر هجوم آورده بودند.

فحمِدتُ الله وأثنيتُ عليه وقلت: معاشر الناس، عفت الديار، ومحت الآثار، وقل الاصطبار، فلا قرار على همزات الشياطين وحكم الخائنين. الساعة والله وضحت البراهين، وتفصّلت الآيات، وبانت المشكلات، ولقد كنّا نتوقّع تمام هذه الآية بتأويلها. قال الله حجل من قائل : ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى الله عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرّ اللّه شَيْئاً وَسَيَجْزِي اللّهُ الشّاكِرِينَ ﴾ . ٢

فقد مات \_والله \_ جدّي رسول الله ، وقُتِل أبي أمير المؤمنين ، وصاح الوسواس الخنّاس ، وداخل الشك [في] قلوب الناس ، ونعق ناعق الفتنة ، وخالفتهم السنّة . فيا لها من فتنة صمّاء بكماء عمياء ، لايسمع لداعيها ، ولا يجاب مناديها ، ولا يخالف واليها . ظهرت كلمة النفاق ورايات أهل الشقاق ، وتكالبت جيوش أهل المراق ، بين الشام والعراق . هلمّوا \_يرحمكم الله \_ إلى الإيضاح " ، والنور الواضح الوضّاح ، والعلم الجحجاح ، والنور الذي لايطفى ، والحق الذي لايخفى ؛

١. در مصدر: (فلا إقرار).

٢. سورة آل عمران، آية ١٤۴.

٣. در مصدر: (إلى الإصباح).

یعنی: پس ستایش کردم خدای را و ثناگفتم او را و گفتم: ای گروه مردم! ناپدید گردید خانه ها و نابود شد نشانه ها و کم شد شکیبایی کردن. پس هیچ قرار و آرامی نیست بر دیوانگی ها و اغواهای شیطان ها و حکم کردن خیانتکاران در این ساعت. به ذات خدا قسم است که روشن شد حجّتها و تفصیل داده شد نشانه ها و زیاد شد مشکل ها و هرآینه بودیم ما که انتظار می بردیم تمامیّت این آیه را با تأویل آن که بزرگ است از خدایی که گویندهٔ آن است که فرموده: ﴿ و نیست محمّد مگر فرستاده شده ای که گذشته اند پیش از او پیغمبرانی. آیا پس اگر مرد یا کشته شد، برمی گردید شما به پاشنه های خود ؟ و کسی که برگردد بر پاشنه های خود ، هرگز ضرر نمی رساند خدای را چیزی و زود باشد که جزا دهد خدا سپاس گزاران را ﴾.

پس از روی تحقیق مرد - به ذات خدا قسم است - جدّ من رسول خدا و کشته شد پدر من امیرالمؤمنین و صدا بلند کرد وسوسه کنندهٔ شیطان و داخل کرد شک را در دلهای مردمان و فریاد زد فریاد زنندهٔ فتنه و مخالفت کردید سنّت را. پس عجب فتنه کر کنندهٔ گُنگ کنندهٔ کور کنندهٔ گر کنندهٔ گوش داده نمی شود خوانندهٔ آن و جواب داده نمی شود خوانندهٔ آن و جواب داده نمی شود ندا کنندهٔ آن و مخالفت نمی کند ولایت دارندهٔ آن. ظاهر شد کلمهٔ نفاق و سیر داده شد پرچمهای اهل عداوت و دشمنی و سگطبیعتی پیش گر فتند لشکرهای کسانی که از دین بیرون رفتند در میان شام و عراق. بیایید - خدا رحمت کند شما را - به سوی روشن کردن کار و امر واضح بسیار روشن کننده و نشانهٔ بهتر و بزرگتر و آن چنان نوری که خاموش نمی شود و حقّی که مخفی نمی ماند.

أيّها الناس، تيقّظوا من رقدة الغفلة، ومن نهرة الوسفة ، ومن تكلّف الظلمة ، ومن نقصان الهمّة. فوالذي فلق الحبّة وبرأ النسمة وتردّى بالعظمة لئن قام إليّ منكم عصبة بقلوب صافية ونيّات مخلصة لاتكون فيها شوب نفاق ولا نيّة افتراق، لأُجاهدن بالسيف

١. صحيح: (عجب فتنة كر گنگ كوري).

۲. در مصدر : (ومن برهة الوسنة ).

٣. در مصدر: (وتكاثف الظلمة).

قدماً قدماً ، والأصبَغن من السيوف اجوانبها ، ومن الرماح أطرافها ، ومن الخيل سنابكها.

فتكلّموا ـرحمكم الله ـ، فكأنّما ألجموا بلجام الصمت عن إجابة الدعوة إلّا عشرون رجلاً منهم. قاموا منهم سليمان بن صرد، وبنو الجارود ثلاثة، وعمرو بن الحمق الخزاعي، وحجر بن عدي الكندي، والطرمّاح بن عطّار السعدي، وهاني بن عروة السندسي ، والمختار بن أبي عبيدة الثقفي، وشدّاد بن عياب الكاهلي، ومحمّد بن عُطارِد الباهلي، وتمام العشرين من هَمدان، فقالوا [لي]: يابن رسول الله، ما نملك غير سيوفنا وأنفسنا، فها نحن بين يديك، لأمرك طائعون، وعن رأيك غير صادّين في مُرنا بما شئت، فنظرت يمنة ويسرة، فلم أرّ أحداً غيرهم، فقلت لهم: لي أسوة بجدّي رسول الله على حين عبد الله سرّاً، وهو يومئذ في تسعة وثلاثين رجلاً، فلما أكمل الله له الأربعين صار في عدّة، وأظهر أمر الله ، فلو كان معى عدّتهم جاهدت في الله حقّ المجاهدة.

ثمّ رفعت رأسي نحو السماء، فقلت: اللّهمّ إنّي قد دعوت وأنذرت، وأمرت ونهيت٬ وكانوا عن إجابة الداعي غافلين، وعن نصرته قاعدين، وعن طاعته مقصّرين، ولأعدائه ناصرين. اللّهمّ فأنزل عليهم رجزك وبأسك وعذابك الذي لا يردّ عن القوم الظالمين، ونزلت عن المنبر، وأمرت مواليّ وأهل بيتي، فشدّوا على رواحهم، وخرجت من الكوفة راحلاً إلى المدينة.

هذا \_يا جدّاه \_ بعد أن دعوت سائر الأُمّة، وخاطبتهم بعد قتل أمير المؤمنين إلى ما دعاهم إليه أمير المؤمنين، وخاطبهم به حيا رسول الله \_ جارياً على سنتك ومنهاجك وسنن أمير المؤمنين ومنهاجه في الموعظة الحسنة والترفّق والخطاب الجميل والتخويف بالله

١. در مصدر: (ولأصفنٌ من السيف).

عبارت «عن إجابة الدعوة ...» در مصدر موجود نيست.

٣. در مصدر: (السدوسي).

۴. در مصدر : (شداد بن عباد).

۵. در مصدر: (وعن رأيك صادرين).

۶. در مصدر: (وأنذرت وصوّبت ونبّهت).

٧. در مصدر: (وخاطبهم بعدك).

والتحذير من سخط الله [وعذابه]، والترغيب في رحمته ورضوانه، وصفحه وغفرانه، لمن وافى بما عاهد عليه الله، ورغبتهم في نصرة الدين، وموافقة الحقّ والوقوف بين أمر الله ونهيه، فرأيت أنفسهم مريضة، وقلوبهم قاسية، ونيّاتهم فاسدة ١.

قد غلب الران عليهم، فجاؤونى يقولون: معاوية أسرى سراياه إلى نـواحـي الأنـبار والكوفة، وشنّ غاراته على المسلمين، وقتل منهم من لم يقاتل، وقتل النساء والأطفال، فأعلمتهم أنّهم لا وفاء لهم، ولا نصرة فيهم، وأنّهم قـد أرادوا الدعـة، وأخـلدوا إلى الرفاهية. أحبّوا الدنيا، وتناسوا الآخرة.

فقالوا: معاذ الله \_يابن رسول الله \_ أن نكون كما تقول، فادع الله لنا بالسداد والرشاد، فأنفذت معهم رجالاً وجيوشاً، وعرفتهم أنهم يستجيبون لمعاوية، وينقضون عهدي وبيعتي، ويلعبون بالخطر اليسير، فيقلدون منهم الدنيا بالتقليدات ، ويزعمون أنهم لايفعلون، ثم ما مضى منهم أحد إلا فعل ما خبرتهم به، وأخذ رشى معاوية وتقليده، وتقدم إليه غازياً ، فصار مخالفاً ؟.

فلمًا كثرت غارات معاوية في أطراف العراق جاؤوني فعاهدوني عهداً مجدّداً وبيعة مجدّدة، وسرت معهم من الكوفة إلى المدائن بشاطئ دجلة، فدس معاوية إلى زيد بن سنان بن أخي جرير بن عبد الله مالاً، ورشاه إيّاه على قتلي، فخرج إليّ ليلاً، وأنا في فسطاط أُصلّي والناس نيام، فرماني بحربة، فأثبتها في جسدي، فنبّهت العسكر ورأوا الحربة ثابتة تهتز في أعضائي، وأمرت بطلب زيد لعنه الله من فخرج إلى الشام هارباً إلى

١. در مصدر: (وقلوبهم نائبة فاسدة).

٢. در مصدر: (قد أسر واالدعوة).

٣. در مصدر: (ويبيعوني).

۴. در مصدر : (ويقبلون منهم الرشي والتقليدات).

٥. در مصدر: (ونفذ إليه عادياً).

٤. در مصدر: (فأقضى مخالفاً).

۷. کلمهٔ «بن » در مصدر نیست.

معاوية، فرجعت جريحاً، وخرجت عند تفرّق الأُمّة عني إلى المدينة إلى حرمك \_يا جدّاه\_، فلقيت من معاوية وسائر بني أُميّة وأعوانهم ما أسأل الله أن لايضيع لي أجره، ولا يحرمني ثوابه، ثمّ دسّ معاوية إلى جعدة بنت الأشعث بن قيس \_لعنهما الله\_، فبذل لها مائة ألف درهم، وضمن لها أقطاع عشر ضياع ، وأنفذ إليها سمّاً، فسمّتني به؛

یعنی: بیدار شوید از خواب غفلت و از توسعه و گشایش یافتن جراحت و زخم و به مشقّت افتادن از تیرگی و از کم شدن همّت. پس قسم به آن کسی که شکافته و می شکافد دانه را و آفریده و می آفریند بندگان را و ردای بزرگی به خود گرفته ، هرآینه اگر قیام کند به سوی من از شماها چند نفری با دلهای صاف و نیّت های پاک که در آنها نفاق و دورویی نباشد و قصد جدایی و افتراق نداشته باشند ، هرآینه جهاد می کنم البتّه با شمشیر قدم به قدم و هرآینه رنگ می کنم از شمشیرها اطراف و جوانب آن را و از نیز هها گوشه و کنار آن را و از اسبها جاهای سم گذاردن آنها را.

پس سخن گویید ـ خدا رحمت کند شما را. (از شنیدن این سخنان) گویا دهنهٔ سکوت و خاموشی بر دهنهای ایشان زده شد از جواب گفتن دعوتی که کردم، مگر ده نفر از ایشان که از جای برخاستند که از ایشان بود سلیمان بن صُرَد و سه نفر پسران جارود و عمرو بن حَمِق خُزاعی و حجر بن عدی کندی و طرمّاح بن عطّار سعدی و هانی بن عروهٔ سندسی و مختار بن ابی عبیدهٔ ثقفی و شدّاد بن عیاب کاهلی و محمّد بن عطار د باهلی و تمام این بیست نفر از قبیلهٔ هَمدان بودند. پس گفتند: ای پسر رسول خدا! ما مالک نیستیم غیر از شمشیرهای خود و نفسهای خودمان را. آگاه باش که ما در پیش روی تو مطبع و فرمانبردار امر توییم و از رأی تو روگردان نیستیم. ما را فرمان ده به آنچه که می خواهی. پس از طرف راست و چپ نگاه کردم کسی را غیر از ایشان ندیدم. پس به ایشان گفتم که: برای من است تأسّی کردن به جدّم رسول خدا

١. در مصدر: (عند قعود الأُمّة).

٢. در مصدر: (محمّد بن الأشعث).

۳. در مصدر: (عشر قری).

که خدا را در پنهانی پرستش می کرد که در آن روز سی و نه نفر مرد یاور داشت. پس وقتی که عدد چهل نفر برای او تکمیل شد، با آن عدّه قیام کرد و امر خدا را آشکار نمود. اگر با من بقدر آن عدّه بو دند، جهاد می کردم در راه خدا حقّ جهاد را.

پس سر خود را بلند کردم به طرف آسمان و گفتم: خدایا! من دعوت کردم و ترسانیدم و امر و نهی کردم و از اجابت من غفلت کردند و از یاری کردن من عقب نشینی نمودند و از فرمانبرداری من کوتاهی کردند. خدایا! پس فرو فرست بر ایشان عذاب و بیم و سختی خود را از آسمان و آنچنان عذابی که رد کرده نشود از گروه ستمکاران، و فرود آمدم از منبر و امر کردم غلامان و اهل بیت خود را که بارهای خود را بستند بر راحلههای خود و بیرون رفتم از کوفه در حالتی که کوچ کننده بودم به سوی مدینه و این حرکت کردن من یا جدّاه! وقتی بود که سایر امّت را دعوت کردم و آنها را طرف این حرکت کردن من یا جدّاه! وقتی بود که سایر امّت را دعوت کرده و آنها را طرف خطاب خود قرار دادم بعد از کشته شدن امیرالمؤمنین به آنچه که دعوت کرده بود ایشان را به آن امیرالمؤمنین و مخاطب ساخته بود به آن ایشان را. ای رسول خدا! جریان امر من بر سنّت و روش تو و سنّتهای امیرالمؤمنین بود و روش او در پند دادن نیکو و مداراکردن و خطاب کردن پاکیزه و ترسانیدن به خدا و ترساندن از خشم خدا و رغبت دادن در رحمت و خشنودی او و درگذشتن از گناه و آمرزش او برای کسانی که و فاکنند به آنچه که خدا بر آن عهد گرفته و میل دادن ایشان به یاری کردن دین و موافقت کردن حق و واقف شدن در مقابل امر و نهی خدا.

پس دیدم که نفسهای ایشان بیمار است و دلهای ایشان سخت است و نیّتهای ایشان فاسد و تباه است و غلبه کرده است تن آسایی بر ایشان. پس آمدند مرا و گفتند: معاویه سیر داده است جنگهای خود را در نواحی انبار و کوفه و از هر طرف غار تگریها می کند بر مسلمانان و می کشد کسانی را که کسی را نکشته اند و می کشد زنها و بچهها را. پس آنها را اعلام کردم که و فایی برای ایشان نیست و عاطفهٔ یاری کردن ایشان نیست و ارادهٔ ایشان آرامش و تن پروری و راحت طلبی و گشایش و فراخی است و همیشه رفاهیت خود را می خواهند. محبّت دنیا را در دل گرفته اند و آخرت را فراموش کرده اند.

پس گفتند: جای پناه بردن به خداست ای پسر رسول خدا! که ما چنین باشیم که تو می گویی. پس خدا را بخوان ما را محکم بدارد و راهنمایی کند. پس فرستادم با ایشان جمعیّت و لشکری را و به ایشان فهمانیدم که اجابت معاویه را خواهند کرد و عهد و بیعت مرا خواهند شکست و بازی خواهند کرد با جنبش کمی و به گردن می اندازند دنیا را از روی تقلیدها و گمان می کنند که این کارها را نمی کنند و پیشی گرفتند به سوی او و نرفت به سوی او احدی مگر آن که آنچه را که به ایشان خبر داده بودم کردند و گرفت رشوهٔ معاویه را و از او تقلید کرد و پیش رفت به طرف او در حالتی که جنگ کننده بود. پس مخالف من شد.

و چون غارتگری معاویه در اطراف عراق بسیار شد، آمدند به نزد من و با من عهد تازه بستند و مجد دبیعت کردند و با آنها از کوفه به مدائن رفتم کنار دجله. پس معاویه در پنهانی دسیسهای کرد و رشوه و مالی به زید پسر سنان پسر اخی جریر پسر عبدالله داد که مرا بکشد. شبانه به سوی من آمد در حالی که من در خیمه نماز می گزاردم و مردم خواب بودند. حربه ای به جانب من انداخت که در جسد من فرو رفت. پس لشکر را بیدار کردم. دیدند حربه در جسد من ثابت است و در اعضای من به جنبش است. امر کردم که به طلب زید روند ـ که لعنت خدا بر او باد! ـ و او فرار کرد، به شام رفت و من مجروح برگشتم و پس از آن که تفرقه در امّت افتاد و از من جدا شدند بیرون آمدم به طرف مدینه به سوی حرم تو، یا جدّاه! پس دیدم از معاویه و سایر بنی امیّه و یاران ایشان چیزی را که از خدا می خواهم که ضایع نکند برای من مزد آن را و محروم نگر داند مرا از ثواب آن. پس معاویه به پنهانی صد هزار در هم برای جعده دختر اشعث بن قیس ـ لعنهما الله ـ بذل کرد و ضامن من شد برای او که ده قطعه مزرعه به او بدهد و سمّی به سوی او فرستاد و او مرا به آن سم مسموم کرد.

ثمّ يقوم الحسين على مخضباً بدمائه، فيُقبِل [في] اثني عشر ألف صدّيق كلّهم [شهداء] قد تُتِلوا في سبيل الله من ذرّيّة رسول الله ﷺ ومن شيعتهم ومواليـهم وأنـصارهم، وكــلُّ ويؤتى محسن مخضباً [بدمه] محمولاً، تحمله خديجة بنت خويلد وفاطمة ابنة أسد أم امير المؤمنين الله وهما جدّتاه، وأم هاني وجمانة عمّتاه ابنتا أبي طالب ، وأسماء ابنة عميس الخثعميّة، صارخات [و] أيديهن على خدودهن ، ونواصيهن منشرة ، والملائكة تسترهن بأجنحتهن ، وفاطمة أمّه تبكي وتصيح وتقول: ﴿ هذَا يَوْهُكُمُ الَّذِي كُنتُم تُوعَدُونَ ﴾ ، وجبرائيل يصيح \_يعني: محسناً \_ ويقول: إنّي مظلوم ، فانتصر ، فيأخذ رسول الله محسناً على يديه ، رافعاً له إلى السماء وهو يقول: إلهي وسيّدي ، صبرنا في الدنيا احتساباً ، وهذا اليوم الذي ﴿ تَجِدُكُلُ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِنْ فَيْرٍ مُحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِنْ فَيْرِهُ مُونِيَنَهُ أَمَداً بَعِيداً ﴾ ، هم عنه الذي المتساباً ، وهذا اليوم الذي ﴿ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِنْ فَيْرِهُ مُنْ أَنْ مَنْ عَبْرُهُ وَمُونَا فَيَ مَا عَمِلَتْ مِنْ فَيْرًا مُونِيقًا وَيَنْنَهُ أَمَا بَعِيداً ﴾ . هم الله عنه الله عليه المناء وهو يقول السماء وهو يقول الله من المناء وهو يقول المناء وهو يقول المؤمراً ومَا عَمِلَتْ مِنْ فَيْ مُنْ مَا عَمِلَتْ مِنْ فَيْهِ مُنْ مَا عَمِلَتْ مِنْ فَيْ مُنْ مُنْ مَا عَمِلَتْ مِنْ فَيْ مُنْ مُنْ مُنْ عَمِلَا وَمَا عَمِلَتْ مُنْ مَا عَمِلَا عَمْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ عَلَا المَا مُنْ عَلَى السماء والمِنْ الله مِنْ الله مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ الله

یعنی: پس برمیخیزد حسین پ در حالتی که به خون خضاب شده باشد. پس می آیند دوازده هزار صدیق که همهٔ آنها در راه خدا کشته شده باشند از ذریهٔ رسول خدا و از شیعیان و دوستان ایشان و یاران ایشان و همه آغشته اند به خونهای خود. پس چون می بیند ایشان را رسول خدا، گریه می کند و گریه می کند به گریهٔ او اهل آسمانها و زمین و فریاد می زند فاطمه ـ سلام الله علیها ـ ، پس به لرزه درمی آید زمین و هر که بر روی

۱. عبارت «وتصرخ فاطمة ﷺ ... » در مصدر نيست.

۲. در مصدر: (أبو عبيدة).

٣. در مصدر: (وهما جدَّتاه، وجمانة عمَّته ابنة أبي طالب).

۴. سورهٔ انبیاء، آیهٔ ۱۰۳.

٥. سورة آل عمران، آية ٣٠.

آن است و می ایستد امیرالمؤمنین و حسن بین از طرف راست او و فاطمه از طرف چپ او و پیش می آید حسین بی و رسول خدا کی او را به سینهٔ خود می چسباند و می فرماید: یا حسین! فدای تو شوم. چشمهای من و چشمهای تو در حق تو روشن و با قرار و سکون باد. و از طرف راست حسین است شیر خدا حمزه و از طرف چپ اوست جعفر طیّار پسر ابوطالب و در جلو و پیش روی اوست ابوعبدالله ا پسر حارث بن عبدالمطّلب.

و می آورد \_یا آورده می شود \_ محسن در حالتی که به خون خضاب شده باشد و حمل کرده شده باشد. حمل می کند او را خدیجه دختر خویلد و فاطمه دختر اسد مادر امیرالمؤمنین ﷺ که هر دو جدّه های او هستند و اُمّ هانی و اسماء دختر عُمیس ختعمیّه و جمانه دختران ابوطالب در حالتی که همهٔ ایشان شیون می کنند و دست هاشان بر گونه هایشان است و موهای پیشانی هایشان آشفته و پریشان است و ملائکه آنها را می پوشانند با بال های خود و مادر او فاطمه گریه می کند و صیحه می زند و می گوید: فراین است آن روزی که شما و عده داده شده بودید ﴾ و محسن به جبرئیل صیحه می زند و می گوید که: من مظلومم ، پس یاری کن. آن گاه رسول خدا محسن را می گیرد بر روی دو دست خود و او را به جانب آسمان بلند می کند و گوید: خدای من و آقای من! ما صبر کردیم در دنیا برای خدا و امروز روزی است که ﴿ می یابد هر نفسی آنچه را که عمل کرده است از نیکی در حالتی که حاضر کرده شده است و هر نفسی آنچه را که عمل کرده آرزو می کند که ای کاش میانهٔ او و میانهٔ آن عمل مسافتی دور بود ﴾ \_ یعنی: ای کاش نکرده بود آن کار را!

قال: وبكى الصادق عن الخضلت لحيته بالدموع، ثمّ قال: لا رقأت عين الاتبكي عند هذا الذكر، فقال المفضّل للصادق عند عند هذا الذكر، فقال المفضّل للصادق عند عند هذا الذكر، فقال المفضّل للمفضّل طويلاً ويقول: يابن رسول الله، إنّ يومكم في

۱. چنان که در متن تذکر داده شد کنیهٔ وی ابو عبیده است.

۲. این دو سطر در مصدر با اختلاف آمده است.

القصاص لأعظم من يوم محنتكم، فقال له الصادق ﷺ: ولا كيوم محنتنا بكربلاء، وإن كان يوم السقيفة وإحراق النار على باب أمير المؤمنين والحسن وفاطمة والحسين وزينب وأم كلثوم وفضة وقتل مُحسن بالرفسة أعظم وأدهى وأمرً؛ لأنّه أصل يوم العذاب؛

یعنی:گفت مفضّل: وگریه کرد صادق گا تااین که تر شد ریش او به اشکها. پس مفضّل فرمود: خشک نشود چشمی که گریه نکند وقت یاد کردن این مصیبتها. پس مفضّل گفت به حضرت صادق گا که: ای آقای من! این اشکها چه ثوابی دارد؟ فرمود: ثواب آن شماره نمی شود، هرگاه گریه کننده از اهل حق - یعنی: از شیعیان و دوستان باشد. پس مفضّل گریه کرد مدّتی طولانی و می گفت: ای پسر رسول خدا! روز قصاص کردن شما بزرگ تر است از روز محنت و اندوه شما. پس حضرت صادق به او فرمود: روزی مانند روز محنت ما در کربلانیست، هرچند روز سقیفه و سوزانیدن قرمود: روزی مانند روز محنت ما در کربلانیست، هرچند روز سقیفه و سوزانیدن کشتن محسن به ضرب لگد سخت تر و دشوار تر و منکر تر و تلخ تر است؛ زیراکه کشتن محسن به ضرب لگد سخت تر و دشوار تر و منکر تر و تلخ تر است؛ زیراکه ریشه و بنیاد عذاب از آن روز بوده.

قال المفضّل: يا مولاي، أسأل؟ قال: سَل، يا مفضّل. قال: يا مولاي، ما تقول في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا المَوّءُودَةُ سُئِلَت ﴿ بِأَيِّ ذَنبٍ قُتِلَت ﴾ (؟ قال: يا مفضّل، تقول العامّة: إنّها في كلّ جنين من أولاد الناس قُتِل مظلوماً؟ قال: نعم، يا مولاي. هكذا يقول (يقولون خل) أكثرهم. قال الصادق على: ويلهم. من أين لهم هذا؟ والآية في الكتاب خاصة لنا وفينا، وهو قوله \_تقدّس اسمه \_: ﴿ وَإِذَا المَوّءُودَةُ سُئِلَت ﴿ بِأَيّ ذَنبٍ قُتِلَت ﴾ ، والموءودة إنّما هو المُحسن؛ لأنّه منّا، وفينا قال الله تعالى: ﴿ قُل لاَ أَسَألُكُم عَلَيهِ أَجرًا إِلّا المَوّدُةَ فِي القُربَى ﴾ ٢ ، والموءودة إنّما هو الموءودة إنّما هو المودة والقربى غيرنا؟

۱. سورهٔ تکویر . آیهٔ ۸\_۹.

۲. سورهٔ شوری، آیهٔ ۲۳.

یعنی: مفضّل گفت: ای مولای من! آیا سؤال بکنم؟ فرمود: سؤال کن، ای مفضّل! گفت: ای مولای من! چه می فرمایی در تفسیر قول خدای تعالی که فرمود: ﴿ وَإِذَا الْمَوءُودَةُ سُئِلَت ﴿ بِأَيِّ ذَنبٍ قُتِلَت ﴾ ؟ فرمود: ای مفضّل! جماعت عامّه می گویند که: آن در موضوع هر طفل در شکم مادری است از اولاد که مظلوم کشته شود؟ عرض کرد: آری، ای مولای من! همچنین می گویند بیشتر از ایشان. صادق ﷺ فرمود: وای بر ایشان! این تفسیر را از کجا می گویند؟ و حال آن که این آیه در قرآن مخصوص است برای ما و در حقّ ما است و آن همین آیه است که خدایی که نام او مقدّس است فرموده: و آبادا المتوءُودَةُ سُئِلَت ﴿ بِأَيِّ ذَنبٍ قُتِلَت ﴾ ، و جز این نیست که موؤوده مُحسِن است؛ زیراکه او از ما است و خدای تعالی در حقّ ما فرموده است که: ﴿ قُلُ لَا أَسَأَلُكُم عَلَیهِ وَبِرَاکه او از ما است و خدای تعالی در حقّ ما فرموده است که: ﴿ قُلُ لَا أَسَأَلُكُم عَلَیهِ الْمُربَى ﴾ ، و موؤودة اسمی است از «مَودَّة». پس از کجا بر هر جنینی اطلاق می شود از اولاد مردمان؟ آیا این آیه که در مودّت و قربی است غیر ما هستیم؟

قال المفضّل: صدقت، يا مولاي، ثمّ ماذا؟ قال: ثمّ تضرب سيّدة النساء (نساء العالمين غل) فاطمة يدها إلى ناصيتها وتقول: اللّهمّ أنجز وعدك وموعدك لي في من ظلمني وغضّبني وضربني وجرّعني ثكل أولادي، فتبكيها ملائكة السماوات السبع وحملة العرش وسكّان الهواء ومن في الدنيا [و] بين أطباق الثرى، صائحين صارخين لصيحتها وصراخها إلى الله تعالى، فلا يبقى ممّن قاتلنا ولا من أحبّ قتالنا إلاّ قتل في ذلك اليوم كلّ واحد ألف قتلة يذوق في كلّ قتلة منها من العذاب ما رأته من ألم القتل سائر من قتل من أهل الدنيا دون من قتل في سبيل الله، فإنّه لايذوق الموت حكما قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَحسَبَنَ اللَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمَوانًا بَل أَحيَاءٌ عِندَ رَبّهِم يُرزَقُونَ \* فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضلِهِ وَيَستَبشِرُونَ بِالَّذِينَ لَم يَلحَقُوا بِهِم مِن خَلفِهِم أَلّا خَوفٌ عَلَيهِم وَلَا هُم يَحزَنُونَ ﴾ ؟\

يعنى: مفضّل گفت: راست گفتى، اى مولاى من! پس از آن چه مىشود؟ فرمود:

١.سورة آل عمران، آية ١٧٠.

پس میزند فاطمه بزرگِ زنان جهانیان دست خود را بر پیش سر خود و میگوید: بارخدایا! و فاکن وعدهٔ خود را و زمان وعدهٔ خود را برای من دربارهٔ کسانی که به من ستم کردند و مرا به غضب در آور دند و زدند مرا و مرا به داغ فرزندانم مبتلا کر دند. پس برای او گریه میکنند فرشتگان آسمانهای هفتگانه و بردارندگان عرش و ساکنین هو ا و کسانی که در دنیا هستند و در میان طبقات زمین ساکناند در حالتی که همهٔ ایشان صیحه زننده و شیون کننده اند برای صیحه زدن و شیون کردن او به سوی خدای تعالى. پس باقى نمى ماند كسى كه با ما مقاتله كرده و نه كسى كه دوست داشته است قتال کردن با ما را مگر آن که کشته می شوند در آن روز هر کدام از آنها هزار مرتبه کشته شدن که می چشد در هر کشته شدنی از آن از عذاب بقدر آنچه الم دیدهاند همهٔ کشته شدگان اهل دنیا غیر از کسانی که در راه خداکشته شدهاند؛ زیراکه کشته شده در راه خدا نمي چشد الم مرگ را ـ چنان كه خداي تعالى فرموده كه: ﴿ كُمان مكن البتّه البتّه كه آنهایی که کشته شدهاند در راه خدا مردگاناند، بلکه زندههایی هستند که در نزد پروردگارشان روزی میخورند در حالتی که شاداناند به آنچه که خدا از فضل خو د به ایشان داده و مرده می دهند به آنهایی که هنوز عقب ماندهاند و به ایشان ملحق نشدهاند که: هیچ ترسی برای ایشان نیست و محزون و اندوهناک نیستند .

قال المفضّل: يا مولاي، فإنّ من شيعتكم امن لايقرّ بالرجعة وأنّكم تكِرّون بعد الموت وتكرّ أعداؤكم حتّى تقتصّوا منهم بالحقّ، فقال الصادق ﷺ: أما السمعوا قول جدّنا رسول الله ﷺ و سائرنا من الأئمّة: من لم يثبت إمامتنا، ولم يحقّق متعتنا، ولم يقل الم

۱. در مصدر: (من يستبشرون شيعتكم).

٢. در مصدر: (الا تكرون).

٣. در مصدر: (ولا تكر).

۴. در مصدر: (ویلهم، ما سمعوا).

۵. در مصدر: (ویحل).

۶. در مصدر: (ويقول).

برجعتنا، فليس منّا؟ أوما سمعوا الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ الْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ؟ ا

یعنی: گفت مفضّل: ای مولای من! پس بدرستی که بعضی از شیعیان شماکسانی هستند که به رجعت شما و این که شما برمی گردید بعد از مردن اقرار ندارند و مقر نیستند که دشمنان شما برمی گردند به دنیا تا این که قصاص کنید از ایشان به حقّ و راستی. پس فرمود صادق ﷺ: آیا نشنیدند گفتهٔ جدّ ما رسول خدا ﷺ و گفتهٔ ما سایر امامان را که گفته است و گفته ایم: کسی که ثابت نداند امامت ما را و راست و محقّق نداند متعهٔ ما را و قائل به رجعت ما نباشد از ما نیست؟ و آیا نشنیدند گفتهٔ خدای عزوجل را که می فرماید: ﴿ هرآینه می چشانیم ایشان را از عذاب نزدیک تر غیر از عذاب بزرگ تر. امید است که ایشان برگردند ﴾ ؟

قال المفضّل: يا مولاي، فما العذاب الأدنى، وما العذاب الأكبر؟ قال الصادق على العذاب الأدنى عذاب الرجعة، والعذاب الأكبر عذاب يوم القيامة الذي ﴿ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضُ عَيْرَ الْأَرْضُ وَالسَّمَوَاتُ وَبَرَزُوا لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ ؟

مفضّل گفت: ای مولای من! پس چیست عذاب نزدیک تر و چیست عذاب بزرگ تر؟ فرمود صادق ﷺ که: عذاب نزدیک تر عذاب رجعت است و عذاب اکبر عذاب روز قیامت است که ﴿ در آن روز این زمین تبدیل می شود به زمینی غیر از این و همچنین آسمانها و بیرون می آیند مردم از قبرها برای خدای یگانه ای که صاحب قهر و غلبه است ﴾.

قال المفضّل: [يا مولاي] فإمامتكم واجبة "عند شيعتكم ونحن نعلم أنّكم اختيار الله في قوله: ﴿ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ ﴾ ، أ وقوله: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ ، (٥) وقوله:

١. سورة سجده، آية ٢١.

٢. سورة ابراهيم، آية ۴٨.

۲. در مصدر: (ثابتة).

٥. سورة انعام، آية ١٢۴.

﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ۞ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَـعْضٍ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ . \

قال الصادق ﷺ: يا مفضّل، فأين نحن في هذه الآية؟

مفضّل گفت: پس اقرار کردن به امامت شما واجب است نزد شیعیان شما و ما می دانیم که شما اختیار کرده شدگانید از جانب خدا در گفتهٔ او که فرموده است: 
﴿ و بلند می کنیم درجات را برای هر که می خواهیم ﴾ و گفتهٔ خدا که فرموده است: 
﴿ خدا داناتر است که در کجا قرار دهد رسالت خود را ﴾ و گفتهٔ او که فرموده است: 
﴿ بدرستی که خدا اختیار کرده است آدم و نوح و آل ابراهیم و آل عمران را بر جهانیان. 
ذریّه ای هستند که بعضی از آنها از بعض دیگرند و خدا شنوای داناست ﴾.

حضرت صادق ﷺ فرمود: پس ما در كجاي اين آيه ياد كرده شدهايم ؟

قال المفضّل: قول الله عزّ وجلّ -: ﴿ إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُوْمِنِينَ ﴾ ، ' وقوله: ﴿ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ [ مِنْ قَبْلُ ] ﴾ ، " وقول إبراهيم: ﴿ وَاجْنُبُنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴾ ، " وقد علمت أنّ رسول الله عَلِيُّ وأمير المؤمنين ﷺ ما عبدا صنما ولا وثنا ولا أشركا بالله طرفة عين، وقوله: ﴿ وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَتِي قَالَ لَا يَتَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ ، والعهد عهد الإمامة، لايناله ظالم.

قال: يا مفضّل، وما علمك بأنّ الظالم لايناله عهد الإمامة؟ ؟

مفضّل گفت: فرمودهٔ خدای عزّوجل است که: ﴿ سزاوار ترین مردم به ابراهیم

١. سورة آل عمران، آيه ٢٣-٣٤.

٢. سورة آل عمران. آية ٤٨.

٣. سورة حج. آية ٧٨.

۴. سورة ابراهيم ، آية ٣٥.

۵.سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۲۴.

۶. این سطر در مصدر نیامده است.

هرآینه کسانی هستند که متابعت و پیروی او راکنند و این پیغمبر \_یعنی: محمّد ﷺ و کسانی که ایمان آوردند و خدا ولئ اهل ایمان است » و فرمودهٔ او که گفته است: ﴿ ملّت پدر شما ابراهیم است که او شما را مسلمانان نام گذارده است » ، و گفتهٔ ابراهیم که در مقام دعا عرض میکند که: ﴿ دور کن مرا و فرزندان مرا از ایس که بتها را پرستش کنیم ﴾ و از روی تحقیق دانسته ام که رسول خدا و امیر مؤمنان ﷺ بت بزرگ و کوچکی را نپرستیده اند و شریک برای خدا قرار نداده اند بقدر چشم به هم زدنی و گفتهٔ خدا که فرموده است: ﴿ و یاد کن \_یا محمّد! \_زمانی را که امتحان کرد ابراهیم را پروردگار او به کلماتی چند. پس چون تمام کرد آنها را ، فرمود: بدرستی که من تو را مام قرار دهنده ام برای مردمان. ابراهیم عرض کرد: و از ذرّیهٔ من کسی را امام قرار میدهی ؟ فرمود: ستمکاران از ایشان نمی رسند به عهد من ﴾ \_که امامت باشد \_ ؛ یعنی: ظالم به عهد امامت نمی رسد.

حضرت صادق على به مفضّل فرمو دكه: از كجا دانستي كه ظالم به عهد امامت نمي رسد؟

قال المفضّل: يا مولاي، لاتمتحنّي، ولا تسألني بما لا طاقة لي به، ' ولا تختبرني ولا تبتلني. فمن علمكم علمت، ومن فضل الله عليكم أخذت؛

یعنی: مفضّل گفت: ای مولای من! مرا امتحان مکن و مپرس از من چیزی را که طاقت آن را ندارم و آزمایش ننما و مبتلا نگردان مرا، که من از علم شما دانستهام و از فضل خدا بر شما فراگرفتم.

قال الصادق ﷺ: صدقت، يا مفضّل، ولولا اعترافك بنعم الله في ذلك لما كنت باب الهدى. فأين يا مفضّل الآيات من القرآن في أنّ الكافر ظالم؟ قال: نعم، يا مولاي. قوله ﴿ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ ، ٢ وقوله: الكافرون هم الفاسقون، ومن كفر وفست وظلم لا يجعله الله للناس إماماً.

۱. جملهٔ «ولاتسألني ...» در مصدر نيست.

۲.سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۵۴.

قال الصادق ﷺ: أحسنت، يا مفضّل. فمن أين قلت برجعتنا ومقصّرة شيعتنا تقول: إنّ معنى الرجعة أن يردّ الله إلينا مُلك الدنيا، وأن يجعله للمهديّ؟ ويحهم، متى سُلِبنا الملك حتّى يردّ علينا؟

قال المفضّل: لا والله، لاسلبتموه ولا تسلبونه؛ لأنّ الملك النبوّة والرسالة والوصيّة والإمامة؛

فرمود حضرت صادق بلا که: راست گفتی -ای مفضّل! - و اگر اعتراف نمی کردی به نعمتهای خدا در موضوع امامت ، هرآینه باب هدایت نبودی. پس ، ای مفضّل! در کجای قرآن است که کافر ظالم است ؟ عرض کرد: آری ، ای مولای من! آن جایی که فرموده که: ﴿کفّار ، ایشان اند فاسقها » فرموده که: ﴿کفّار ، ایشان ستمکاران اند ﴾ و فرموده او که: «کفّار ، ایشان اند فاسقها » و کسی که کافر و فاسق و ظالم شد ، خدا او را برای مردم [امام] قرار نمی دهد.

حضرت صادق الله فرمود: نیکو گفتی، ای مفضّل! پس از کنجا قائل شدی به برگشتن ما به دنیا و طایفهٔ تقصیرکاران از شیعیان ما میگویند که: معنای رجعت این است که خدای مُلک دنیا را به سوی ما برمیگرداند و آن را برای مهدی قرار می دهد. وای بر ایشان! کی مُلک از ماگرفته شده است تا این که باز برگردد به ما؟ مفضّل گفت: نه به خدا قسم است، نه ملک از شما سلب کرده شده و نه شما سلب می کنید از خودتان؛ زیرا که ملک عبارت است از نبوّت و رسالت و وصیّت و امامت.

قال الصادق ﷺ: [يا مفضّل] لو تدبّر القرآن شيعتنا، لما شكّوا في فضلنا. أما سمعوا قول الله عزّ وجلّ ه: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُخْيِي الْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنْ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنهُنَّ جُزْءاً وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنْ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْياً وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ أ فأخذ إبراهيم أربعة أطيار، فذبحها وقطعها، وأخلط لحومها وعظامها وريشها، حتى صارت قبضة واحدة، ثمّ قسّمها أربعة أجزاء، وجعلها على أربعة جبال، فدعاها [ودعاها خل] فأجابته تلبيةً وتيقّناً بوحدانيّة الله

١. سورة بقره ، آية ٢۶٠ .

ورسالة إبراهيم في صورها الأوَّلة؟ ومثل قول الله في الكتاب العزيز: ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى يُخيِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِانَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْم قَالَ بَلْ لَبِثْتَ مِائَةَ عَام فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُهَا ثُمَّ نَكسُوهَا لَحْماً فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ، ا وقوله في طوائف [من] بني إسرائيل: ﴿ الَّـذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ ﴾ [هاربين] ﴿ وَهُمْ أَلُوفٌ حَذَرَ الْمَوْتِ ﴾ ٢ إلى البراري والمفاوز. " يحفرون على أنفسهم حفائر " وقالوا: حرّرنا النفسنا من الموت وكانوا زهاء ثلاثين ألف رجل وامرأة وطفل، ﴿ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ﴾، فـماتوا كـموتة نــفس واحــدة، فصاروا خبالاً (جنادلاً خل) ورفاتاً وعظاماً نخرة، فمرّ عليهم حزقيل بن العجوز، فـتأمّل أمرهم وناجى ربَّه في أمرهم، فقصّ عليه قصّتهم. قال حزقيل: إلهي وسيَّدي، قد أريتهم قدرتك في أن أمتُّهم وجعلتهم رفاتاً ومرَّت عليهم الدهور؟، فأرِهم قدرتك في أن تُحيِيَهم لى حتّى أدعوهم إليك وأُوقفهم للإيمان بك وتصديقي، فأوحى الله إليه: يا حزقيل، هذا يوم شريف عظيم قدره عندي، وقد آليت أنَّه لايسألني مؤمن من حاجة إلَّا قضيتها له في هذا اليوم، وهو يوم نيروز، فخذ الماء ورشِّه عليهم، فإنَّهم يحيون بإرادتي، فرشُّ عليهم الماء، فأحياهم الله بأسرهم، وأقبلوا على حزقيل مؤمنين ولله مصدِّقين، وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ أَ لَم تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَارِهِم وَهُم أُلُوفٌ حَذَرَ المَوتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحِيَاهُم ﴾^، وقوله في قصّة عيسى: ﴿ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيأةِ الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ

۱. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۵۹.

۲. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۴۳.

٣. در مصدر: (والمغاور).

۴. در مصدر: (فحظروا على أنفسهم حظائر).

۵. در مصدر: (قد حرزنا).

۶. عبارت «و مرّت عليهم الدهور » در مصدر نيست.

٧. در مصدر: (ووفّقهم).

٨. سورة بقره ، آية ٢٤٣.

طَيْراً بِإِذْنِ اللَّهِ وَأُبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ وَأُحْبِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ وَأُنَبَّنُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَذَخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ كُنْهُ لَإِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ . ا

فرمود حضرت صادق ﷺ: اگر شیعیان ما در قرآن تدبّر کنند، شکّی در فضیلت ما نخواهند كرد. أيا نشنيدند گفتهٔ خداي عزّوجل راكه فرموده: ﴿ و يادكن \_ يا محمّد! \_ زمانی راکه ابراهیم گفت: پروردگار من! به من بنماکه چگونه زنده میکنی مردگان را. گفت: آیا ایمان نیاوردهای ؟ گفت: چرا، ولیکن برای این که قلب من مطمئن شود. فرمود: پس بگیر چهار عدد از مرغ را. پس پاره پاره کن آنها را و در نزد خود بگذار. پس قرار ده بالای هر کوهی جزئی از آن را. پس بخوان آنها راکه با شتاب نزد تو می آیند و بدان بدرستی که خدا بر هر چیزی تواناست. پس گرفت ابراهیم چهار مرغ را و سر برید آنها را و پاره پاره کرد و مخلوط کرد گوشتها و استخوانها و بال و پرهای آنها را تا این که همهٔ اینها یک قبضه و یک چیز شد. پس آنها را چهار قسمت کرد و بالای چهار کوه گذارد و آنها را یک یک صدا زد. پس هر یک از آنها او را اجابت کر دند از جهت تلبیه و یقینی که به یگانگی خدا و رسالت ابراهیم داشتند در صورتهای اولیّهٔ خود ﴾ و مانندگفتهٔ خدا در کتاب عزیز خود که فرموده : ﴿ آیا ندانسته ای زمانی راکه عُزَیر پیغمبر گذشت بر دهی که آن افتاده بو د بر سقف هایش ـ یعنی: سقف های آن بر روی اهلش خراب شده بو د و مر ده بودند \_؟ پس گفت: كجا و چگونه زنده ميكند خدا اين مردگان را پس از مردنشان؟ يس ميرانيد او را خدا و پس از صد سال كه مرده بود او را زنده كرد و فرمود به او كه: چقدر وقت است که درنگ کردهای ؟گفت: بقدر یک روز ، یا بعضی از روز. فرمود: بلکه درنگ کردهای صد سال. پس نگاه کن به سوی خوردنی و آشامیدنی خود که بو نگرفته و تغییر نیافته و فاسد نشده و نگاه کن خر خود را تا تو را آیت و نشانهٔ قدرت خود قرار دهیم برای مردمان و نگاه کن به استخوان هاکه چگونه آنها را از جا بلند میکنیم و گوشت بر آن مى پوشانيم. پس چون امر بر او روشن شد،گفت: مى دانم كه خدا بر هر چيزى تواناست.

١. سورة آل عمران، آية ٢٩.

و مانند فرمودهٔ خدا راجع به طایفه هایی از بنی اسرائیل که: ﴿ از خانه های خود بیرون رفتند و ایشان هزارها نفر بودند از ترس مردن ، به جانب بیابانها و شکافهای کوه و میکندند برای خود گودالهایی را و گفتند: ما آزاد میکنیم نفسهای خود را از مردن و آنها قریب سی هزار نفر مرد و زن و بچه بودند. پس فرمان الهی رسید که: ﴿ همه بميريد ﴾ . پس همهٔ ايشان مانند يک نفس با همديگر مردند و مانند سنگريزه ها شدند و ریز ریز و استخوانهای آنها پوسیده شد. پس حزقیل پیغمبر بر آنهاگذشت و در كار آنها تأمّل كرد و با پروردگار خود مناجات نمود در كار ايشان. خدا قصّهٔ ايشان را بر او قصه كرد. پس حزقيل گفت: اي خداي من و آقاي من! قدرت خود را به ايشان نمودی و ایشان را میرانیدی و ریز ریز گردانیدی و روزگارهایی بر ایشان گذشته. پس به ایشان بنما قدرت خود را در این که زنده کنی ایشان را برای من تا بخوانم ایشان را به سوی تو و وادار نمایم ایشان را به ایمان آوردن به تو و تصدیق مراکردن. پس وحی فرستاد خدا به سوى او كه: اى حزقيل! امروز روز شريف بزرگى است كه قدر آن نزد من بزرگ است و من واجب و سزاوار کردهام بر خود که از من نخواهد مؤمنی حاجتی را مگر آن که برآورم حاجت او را در این روز و آن روز نوروز است. پس بگیر آب را و بر ایشان بپاش آن را که ایشان زنده می شوند به ارادهٔ من. پس آن آب را بر ایشان پاشید و زنده كرد خدا همهٔ ايشان را و رو آوردند به سوى حزقيل در حالتي كه ايمان آورنده و به خدا تصدیق کنندگان بو دند و ایشاناند آن کسانی که خدا در حقّ ایشان گفته: ﴿ آیا ندانسته ای قصّهٔ آن کسانی راکه بیرون رفتند از خانه های خود و ایشان هزار ها نفر بو دند از ترس مردن. پس خدا به آنها فرمود: بميريد، و پس از مردن ايشان را زنده كرد؟ ﴾.

وگفتهٔ خدا در قصهٔ عیسی که گفت: ﴿ من می آفرینم برای شما از گِل مانند مرغ. و گفتهٔ خدا در آن، پس مرغی می شود به اذن خدا و خوب می کنم کور مادرزاد و صاحب لک و پیسه را و زنده می کنم مردگان را به اذن خدا و خبر می دهم شما را به آنچه که می خورید و آنچه که ذخیره می کنید در خانه ها تان. بدرستی که در اینها هرآینه نشانه ای است برای شما از قدرت خدا و رسالت من، اگر ایمان آورنده باشید ﴾.

هذا \_ يا مفضّل ـ ما أقمنا به الشاهد من كتاب الله لشيعتنا ممّا يعرفونه في الكتاب، ولا يجهلونه، ولئلّا يقولوا: إنّ الله لا يحيي الموتى في الدنيا، ويردّهم إلينا، ولنلزمهم الحجّة من الله إذ أعطى أنبياء ورسله والصالحين من عباده، فنحن بفضل الله علينا أولى أن نُعطى مثل ما أُعطَوا و تزاد عليه. أوما سمعوا \_ ويحهم \_ قول الله: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعدُ أُولَاهُمَا بَعَثنَا عَلَيكُم مِا عَبَادًا لَنَا أُولِي بَاْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُوا خِلالَ الديّارِ وَكَانَ وَعدًا مَفعُولاً \* ثُمَّ رَدَدنَا لَكُمُ الكرَّةَ عَلَيهِم وَأَمدَدنَاكُم بِأُموالِ وَبَنِينَ وَجَعَلنَاكُم أَكثَرَ نَفِيرًا ﴾ ؟

قال المفضّل: يا مولاي، فما تأويل ﴿ فإذا جاء وعد أُولاهما ﴾ ؟ قال الصادق ﷺ: هما والله ـ الرجعة، وهي الأُولى، وتقوم يوم القيامة العظمى. يا مفضّل، أوما سمعوا قوله: ﴿ وَنُويدُ أَن نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ استُضعِفُوا فِي الأَرضِ وَنَجعَلَهُم أَيْمَةً وَنَجعَلَهُمُ الوَارِثِينَ ۞ وَنُمَكِّنَ لَهُم فِي الأَرضِ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ استُضعِفُوا فِي الأَرضِ وَنَجعَلَهُم أَيْمَةً وَنَجعَلَهُم الوَارِثِينَ ۞ وَنُمَكِّنَ لَهُم فِي الأَرضِ وَنُرِي فِرعَونَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنهُم مَا كَانُوا يَحذَرُونَ ﴾ ٢ ؟ والله يا مفضّل، إن تنزيل هذه في بني إسرائيل ٣، وإنّ تأويلها فينا، وإنّ فرعون وهامان تيم وعديّ ؛

ای مفضّل! این است آنچه که ما به آن شاهد اقامه کردیم از کتاب خدا برای شیعیان خود از چیزهایی که می شناسند در کتاب آن را و جاهل به آن نیستند و تا این که نگویند که: خدا زنده نمی کند مردگان را در دنیا و رد می کند ایشان را به سوی ما و هرآینه ملزم می کنیم ایشان را به حجّت از جانب خدا؛ زیراکه عطاکرده است به پیغمبران و فرستاده شدگان خود و به شایستگان از بندگان خود. پس ما به سبب فضل و فزونی که به ما داده سزاوار تریم به این که عطاکرده شویم مانند آنچه را که عطاکرده شدند و زیاده بر آن. وای بر ایشان! آیا نشنیدند قول خدا را که فرموده است: ﴿ پس چون بیاید و عده نخست از دو وعده، برمی انگیزانیم بر شما بندگانی را که برای ما هستند که صاحبان قوّت و قدرت سخت اند. پس جستجو می کنند در میان خانه ها و می باشد این وعده ای که کرده شده. پس برمی گردانیم برای شما نصرت را بر ایشان و مدد می کنیم

١. سورة اسراء، آية ٥-ع.

٢. سورة قصص، آية ٥-ع.

۳. این جمله در مصدر نیست.

شما را به مال ها و فرزندان و می گردانیم جمعیّت شما را بیشتر از حیث شمارهٔ نفرات ﴾ ؟

مفضّل گفت: ای آقای من! تأویل آیه ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعدُهُ اُولَاهُمَا ﴾ چیست ؟ حضرت

صادق ﷺ فرمود: به ذات خدا قسم است که مراد از وعدهٔ اولی رجعت است و وعدهٔ
دوم روز قیامت بزرگ است. ای مفضّل! آیا نشنیده اند گفتهٔ خدا را که فرموده است:
﴿ می خواهیم منّت بگذاریم بر آن کسانی که ضعیف و ناتوان داشته شده اند در روی زمین
و بگردانیم ایشان را پیشوایان مردم و قرار دهیم ایشان را ارث برندگان و تمکین دهیم
ایشان را در روی زمین و بنماییم فرعون و هامان و لشکریان ایشان را از آنها آنچه را که
از آن بیم داشتند ﴾ ؟ به ذات خدا قسم است ای مفضّل! که تنزیل این آیه در حقّ
بنی اسرائیل است و تأویل آن در حقّ ما است و مراد از فرعون و هامان تیم و عدی است.

قال المفضّل: يا مولاي، فالمتعة؟ قال: المتعة حلال طلق، والشاهد بها قول الله \_جلّ شأنه\_في النساء المزوَّجات بالوليّ والشهود: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النّسَاءِ أَوْ أَكْنَنتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ اللّهُ أَنكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ لَا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًا إِلّا أَنْ تَقُولُوا النّسَاءِ أَوْ أَكْنَنتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ اللّهُ أَنكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ لَا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًا إِلّا أَنْ تَقُولُوا وَلاَ مَعْرُوفاً ﴾ أي مشهوداً، والقول المعروف هو المشهود بالوليّ ، وإنّما احتيج إلى الوليّ والشهود في النكاح ليثبت النسل، ويصح النسب، ويستحقّ للميراث، وقوله: ﴿ وَآتُوا النّسَاءَ صَدُقاتِهِنَّ نِحْلَةً فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيناً مَرِيناً ﴾ ، وجعل الطلاق في النساء المزوَّجات عمل المروج والأموال والأملاك: ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمُ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأْتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنْ الشُهَدَاءِ ﴾ ، وبيّن الطلاق عن رَجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأْتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنْ الشُهَدَاءِ ﴾ ، وبيّن الطلاق عن دكره . لم يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأْتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنْ الشُهَدَاءِ ﴾ ، وبيّن الطلاق عز ذكره . فقال: ﴿ يَا أَيُهَا النّبِيُ إِذَا طَلَقْتُهُ النّسَاءَ فَطَلْقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ وَاتَقُوا اللَّهَ رَبُكُمْ ﴾ فقال: ﴿ يَا أَيُهَا النّبِيُ إِذَا طَلَقْتُهُمُ النّسَاءَ فَطَلْقُوهُنَ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ وَاتَّقُوا اللَّه رَبَّكُمْ ﴾

١. سورهٔ بقره ، آیهٔ ۲۳۵.

٢. در مصدر: (هو المستشهد بالولاء).

٣. سورة نساء ، آية ۴.

۴. این جمله در مصدر به صورتی دیگر و تقریباً نامفهوم است.

۵. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۸۲.

ولو كانت المطلّقة تبين بثلاث تطليقات يجمعها كلمة واحدة وأكثر منها وأقل \_كما قال الله تعالى: ﴿ وَأَحْسُوا الْعِدَّةَ وَاتَّقُوا اللَّهَ رَبَّكُمْ لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجُنَ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللَّهَ يُخدِنُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً ﴾ . ا

[﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهَنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُوا ذَوَي عَدْلٍ مِنْكُمْ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ لِلَّهِ ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ . '

وقوله عزّ وجلّ : ﴿ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللَّهَ يُخدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً ﴾ [ هو نكرة تقع بين الزوج وزوجته، فتطلق التطليقة الأولى بشهادة ذوي عدل، وحد وقت التطليق هو آخر القرء القرء والقرء هو الحيض، والطلاق يجب عند آخر نقطة بيضاء تنزل بعد الصفرة والحمرة، وإلى التطليقة الثانية والثالثة ما يحدث الله بينهما عطفاً أو زوال ماكرهاه، وهو قوله جل من قائل عن والمُطلققاتُ يَتَرَبَّضْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي قَائل عَلَيْهِنَّ إِللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحاً وَلَهُنَّ أَرْحَامِهِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحاً وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِاللَّهِ وَالْمَوْرِ وَلِلرِّ جَالِ عَلَيْهِنَّ وَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ . ٧

هذا قوله في أنّ للبعولة مراجعة النساء من تطليقة إلى تطليقة إن أرادوا إصلاحاً، وللنساء مراجعة الرجال في مثل ذلك، ثمّ بيّن ـ تبارك وتعالى ـ فقال: ﴿الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِنْ مَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَانٍ ﴾ في الثالثة. فإن طلّق الثالثة وبانت، فهو قوله: ﴿ فَإِنْ طَلّقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِعَ زَوْجاً غَيْرَهُ ﴾ ، ثمّ يكون كسائر الخُطّاب لها؛

۱. سورهٔ طلاق، آیهٔ ۱.

٢. سورة طلاق، آية ٢.

٣. سورة طلاق، آية ٢.

۴. در مصدر: (وحرّر وقت التطليق وهو آخر القروء).

٥. در مصدر : (أوّل التطليقة الثانية والثالثة وما).

۶. در مصدر: (وذلك).

٧. سورة بقره، آية ٢٢٨.

٨. سورة بقره ، آية ٢٢٩. ٩. سورة بقره ، آية ٢٣٠.

مفضّل گفت: ای مولای من! متعه چگونه است؟ فرمود: حلال است و پاکیزه، و شاهد به حلال بودن آن گفتهٔ خدایی است که بزرگ است شأن او دربارهٔ زنهای تزویج شده به اذن ولی با داشتن شاهدها که فرموده است: ﴿باکی نیست بر شما و گناهی نیست در آنچه به کنایه خبر دارید به آن از خواستگاری زنان یا پنهان داشته اید در نفسهای خود. می داند خدا که زود یاد خواهید کرد ایشان را، ولیکن در پنهانی ایشان را وعده ندهید مگر آن که به گفتاری خوب خواستگاری کنید ﴾ \_یعنی: با حضور شاهد و قول معروف. مراد شهادتِ داده شده است با ولی و جز این نیست که در نکاح دائم احتیاج به ولی و شهود داشتن برای ثابت بودن نسل و صحیح شدن نسب و مستحق ارث بردن شدن است.

وگفتهٔ خدای تعالی: ﴿ و بدهید مهرهای زنان را به طیب خاطر. پس اگر زنان بخوشی و از روی میل و دلخواه خود چیزی از مهرهای خود را به شما بخشیدند، بخورید که بر شما سازگار و گوارا خواهد بود ﴾ و قرار داده است خدا طلاق را در زنهای مزوّجه نحوی که جایز نمی باشد مگر در حضور دو شاهد عادل از مسلمانان و در سایر شهادت هایی که راجع به خونها و فرجها و مالها و ملکهاست فرموده که: ﴿ استشهاد کنید به دو شاهد از مردان خود و اگر دو نفر مرد نباشد به یک مرد و دو زن از آنهایی که به شهادت دادن و شاهد بودن آنها خشنودید ﴾ .

و روشن کرده است خدایی که ذکر او غالب است حکم طلاق را و فرموده است که: ﴿ ای پیغمبر خبر داده شده! چون طلاق دادید زنان را، پس طلاق دهید ایشان را وقت عدّهٔ ایشان و ضبط نمایید مدّت عدّه داشتن ایشان را و بپرهیزید از خدایی که پروردگار شماست و بیرون نکنید ایشان را از خانه هاشان و نباید بیرون روند مگر آن که پدید آید از ایشان کار زشتی آشکارا و این است حدهای خدا و کسی که از حدود خدا تجاوز کند، پس تحقیقاً به خود ستم کرده است. نمی دانی شاید که پدید آورد خدا بعد از آن امری را که این کار دشوار و ناشناسایی است که واقع می شود میان خدا بعد از آن امری را که این کار دشوار و ناشناسایی است که واقع می شود میان

شوهر و زن او. پس دفعهٔ اوّل او را طلاق مي دهد در حضور دو نفر شاهد عادل و حدّ وقت طلاق دادن، آخر زمان عادت و حيض اوست و طلاق واجب است كه نزد آخر نقطهٔ سفیدی باشد که بعد از زردی و سرخی از او نازل می شود \_یعنی: بعد از پاک شدن از حیض ـ و تا طلاق دوم و سوم تا زمانی که احداث کند خدا در میان ایشان مهربانی یا تا وقت زایل شدن آنچه که سبب کراهت آنهاست و آن است مراد از گفتهٔ خدایی که بزرگ است گویندهٔ آن که گفته است: ﴿ و طلاق داده شدگان انتظار بدهند خودشان را مدّت سه طهر \_ يعنى: سه مرتبه پاک شدن از حيض \_ و حلال نيست ايشان راکه پنهان کنند آنچه راکه در رحمهای ایشان خدا خلق کرده است، اگر ایمان به خدا دارند و ایمان به روز قیامت دارند، و شوهرهاشان سزاوار ترند به باز آوردن ایشان در آن وقت اگر بخواهند اصلاح و سازش کردن با همدیگر را، و از برای آن زنان است مانند آنچه بر زنان دیگر است بخوبی و برای مردان است بر ایشان رتبه و پایهٔ افزونی و خدا غلبه كننده و درستكار است . اين است گفته خدا در اين كه از براي شوهرهاست رجوع كردن به زنان خود از طلاقي تا طلاقي اگر بخواهند اصلاح و آشتي کنند و برای زنان است رجوع کردن به مردان در مانند آن. پس واضح کرده است خدای تعالی و فرموده است: ﴿ پس طلاق دو مرتبه است. پس از آن نگاهداشتن بخوبي است يا رها كردن بخوبي است ﴾ در دفعه سوم. پس اگر طلاق سوم را داد و جدایی میانشان واقع شد، پس فرمودهٔ خدا این است که می فرماید: ﴿ پس اگر طلاق سوم را داد، حلال نمى شود او را بعد از طلاق سوم تا آن كه به زنى بگيرد شوهر دیگری او را غیر از او . پس اگر شوهر دیگر او را طلاق داد و شوهر اول خواست او را بگیرد ، مانند سایر خواستگاران خواهد بود \_ یعنی : می تواند او را باز به زنی بگیرد .

وأمّا المتعة التي أحلّها الله في كتابه وأطلقها الرسول عن الله لسائر المسلمين فهي قوله عزّ وجلّ ـ: ﴿ وَالمُحصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَت أَيمَانُكُم كِتَابَ اللَّهِ عَلَيكُم وَأُحِلَّ لَكُم مَا وَرَاءَ ذَلِكُم أَن تَبتَغُوا بِأَموَالِكُم مُحصِنِينَ غَيرَ مُسَافِحِينَ فَمَا استَمتَعتُم بِهِ مِنهُنَّ فَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَرَاءَ ذَلِكُم أَن تَبتَغُوا بِأَموَالِكُم مُحصِنِينَ غَيرَ مُسَافِحِينَ فَمَا استَمتَعتُم بِهِ مِنهُنَّ فَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَرِيضَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيكُم فِي مَا تَرَاضَيتُم بِهِ مِن بَعدِ الفَرِيضَةِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حكيمًا ﴾ ١.

الفرق بين المزوّجة والمتعة أنّ للمزوّجة صداقاً وللمتعة أُجرة، فتمتّع سائر المسلمين على عهد رسول الله على الحجّ وغيره وأيّام أبي بكر وأربع سنين من أيّام عمر، حتّى دخل على أُخته عفرا، فوجد في حجرها ولداً يرضع من ثدييها، فقال: يا أُختي، ما هذا؟ فقالت له: ابني من أحشائي، ولم تكن متبعّلة، فقال لها: الله، فقالت: الله، وكشفت عن ثديها، فنظر إلى درّة اللبن في فم الطفل.

فغضب وأرعد، واربد لونه، وأخذ الطفل على يديه مغضباً، وخرج حتى أتى المسجد، فرقى المنبر وقال: نادوا في الناس: إنّ الصلاة جامعة، وكان في غير وقت الصلاة، فعلم المسلمون أنّه لأمر يريده عمر، فحضروا، فقال: معاشر الناس من المهاجرين والأنصار وأولاد قحطان ونزار، من منكم يحبّ أن يرى المحرّمات عليه من النساء ولها مثل هذا الطفل قد خرج من أحشائها وسقته اللبن وهي غير متبعّلة؟ فقال بعض القوم: ما نحبّ هذا، يا أميرالمؤمنين. فقال: ألستم تعلمون أنّ أُختي عفرا بنت حنتمة أُمّي وأبي الخطّاب غير متبعّلة؟ قالوا: بلى، يا أمير المؤمنين. قال: قد دخلتُ عليها في هذه الساعة، فوجدت هذا الطفل في حجرها، فناشدتها: أنّى لكِ هذا؟ فقالت: ابني ومن أحشائي، ورأيت درّة اللبن من ثديها في فيه، فقلت: من أين لكِ هذا؟ قال: تمتّعت.

واعلموا معاشر الناس، إنّ هذه المتعة التي كانت حلالاً على المسلمين في عهد رسول الله على المسلمين في عهد رسول الله على وبعده قد رأيت تحريمها. فمن أتاها ضربت جنبيه بالسَّوط. فلم يكن في القوم منكر قوله، ولا راد عليه، ولا قائل: أمِن رسول بعد رسول الله، أو كتاب بعد كتاب الله ؟ لانقبل خلافك على رسول الله وكتابه، بل سلّموا ورضوا؛

و امّا متعهای که حلال کرد خدا آن را در کتاب خود و مطلقاً رسول خدا از جانب

١.سورهٔ نساء، آیهٔ ۲۴.

٢. در مصدر : (فقال لها: من أين ذلك ؟ فقالت : تمتّعت).

٣. در مصدر : (أيّ رسول).

۴. در مصدر : (وأيّ كتاب).

خدا برای سایر مسلمانان حلال دانست دلیل حلال بودن آن گفتهٔ خدای ـعزوجل ـ
است که فرموده: ﴿ و شوهرداران از زنان مگر آنچه را که مالک شد یـمینهای شما ـ یعنی: کنیزان زرخرید شما ـدر کتاب خداست که بر شما نازل شده و حلال کرده شد برای شما آنچه که غیر از آن است ـ یعنی: غیر از زنهای شوهردار است ـ آن که خواستگاری کنید به مالهای خودتان در حالتی که شوهرهای حلال باشید برای آنها، نه این که زناکنندگان باشید. پس آنچه را که متعه کر دید به آن ـیعنی: مهر ایشان قرار دادید ـ بدهید به ایشان که فرض و واجب شده دادن آن بر شما و هر آنچه که راضی شده اید به آن بعد از مهر واجب. بدرستی که خدا دانا و درست کار است ﴾.

فرق میان زنی که به عقد دائم تزویج شده و زنی که متعه شده این است که برای زن مزوّجهٔ به عقد دائم صداق قرار داده می شود و به زنی که متعه کرده می شود اُجرت و مزد داده می شود. پس سایر مسلمانان در زمان زنده بودن رسول خدا به می کردند \_ چه در سفر حج و چه غیر آن \_ و همچنین بعد از آن در ایّام خلافت ابوبکر و در چهار سال از دورهٔ خلافت عمر تا آن که وارد می شود روزی بر خواهر خود غفرا. می یابد که طفلی را در دامن خود نهاده و آن را از پستانهای خود شیر می دهد. پس به او گفته که: این پسر من پس به او گفته که: این پسر من است که از شکم من و میان دو پهلوی من بیرون آمده، در حالتی که شوهری نداشته است. پس از روی تعجّب می گوید: الله! خواهرش هم می گوید: الله، و پستانهای خود را باز می کند. عمر نگاه می کند که شیر در دهان طفل جاری می شود.

پس غضبناک می شود و لرزه به بدن او می افتد و رنگش تغییر می کند و به دو دست خود غضب آلوده بچه را می گیرد و بیرون می رود، تا این که وارد مسجد می شود و بر منبر بالا می رود و می گوید: «مردم را ندا کنید که به جماعت حاضر شوند» و آن وقت در غیر وقت نماز بوده. مسلمانان می فهمند که امر تازه ای رخ داده که عمر آنها را خواسته است. پس در مسجد حاضر می شوند. پس می گوید: ای گروه مردمان از مهاجرین و انصار و فرزندان قحطان و نزار! کدام یک از شما دوست می دارد که از مها دوست می دارد که از

زنهایی که با او محرم هستید بی شوهر چنین طفلی از او زاییده شود و او را شیر دهد؟ بعضی از آن گروه گفتند که: ما دوست نمی داریم این را، یا امیرالمؤمنین! پس می گوید که: آیا ندانسته اید خواهر من عفرا دختر حنتمه مادر من و خطّاب پدر من شوهر ندارد؟ گفتند: چرا، یا امیرالمؤمنین! می گوید: من در این ساعت بر او وارد شدم. این طفل را در دامن او یافتم. او را قسم دادم که: این طفل را از کجا آورده ای ؟ گفت: پسر من است که از بین دو پهلوی من بیرون آمده و دیدی که از پستانهای من شیر در دهان او جاری است. گفتم: از کجا فرزند آورده ای ؟ تو که شوهر نداری. گفت: متعه شدم.

و بدانید ـای گروه مردمان! ـاین متعهای است که در زمان پیغمبر حلال بوده بسر مسلمانان و بعد از او هم حلال بوده و من رأی به حرام بودن آن می دهم. پس کسی که بعد از این متعه کند با تازیانه بر پیشانی او می زنم، و در میان آن جمعیّت کسی نبود که انکار گفتهٔ او کند و رد کند گفتهٔ او را و گوینده ای نبود که به او بگوید: آیا پس از رسول خدا رسول و پیغمبری آمده، یا بعد از کتاب خدا کتابی آورده شده ؟ و ما مخالفت کردن تو را نمی پذیریم که بر خلاف گفتهٔ پیغمبر و کتاب او چیزی بگویی، بلکه تسلیم گفتهٔ او شدند و به آن راضی شدند.

فقال المفضّل: یا مولای، فما شرائط المتعة؟ قال: یا مفضّل، لها سبعون شرطاً. من خالف منها شرطاً واحداً، ظلم نفسه. قال: قلت: یا سیّدی، فأعرض ما علمته منکم فیها؟ فقال الصادق ﷺ: [قل] یا مفضّل، [علی] إنّك قد علمت الفرق بین المزوّجة والمتمتّع بها ممّا تلوته علیك. فإنّ المزوّجة لها صداق ونحلة، وللمتعة أُجرة، وهذا الفرق فی ما بینهما؛ مفضّل گفت: ای مولای من! شرایط متعه چیست؟ فرمود: ای مفضّل! برای متعه هفتاد شرط است. کسی که مخالفت کند یک شرط از آنها را، ستم کرده است به نفس خود. گفت: گفتم: ای آقای من! عرضه بدارم آنچه راکه دانستم آن را، یا آن که تعلیم گرفتم از شما در باب متعه؟ فرمود: ای مفضّل! بدرستی که از روی تحقیق دانستی

فرق میانهٔ زن تزویج شده به عقد دائم و زنی را که متعه شده به آن از آنچه که برای تو خواندم که از برای زن مزوّجه صداق و بخشش هست و از برای زنی که متعه شده اُجرت و مزد است و این است فرق میان این دو.

قال المفضّل: [نعم] يا مولاي، قد علمتُ ذلك. قال: فقل: يا مفضّل، قال: يا مولاي، قد أمر تمونا أن لا نتمتّع ببغيّة ولا مشهورة بفساد، ولا مجنونة، وأن ندعو المتمتّع بها من الفاحشة لا فإن أجابت فقد حرم الاستمتاع بها، وأن نسألَ أفارغة أم مشغولة ببعل أو بحمل أم بعدّة ؟ فإن شغلت بواحدة من الثلاث، فلا تحلّ. فإن خلت، فنقول لها: متّعيني نفسك على كتاب الله وسنة نبيّه نكاحاً غيرَ سفاح أجلاً معلوماً بأجرة معلومة، وهي ساعة أو يوم أو يومان أو شهر أو سنة أو ما دون ذلك أو أكثر، والأجرة ما تراضيا عليه من حلقة خاتم أو شسع نعلٍ أو شق تمرة إلى فوق ذلك من الدراهم والدنانير أو عرض من ترضى به. فإن وهبت، حلّ له كالصداق الموهوب من النساء المزوّجات. قال الله [فيهنّ]: ﴿ فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيناً مَرِيناً ﴾، ٢ ثمّ يقول لها: على أن لاترثني ولا أرثك، وعلى أن الماء لي، أضعه حيث شئت، وأشارط عليك الاستبراء خمسة وأربعين يوماً أو محيضاً أن الماء لي، أضعه حيث شئت، وأشارط عليك الاستبراء خمسة وأربعين يوماً أو محيضاً أحببت وأحبّت هي الاستزادة في الأجل زدتما ٥.

وفيه ما رويناه عنكم من قولكم: لئن أخرجنا فرجاً من حرام إلى حلال أحبّ إلينا من تركه على الحرام، ومن قولكم: فإن كانت تفعل فعليها ما تولّت من الإخبار عن نفسها، ولا جناح عليك، وقول أمير المؤمنين ؛ لعن الله ابن الخطّاب، فلولاه ما زنى إلّا شقيّ

١. در مصدر: (أن تدعو المتعة إلى الفاحشة).

۲. در مصدر: (أو غرض).

٣. سورة نساء، آية ٢.

۴. در مصدر: (أربعون يوماً أو محيض أو أجد ماكان من عدد الأيّام).

۵. کلمهٔ «زدتما» در مصدر نیست.

٤. در مصدر: (تعقل قولها).

أو شقيّة؛ لأنّه كان يكون للمسلمين غنى في المتعة عن الزنا، وروِّينا عنكم أنّكم قلتم: إنّ الفرق في ما بين المزوَّجة والمتمتَّع بها أنّ للمتمتّع أن يعزل عن المتمتّعة، وليس للزوج أن يعزل عن الزوجة؛ لأنّ الله يقول: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ يعزل عن الزوجة؛ لأنّ الله يقول: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ الْخِصَامِ ﴿ وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ ١٠ وأتى في كتاب الكفّارات عنكم ٢ أنّه من عزل نطفة عن رحم مزوّجة فدية النطفة عشرة دنانير كفّارة، وشرط في المتعة أنّ الماء يضعه حيث يشاء من المتمتَّع بها، فإن وضعه في الرحم فخلق منه ولد، كان لاحقاً بأبيه؛

مفضل گفت: ای مولای من! از روی تحقیق دانستم آن را. فرمود: پس بگو، ای مفضل! گفت: ای مولای من! تحقیقاً امر فرمودید ما را که متعه نکنیم زن زانیه را و نه مشهورهٔ به فساد را و نه دیوانه را و این که دعوت کنیم زن زانیه ای را که می خواهد متعه شود از زنا دادن. پس اگر اجابت کرد متعه کند و اگر اجابت نکرد حرام است استمتاع به آن. و این که آن زنی که می خواهیم او را متعه کنیم بپرسیم که آیا بی شوهر است و حامل نیست و در عدّه نیست، یا این که مشغول به یکی از این سه است. اگر خالی از این سه است و مشغول نیست، پس به او می گوییم: متعه بده به من نفس خودت را بر کتاب خدا و سنّت پیغمبر او به نکاحی که زنا نباشد مدّت دانسته شده ای را به اجرت دانسته شده ای و آن مدّت یک ساعت باشد یا یک روز یا دو روز یا یک ماه یا یک سال یا کم تر از آن یا زیادتر از آن و اجرت آن هر چیزی است که طرفین با هم راضی شوند از حلقهٔ انگشتری یا بند نعلی یا پارهٔ خرمایی تا بالاتر از اینها از پولهای نقره و طلاها یا چیز عارضی که زن به آن راضی شود. پس اگر ببخشد آن را زن متمتّعه به مرد متمتّع، حلال می شود برای او مانند صداق بخشیده شده از طرف زنهای مزوّجه به شوهرهاشان. فرموده است خدا که: ﴿اگر ببخشند از طیب خاطر زنها برای شما چیزی از صداق و فرموده است خدا که: ﴿اگر ببخشند از طیب خاطر زنها برای شما چیزی از صداق و مهر خودشان را، پس بخورید آن را که گوارا و سازگار است ﴾.

١. سورهٔ بقره ، آیهٔ ۲۰۴\_۲۰۵.

٢. در مصدر: (إنّ في كتاب الله لكفّارة عنكم).

پس به آن زن متمتّعه می گوید: به شرط این که ارث نبری از من و من هم ارث نبرم از تو و به شرط این که آب نطفهٔ خود را هر کجا که می خواهم بریزم و با تو شرط می کنم که استبراکنی ـ یعنی: بعد از این که مدّت تو تمام شد، یا مدّت تو را بخشیدم، چهل و پنج روز عدّه نگاهداری، یا یک مر تبه از حیض پاک شوی هر چند روزی که عادت حیض توست. پس اگر قبول کرد، همین اینهایی را که گفتی دومر تبه بگو و عقد ببند با او. پس اگر دوست داشتی تو و آن زن هم دوست دارد زیاد کردن مدّت را، زیاد کنید.

و در این موضوع است آنچه که روایت می کنیم از شما از گفتهٔ شما که: هرآینه اگر بیرون ببریم فرجی را از حرام به سوی حلال محبوب تر است نزد ما از ترک کردن او حرام را، و از گفتهٔ شماست که: اگر زن بکند غیر از آنچه که از نفس خود خبر داده از مشغول بودن به شوهر دیگر و یا حمل داشتن و یا در عدّهٔ دیگری بودن و یا وفانکردن به آنچه با او شرط شده، گناهی بر تو نیست، و قول امیرالمؤمنین هم که فرموده: خدا لعنت کند پسر خطّاب را. اگر او نبود، زنانمی کرد مگر مرد شقی یا زن شقیّه ؛ زیرا که مسلمانان به متعه کردن بی نیاز از زنامی شدند.

و روایت کرده شده ایم ما از شما که گفته اید: فرق میان زن مزوّ جه به عقد دائم و زن متمتّع بها ـ یعنی: زنی که متعه شده ـ این است که مرد متعه کننده می تواند نطفهٔ خود را عزل کند از زنی که او را متعه کرده و شوهری که به عقد دائم ازدواج کرده نمی تواند نطفهٔ خود را از زوجهٔ خود عزل کند؛ زیرا که خدا می فرماید: ﴿ و از مردمان کسی است که خوش آید تو را گفتار او در زندگانی دنیا و گواه می آورد خدا را بر آنچه که در دل اوست و دشمنی او سخت تر است و چون برگردد کوشش می کند در روی زمین تا فساد کند در آن و نابود کند کشت و نسل را و خدا دوست نمی دارد فساد را به و در کتاب کفارات آورده شده است از شما که: هر که عزل کند نطفه ای را از رحم زن مروّجهٔ خود، دیهٔ آن نطفه دادنِ ده دینار کفاره است و شرط متعه این است که آب مال مرد است. برای اوست که هر کجا می خواهد بریزد و از زنی که متعه کرده آن را خارج کند. پس برای اوست که هر کجا می خواهد بریزد و از زنی که متعه کرده آن را خارج کند. پس

قال الصادق ﷺ : يا مفضّل، حدّثني أبي محمّد بن عليّ عن آبائه ﷺ ، يرفعه إلى جدّنا رسول الله ﷺ أنّه قال : إنّ الله أخذ الميثاق على سائر المؤمنين ، لا يعلق منه فرج من متعة . إنّ أحد محن المؤمن الذي يتبيّن إيمانه من كفره إذا علّق منه فرج من متعته ، وقال رسول الله ﷺ : ولد المتعة حرام ، وإنّ الأجود أن لا يضع النطفة في رحم المتعة .

قال المفضّل: يا مولاي، فإن كان فيه بسم الله ؟٢

فرمود حضرت صادق ﷺ: ای مفضّل! حدیث کرد مرا پدرم محمّد بن علی از پدرانش درود باد بر ایشان که بالا برده است آن را به سوی جدّ ما رسول خدا ﷺ که فرمود: خدا پیمان گرفت بر سایر مؤمنین که آویخته نشود فرجی و بار نگیرد از جهت متعه کردن او به فرزندی ، و فرمود رسول خدا ﷺ: ولد متعه حرام است و پاکیزه تر این است که نطفه را در رحم متعه نگذارد.

مفضّل گفت: ای مولای من! اگر چه در گذاردن آن «بسم الله » بگوید؟

مؤلّف فقیر گوید: در نسخه ای که از آن استنساخ کردم عبارت حدیث را چنین یافتم و دور نیست که در آخر آن چیزی افتاده باشد و آن این جمله باشد ـ چنان که از بعض از اخبار دیگر برمی آید ـ که برای صادق ایگا گفته باشد که:

إنّ عبد الله بن عبّاس مرّ بعبد الله بن الزبير، فقال ابن الزبير: أما ترون رجلاً قد أعمى الله قلل قلبه كما أعمى عينيه، يفتي في المتعة ويقول: إنّها حلال؟ فسمعه عبد الله بن العبّاس، فقال لقائده: قف بي على الجماعة التي فيها عبد الله بن الزبير، فوقف به، فقال: يابن الزبير، سَل أُمّك أسماء بنت أبي بكر؛ فإنّها تخبرك أنّ أباك عوسجة الأسديّ استمتع بها ببرُدتين يمانيتين، فحملت بك منه، وأنت أوّل مولود ولد في الإسلام من متعة، وقد قال النبيّ عَلَيْهُ:

١. در مصدر: (على ماء أوليائه المؤمنون).

۲. این سطر در مصدر نیست.

٢. در مصدر: (لا ولد).

یعنی: عبدالله بن عبّاس گذشت به عبدالله بن زبیر. پس ابن زبیر گفت: آیا ندانسته اید مردی را که خدا کور کرده است دل او را همچنان که کور کرده است دو چشم او را که فتوا می دهد در متعه و می گوید که: آن حلال است؟ پس عبدالله بن عبّاس شنید این کلام را. به عصاکش خود گفت: مرا ببر نزد این جماعتی که عبدالله بن زبیر در آنهاست و مرا آن جا نگاهدار. پس در آن جا او را نگاه داشت. پس ابن عبّاس به ابن زبیر گفت: از مادرت جا نگاهدار. پس در آن جا او را نگاه داشت. پس ابن عبّاس به ابن زبیر گفت: از مادرت اسماء دختر ابوبکر بپرس تا خبر دهد تو را که پدرت عوسجهٔ اسدی او را متعه کر د به دو بُرد یمانی و او به تو حامل شد از او و تو اوّل مولودی هستی که در اسلام از متعه زاییده شدی و بتحقیق که پیغمبر مینای فرمود که: زاییدهٔ متعه حرام است.

پس آن حضرت در جواب مفضّل فرمود: لقد صدق عبد الله بن العبّاس في قوله لعبد الله بن الزبير؛ يعنى: هرآينه از روى تحقيق راست گفت عبدالله پسر عبّاس در گفتهٔ خود براى عبدالله پسر زبير.

قال المفضّل: قلت: يا مولاي، لقد روى بعض شيعتكم أنّكم قلتم: إنّ ضرر المتعة أشهر من دابّة البيطار، وأنّكم قلتم لأهل المدينة: هبوا لنا التمتّع في المدينة، وتمتّعوا حيث شئتم من الأرض.

قال الصادق على: إنّما قلنا ذلك الأنّا خفنا عليهم من شيعة ابن الخطّاب أن يضربوا جنوبهم بالسياط، فأحرزناها بأشباهها ٢ بالمدينة؛

مفضّل گفت: گفتم: ای مولای من! هرآینه بتحقیق روایت کردهاند بعضی از شیعیان شما که شما گفته اید که: ضرر متعه بیشتر است و مشهور تر است از اسب شخص بیطار \_یعنی: کسی که پرستار آن است که بسا می شود به ضرب لگد و گاز پرستار خود را بکشد \_ و بدرستی که شما گفته اید که: برای خاطر ما واگذارید متعه کردن در مدینه را و هر کجا از زمین که می خواهید تمتّع کنید.

۱. در مصدر : (من راية ).

۲. در مصدر: (باستيانها بها منهم).

فرمود صادق الله: جز این نیست که ما این سخن را برای آن گفتیم که ترسیدیم بر ایشان از پیروان پسر خطاب از این که تازیانه به پهلوهای آنها بزنند. پس حفظ کردیم ایشان را به مانند این گفته ها در مدینه.

قال المفضّل: وروت شيعتكم عنكم أنّ محمّد بن سنان الأسديّ تمتّع بامرأة، فلمّا دنى لوطيها، وجد في أحشائها [تركّلاً]، فرفع نفسه عنها، وقام ملقاً، ودخل على جدّك عليّ بن الحسين ﷺ، فقال: يا مولاي وسيّدي، إنّي تمتّعت بامرأة، فكان من قصّتي وقـصّتها كيت وكيت، وإنّي قلت لها: ما هذا التركّل؟ فجعلت رجلها في صدرى، ودفعتني عـنها، وقالت لي: ما أنت بأدب ، ولا بعالم. أما سمعت الله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ ﴾ ؟ \*

مفضّل گفت: و روایت کرده اند شیعیان شما از شما که محمّد بن سنان اسدی زنی را متعه کرد. چون نزدیک شد که وطی کند او را، یافت در شکم و پهلوهای او چیزی را متعه کرد. چون نزدیک شد در حال سستی و وارد شد بر جدّت علیّ بن الحسین علی و گفت: ای مولای من و آقای من! من زنی را متعه کردم و قصّهٔ من و قصّهٔ او چنین و چنان شد و من به او گفتم: این چه واگذاری است؟ پس پای خود را در سینهٔ من گذارد و مرا از روی خود دور کرد و به من گفت که: با ادب و دانا نیستی. آیا نشنیده ای گفتهٔ خدا را که می گوید: ﴿ ای کسانی که ایمان آوردند! نپرسید از چیزهایی که اگر ظاهر شود برای شما، شما را بد آید ﴾؟

قال الصادق ﷺ : هذا الشرف من شيعتنا، ومن يكذب علينا فليس منّا، والله ما أرسل الله الرسل إلّا بالحقّ، ولا جاؤوا إلّا بالصدق، ولا يحكون إلّا عن الله ومن عند الله وبكتاب الله،

١. در مصدر: (فلمًا تمطَّاها).

٢. در مصدر: (وقام قلقاً).

۲. در مصدر: (بأديب).

۴. سورة مائده ، آية ١٠١.

فلا تتبعوا الهوى فتضلّوا، ولاترخصوا لأنفسكم فيحرم عليكم ما أحـل الله لكـم. والله يما مفضّل، ما هو إلّا دين الحقّ، وما شرائطها إلّا ما قدّمت ذكرها لك، فذر الغاوين تجحدها نفسك عن هواها؛

فرمود صدق ی: این هرآینه شرفی است برای شیعیان ما، و کسی که بر ما دروغ بندد از ما نیست. به ذات خدا قسم است خدا پیغمبران خود را نفرستاده مگر به درستی و درستکاری و نیامدند مگر به صدق و راستی و راستگویی و حکم نمی کنند مگر از جانب خدا و از نزد خدا و به کتاب خدا. پس پیروی هوا و خواهشهای نفس خود را نکنید که گمراه می شوید و رخصت ندهید نفسهای خودتان راکه حرام می کند بر شما آنچه را که حلال کرده است خدا برای شما. به ذات خدا قسم است ای مفضل! که نیست آن مگر آن که دین حق است و نیست شرطهای آن یعنی: متعه مگر آنچه که از پیش یاد کردم برای تو. پس واگذار گمراهان راکه انکار می کند آن نفس تو را از هوای خود. مؤلف ناچیز گوید که: این قسمت اخیر از سؤال مفضل راجع به محمّد بن سنان خالی از اضطراب و تزلزل نیست و دور نیست که در عبارت سقطی باشد. چون نسخه منحصر بود، لذا عین عبارت را همچنان که نوشته شده بود نوشتم.

قال المفضّل: قلت: ثمّ ماذا، يا سيّدي؟ قال مولاي الصادق ﷺ: ثمّ يقوم سيّد العابدين عليّ بن الحسين وأبي الباقر ﷺ، فيشكوان إلى جدّهما رسول الله ﷺ ما نالهما من بني أُميّة وما ورد عليهما من القتل ، ثمّ أقوم أنا وأشكو إلى جدّي رسول الله ﷺ ما جرى من طاغية الأُمّة الملقّب بالمنصور حيث أفضت إليه الخلافة؛ فإنّه عرضني على الموت والقتل، ولقد دخلت عليه، وقد رحّلني من المدينة إلى دار ملكه بالكوفة مغسّلاً مكفّناً محنّطاً مراراً، فأراه الله من قدرته ما روّعه عنى ومنعه من قتلى.

١. در مصدر: (فذر الغاوين وازجر).

٢. در مصدر: (وما رؤعا به من القتل).

۲. در مصدر: (ما ردعه).

قال الصادق ﷺ: ثمّ يقوم ابني موسى ﷺ، فيشكو إلى جدّه رسول الله ﷺ ما لقيه من الطاغية الطاغية المسمّى بالرشيد وتسييره من المدينة على طريق البصرة متنحياً طريق الكوفة؛ لأنّه قال: أهل الكوفة شيعة آل محمّد، وأهل البصرة أعداؤهم، وقد صدق لعنه الله . حدّثني أبي الباقر عن جدّي عليّ بن الحسين ﷺ رفعه إلى جدّه رسول الله ﷺ أنّه قال: طينتي من مدينتي، وطينة شيعتنا من الكوفة، وطينة أعدائنا من البصرة، ويقصّ فعله بدو حبسه إيّاه من دار السنديّ بن شاهك حاجب شُرطته بالزوراء، وما يعرضه عليه من القتل.

قال ﷺ: ويقوم عليّ بن موسى ﷺ، فيشكو إلى جدّه رسول الله ﷺ [ما نزل به و] تسيير المأمون إيّاه من المدينة إلى طوس بخراسان من طريق البصرة والأهواز ، ويـقصّ عـليه قصّته معه إلى أن قتله بالسمّ.

قال: ويقوم محمّد بن عليّ بن موسى، فيشكو إلى جدّه رسول الله ﷺ ما نزل به من المأمون إلى أن قتل بالسمّ٥.

و يقوم عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى، فيشكو إلى جدّه رسول الله على تسيير أبي جعفر المتوكّل إيّاه وابنه الحسن من المدينة إلى مدينة يبنيها على شاطئ دجلة تُدعى بسرّ من رأى وما جرى عليه منه إلى أن قتل المتوكّل ومات علىّ بن محمّد.

ويقوم الحسن بن عليّ الحادي عشر من الأثمّة على المحدّة رسول الله على ما لقيد من المعتزّ، وهو الزبير بن أبي جعفر المتوكّل، ومن أحمد بن قينان ، وهو المعتمد إلى أن مات الحسن الله ؟

مفضّل گفت: گفتم: بعد از آن چه می شود، ای مولای من و آقای من ؟ مولایم

١. در مصدر: (من الضلّيل).

۲. در مصدر: (طینة أُمتی).

٣. در مصدر: (وحسبه إيّاه).

۴. در مصدر: (من الأهواز).

۵. در مصدر : (قتله بالغلمان).

٤. در مصدر: (الزبير بن جعفر).

٧. در مصدر: (أحمد بن فتيان).

صادق من فرمود: پس برمی خیزد آقای عبادت کنندگان علی بن الحسین با پدرم باقر من و شکایت می کنند نزد جد شان رسول خدا این آنچه را از ظلم و ستم که از بنی امی به ایشان رسیده و آنچه بر آنها وارد شده از کشته شدن. پس من برمی خیزم و شکایت می کنم به جد م رسول خدا تا آنچه جاری شده است از سرکش امت که منصور لقب دارد. وقتی که خلافت به او رسید، عرضه داشت بر من مرگ و کشته شدن را و من بر او وارد شدم و مراکوچ داد از مدینه به مرکز خلافت خود در کوفه در حالتی که غسل و حنوط کردم و کفن پوشیدم چندین مرتبه. پس خدا از قدرت خود به او نمود چیزی را که او را از من ترسانید و بازداشت او را از این که مرا بکشد.

فرمود صادق ﷺ از آنچه دیده است آن را از گردنکش زمانش هارون که رشید نام رسول خدا ﷺ از آنچه دیده است آن را از گردنکش زمانش هارون که رشید نام گذارده شده و سیر دادن او از مدینه از راه بصره دور از راه کوفه ؛ زیرا که او بیعنی : هارون -می گفت که : اهل کوفه پیروان آل محمدند و اهل بصره دشمنان ایشاناند و راست می گفت -خدا لعنت کند او را حدیث کرد مرا پدرم باقر از جدم علی بن الحسین ﷺ مرفوعاً از جدش رسول خدا ﷺ که فرمود : طینت من از مدینهٔ من است و طینت شیعیان از کوفه است و طینت دشمنان ما از بصره است ، و قصه می کند کار او را از ابتدای حبس کردن او آن حضرت را در خانهٔ سندی بن شاهک سرلشکر او در بغداد و آنچه عرضه می داشت بر آن حضرت برای کشتن او .

فرمود ﷺ: و برمی خیزد علی بن موسی و شکایت می کند به نزد جد ش رسول خدا ﷺ از سیر دادن مأمون او را از مدینه به طوس به خراسان از راه بصره و اهواز و قصه می کند بر او قصهٔ خود را با آن ملعون تاکشته شدن آن بزرگوار مسموماً. و برمی خیزد محمد بن علی بن موسی و شکایت می کند به سوی جد ش رسول خدا ﷺ آنچه را که بر او وارد شده از مأمون تا این که به سم کشته شده.

و برمی خیزد علی بن محمد بن علی بن موسی و شکایت می کند به جد خود رسول خدا علی از سیر دادن ابی جعفر متوکل او را و پسرش حسن را از مدینه به سوی

شهری که بنا میکند آن را در کنار دجله که سرّ من رأی خوانده شود و آنچه بر او وارد آمده از آن ملعون تاکشته شدن متوکّل و مردن علیّ بن محمّد.

و يقوم الخامس من وُلد السابع، و هو المهديّ سميّ جدّه رسول الله على وكنيّه أبو القاسم محمّد بن الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى ابني وعليه قميص رسول الله مضرّجاً بدم رسول الله يوم شجّ جبينه وكسرت رباعيته، والملائكة تحفّه حتّى يقف بين يدي جدّه رسول الله، ويقول: يا جدّاه، نصّصت عليّ، ودللتّ ونسبتني وسمّيتني وكنّيتني فجحدَتني الأُمّة [أُمّة الكفر]، وتمرّدت وقالت: ما وُلِد، ولاكان، وأين هو، ومتى كان، وأين يكون، وقد مات أبوه ولم يعقّب، ولو كان صحيحاً ما أخّره الله إلى هذا الوقت، فصبرت محتسباً، وقد أذن الله لي فيها بأمره من يا جدّاه.

فيقول رسول الله ﷺ: الحمد لله الذي صدقنا وعده، وأورثنا الأرض نتبواً من الجنة حيث نشاء، فنعم أجر العاملين، ويقول: قد جاء نصر الله والفتح، وحق قول الله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ ؟ ويقرأ: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحًا مُبِينًا ۞ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعمَتَهُ عَلَيكَ وَيَهِدِيَكَ صِرَاطًا مُستقِيمًا ﴾ ٥ ؟

و برمى خيزد پنجم از فرزندان هفتم و او مهدى است كه همنام جدّش رسول خداست و برمى خيزد پنجم از فرزندان هفتم و او مهدى است كه همنام جدّش رسول خداست و همكنيهٔ او ابوالقاسم محمّد بن الحسن بن على بن محمّد بن على بن موسى پسر من

۱. در مصدر: (وتمارت فيّ).

٢. در مصدر: (واستعجلوا ما أخّره).

٣. در مصدر: (في ما أمر).

۴. سورهٔ توبه، آیهٔ ۳۳؛ سورهٔ صف، آیهٔ ۹.

٥. سورة فتح ، آية ١ ـ ٢.

است و بر اوست پیراهن خون آلود رسول خدا که به خون رسول الله آلوده شده در روزی که پیشانی حضرت و دندان رباعیهٔ او شکسته شد در حالتی که فرشتگان اطراف او راگرفتهاند تا آن که می ایستد در مقابل جدّش رسول خدا و میگوید: پیا جدًاه! بر امامت من تنصیص كردي و دلالت نمودي و نسب مراگفتي و نام و كنيهٔ مرا ذكر نمودي. پس امّت مرا انكار كردند و تمرّد كردند و گفتند: زاييده نشده و نبوده و کجا بوده و کی بوده و چه وقت میباشد و کجا میباشد و پدرش وقتی که مرد از خود عقبي باقي نگذارد و اگر صحيح بود عقب نمي انداخت خدا او را تيا ايس وقت. پس صبر كردم براي خدا و اكنون خدا مرا اذن داد در اين وقت به امر خود، يا جدًاه! پس رسول خدا ﷺ مىفرمايد: ستايش مختص خدايي است كه راست كرد وعده خود را بر ما و زمین را به ما ارث داد که مسکن سازیم از بهشت هر کجا که بخواهیم و چقدر خوب است مزد عمل کنندگان، و میگوید: یاری خدا و فتح آمد و راست شدگفتهٔ خدای تعالی که فرموده: ﴿ اوست آنچنان خدایی که فرستاد رسول خود را با هادی و راهنما و دین ثابت و راست تا غلبه دهد و پشتیبانی کند او را بر بلند شدن دین ؛ همهٔ احكام و آداب و علوم أن ، اگرچه كراهت دارند شرك أورندگان ﴾ و ميخواند اين أيه راکه: ﴿ بدرستي که ماگشايش داديم براي تو گشايش دادن روشن و آشکاري براي اين که بیامرزد خدا برای تو آنچه راکه پیش داشته شده است از گناهان تو و آنچه که متأخر است و تمام میکند نعمت خود را بر تو و راهنمایی میکند و میرساند تو را به راه راست .

قال المفضّل: يا مولاي، فما كان ذنب رسول الله الذي تقدّم وتأخّر، فعفره الله له ؟ قال الصادق على الله الله [تعالى] ﴿ عَلَمْ آدَمَ الأسمَاءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُم عَلَى المَلائِكَةِ فَقَالَ أَنْ الصَادِقِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمْ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمَتَنَا إِنَّكَ أَنتَ العَلِيمُ الْحَكِيمُ \* قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِنْهُم بِأَسمَانِهِم فَلَمَّا أَنبَأَهُم بِأَسمَانِهِم قَالَ أَلَمَ أَقُل لَكُم إِنِّي أَعلَمُ غَيبَ الحَكِيمُ \* قَالَ يَا آدَمُ أَنبِنْهُم بِأَسمَانِهِم فَلَمَّا أَنبَأَهُم بِأَسمَانِهِم قَالَ أَلَم أَقُل لَكُم إِنِّي أَعلَمُ غَيبَ

۱. رباعیات: چهار دندان انسان بین دندان های ثنایا و انیاب.

۲. این سطر در مصدر نیست.

السَّمُّوَاتِ وَالْأُرضِ وَأَعلَمُ مَا تُبدُونَ وَمَا كُنتُم تَكتُمُونَ ﴾ ١.

ذلك ٢ - يا مفضل - لمّا أخذ [الله] من بني آدم من ظهورهم ذرّيّاتهم، وأشهدهم على أنفسهم: ﴿ أَ لَسْتُ بِرَبُّكُم ﴾ ٢٠ عرض تلك الذرّيّات كلّها على جدّنا رسول الله وأمير المؤمنين في وعلينا إماماً إماماً إلى مهديّنا الثاني عشر من أمير المؤمنين سميّ جدّه رسول الله وكنيّه أبي القاسم [محمّد] بن الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى ابني، وعرض علينا أعمالهم، فرأينا لهم ذنوباً وخطايا، فبكى جدّنا رسول الله على وبكينا رحمة لشيعتنا أن يدعونا ولهم ذنوب مشهودة بين الخلائق [إلى] يوم القيامة، فقال رسول الله على اللهم حمّلني ٢ ذنوب شيعة أخي وأولادي الأوصياء منه ما تقدّم [منها] وما تأخّر إلى يوم القيامة، ولا تفضحني بين النبيّين والمرسلين في شيعتنا، فحمله الله إيّاها، وغفر جميعها، وهو قوله: ﴿ إِنَّا فَتَحَنَا لَكَ فَتَحًا مُبِينًا ۞ لِيَغفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّم مِن ذَنبِكَ وَمَا تَأَخّر ﴾ ٩

مفضّل گفت: ای مولای من! پس چه بوده است گناه پیغمبر که از پیش گذشته و متأخّر بوده که می آمرزد خدا آن را برای او ؟ صادق هم فرمود: بدرستی که خدا فرتعلیم داد به آدم همهٔ اسمها را. پس نمایانید آنها را بر فرشتگان و فرمود: به من خبر دهید از اسمهای این جماعت، اگر شما راستگویان هستید. گفتند: منزّهی تو. هیچ علمی برای ما نیست مگر این که تو تعلیم دهی ما را. بدرستی که تویی دانای درستکار. پس فرمود: ای آدم! خبر ده ایشان را به نامهای آنان. پس چون آدم خبر داد ایشان را به نامهای آنها، فرمود: آیا نگفتم برای شما که من می دانم پنهان آسمانها و زمین را و می دانم آنچه را که ظاهر می کنید و آنچه را که کتمان و روپوشی می کنید؟ این است ای مفضّل! که چون خداگرفت از پسران آدم از پشتهای ایشان ذرّیههای ایشان را

١.سورة بقره، آية ٣١\_٣٣.

۲. در مصدر : (وكذلك).

٣.سورة اعراف، آية ١٧٢.

٠٤ در مصدر: (اللَّهمّ اغفر).

٥. سورة فتح ، آية ١ ـ ٢.

وگواه گرفت از ایشان بر نفس هایشان که ﴿ آیا من پروردگار شما نیستم؟ ﴾ تمام این فریّه ها را نمود بر جدّ ما رسول خدا و امیر مؤمنان یک و بر ما امامی بعد از امامی تا مهدی ما که از امیر مؤمنان تا او دوازده نفرند و او همنام جدّش رسول خدا یک و همکنیهٔ اوست ؛ ابی القاسم پسر حسن پسر علی پسر محمّد پسر علی پسر موسی پسر من، و عرضه داشت بر ما عمل های ایشان را، پس دیدیم که برای ایشان گناهان و خطاهایی است. پس گریه کرد جدّ ما رسول خدا یک و گریه کردیم ما از راه ترخم بر شیعیان ما؛ از جهت این که بخوانند ما را و بر ایشان گناهانی دیده شده باشد در میان خلایق در روز قیامت. پس گفت رسول خدا یک ناهان گناهان برادرم و اولادم را که اوصیای من اند از نسل او آنچه را که گذشته باشد از گناهانشان و آنچه که متأخر باشد تا روز قیامت و رسوا مکن مرا میان پیغمبران و فرستاده شدگان و شیعیان ما. پس تحمیل کند خدا آن گناهان را بر پیغمبر و بیامرزد جمیع آنها را. این است معنای گفتهٔ خدا که فرموده: ﴿ ما گشایش دادیم برای تو گشایش دادن روشنی تا بیامرزد خدا برای تو گناهان گذشته و آیندهات را .

قال المفضّل: فبكيت بكاءً طويلاً، وقلت: يا سيّدي، هذا بفضل الله علينا وبكم الله علينا وبكم إلى المفضّل: قال إلى مفضّل، فهل علمتَ مَن شيعتنا؟ قال المفضّل: قلت: يا مولاي، من هم؟ فقال: والله يا مفضّل، ما هو إلّا أنت وأمثالك، ولا تحدّث بهذا الحديث أصحاب الرخص من شيعتنا، فيتكلون على هذا الفضل، ويتركون العمل، فلا يغني عنهم والله شيئاً؛ لأنّاكما قال الله تعالى فينا: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ الرَّفَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ . منظل گفت: پس گريه كردم گريهاى طولانى و گفتم: اى آقاى من! اين به سبب فضل خداست بر ما و به سبب شماست. فرمود: اى مفضّل! پس آيا دانستهاى كه فضل خداست بر ما و به سبب شماست. فرمود: اى مفضّل! پس آيا دانستهاى كه

١. در مصدر: (بفضل الله وبفضلكم).

٢. در مصدر: (قال: هذا بفضل الله علينا فيكم).

٣. سورة انبياء. آية ٢٨.

شیعیان ماکیاناند؟ مفضّل گفت: گفتم: ای مولای من! کیاناندایشان؟ فرمود: به ذات خدا قسم است - ای مفضّل! - که نیست آن - یعنی: شیعه - مگر تو و امثال تو و حدیث نکن به این حدیث کسانی را که آسان می گیرند کار را و عذر تراشی ها می کنند از شیعیان ما، پس اتکال به این فضل می کنند و عمل را ترک می کنند. پس بی نیاز نمی کند از ایشان - به ذات خدا قسم - چیزی را؛ زیرا که ما همچنان که خدای تعالی دربارهٔ ما فرموده می باشیم. چنان که فرموده: ﴿ شفیع نمی شوند مگر برای کسی که قبول خشنودی کند و آنها کسانی هستند که از خشیت خدا ترساناند ﴾.

قال المفضّل: يا مولاي، فقوله ا: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدَّينِ كُلّهِ [ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ] ﴾ آ ما كان رسول الله ظهر على الدين كلّه ؟ قال: يا مفضّل، ظهر عليه علماً ولم يظهر [علمه] عليه، ولو كان ظهر عليه ما كانت مجوسيّة ولا يهوديّة ولا صابئيّة ولا نصرانيّة ولا فرقة ولا خلاف ولا شكّ ولا شرك ولا جاهليّة ولا عَبَدة أصنام ولا أوثان ولا اللات ولا العزّى آ ولا عبدة الشمس ولا القمر ولا النجوم ولا النار ولا الحجارة، وإنّما قوله: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدّينِ كُلّهِ ﴾ في هذا اليوم، وهذا المهديّ، وهذه الرجعة، وهو قوله: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةً وَيَكُونَ الدِّينُ كُلّهُ لِلّهِ ﴾ . أ

مفضل گفت: ای مولای من! پس گفتهٔ خدا: ﴿لِیُظهِرَهُ عَلَی الدَّینِ کُلَهِ ﴾ و رسول خدا ﷺ بر همهٔ دین ظاهر نشد؟ فرمود: ای مفضل! ظاهر کرد بر او علمی را و ظاهر نکرد بر او و اگر ظاهر کرده بود بر او ، نه مجوسی [ای] بود و نه یهودی [ای] و نه صابئی [ای] و نه نصرانی [ای] و نه جدایی در میان مردم و نه خلافی و نه شکی و نه شرکی و نه جاهلیت و نادانی [ای] و نه بت پرستی و نه بت هایی و نه لات و نه عن ی

١. در مصدر: (يا مولاي، بقي لي).

٢. سورة توبه ، آيد ٣٣؛ سورة صف ، آية ٩.

در مصدر به جای « و لا اللات و لا العزّی » : ( و لا أُولوا العزّة ) .

۴. سورة انفال، آية ٢٩.

۵.سورهٔ توبه، آیهٔ ۳۳.

دکه اینها نامهای بتهاست و نه آفتاب و ماه و ستاره پرستی و نه آتش پرستی و نه سنگ پرستی و جز این نیست که گفتهٔ خدا: ﴿ لِیُظهِرَهُ عَلَی الدِّینِ کُلِّهِ ﴾ در این روز است و با این مهدی و این رجعت است و آن است معنای قول خدا که فرموده است: ﴿ مِقاتله کنید با ایشان تا نماند هیچ فتنهای و همهٔ دین برای خدا باشد ﴾ .

قال المفضّل: ثمّ ماذا، يا سيّدي؟ قال الصادق الله عن هذا الدين بَدة ، فاضربهم عليه الآن فديتك، يا أباالحسن. أنت ضربتهم بسيف الله عن هذا الدين بَدة ، فاضربهم عليه الآن عوداً ، وامض في هذه الدنيا، فسير جبالها، وقدر أرضها، وطأها قدماً قدماً حتى تصفى الأرض من القوم الظالمين، ويقول للمهدي : سير بالملائكة وخلصاء الجن ونقبائك المختارين ومن سمع وأطاع الله لنا، واحمِل خيلك في الهواء؛ فإنها تركض كما تركض في الأرض، واحملها على وجه الماء في البحار والأنهار ا؛ فإنها تركض بحوافرها عليه، ولا يبتل لها حافر، وإنها ليسير مع الطيور في الهواء، وتسبق كل شيء، ولا يفوتها شيء ، فخذ بارك [وثارنا]، وأدرِك وتَرَنا م واقتص بمظالمنا [منهم]، وأظهر حقنا، وأزهق الباطل؛ بأنها دولة لا ليل فيها، ولا ظلمة فيها، ولا قتال، ومن يصفه أهل الجنة في الجنة .

ويقول لفاطمة والحسن والحسين وسائر الأثمّة منّا: انظروا إلى ما فضّلكم الله به، وجعل لكم عقبى الدار، وأكثروا من شكره، وأُشفّعكم للسيعتكم؛ فإنّكم لاتـزالون تـرون هـذه الأرض في هذه الرجعة منكم مقشعرّة إلى أن لايبقى عليها شاكّ [ولا مرتاب] ولا مشرك ولا رادّ ولا مخالف ولا منكر ولا جاحد إلّا طاهر مطهّر، وتفقد الملل والشرائع، ويصير

١. در مصدر: (والأمصار).

۲. عبارت «ولا يفوتها شيء» در مصدر نيست.

۳. عبارت «وأدرك وترنا» در مصدر نيست.

۴. در مصدر: (تضعه).

۵. در مصدر: (واشفعوا).

۶. در مصدر: (منكرة).

۷. در مصدر : (ولا متکبّر).

٨. در مصدر: (ويقعد الملك).

الدين كلّه شه [واصباً]. فإذا صفت، جرت أنهارها بالماء واللبن والعسل والخمر، فلا دابّة الا غائلة، وتفتح أبواب السماء [بالبرّ]، وتنزل منها البركات ، وتمطر السماء خيرها، وتخرج الأرض كنوزها، وتعظم البُرّة حتى تصير البُرّة حمل بعير، ويجتمع الإنسان والسبع والطائر والحيّة [وسائر من يدبّ] في بقعة واحدة، ولا يوحش بعضهم بعضاً، بل يونسه ويحادثه، وتشرب الشاة والذئب من مورد واحد، ويصدران منه كما يصدر الرجلان المتواخيان في الله من موردهما، وتخرج الفتاة العاتق، والعجوز العاقرة، وعلى رأسها مكتل من دقيق أو بُرّ من سويق، فتبلغ أطراف حيث شاءت من الأرض، ولايمسها نصب ولا لغوب، وترفع الأمراض والأسقام، ويستغني الرجل عن قصّ شعره، وتقليم ظُفره، وغسل ثوبه، وعن حمّام، وعن حجّام، وعن طبيب، ويفصح كلّ ذي منطق من البشر والدواب والطير والهوام والدبيب، وتفقد جميع اللغات، وتكون لغة واحدة كلام العربية بإفصاح كبيان واحداً، ولا يخرج المؤمن من الدنيا حتّى يخرج من صلبه ألف [ولد] ذكر مؤمن موحّد تقيّ؛

گفت مفضّل: پس از آن چه می شود، ای آقای من؟ فرمود صادق ﷺ: پس می گوید رسول خدا ﷺ به امیرالمؤمنین ﷺ: فدای تو شوم، ای ابوالحسن! تو بودی که شمشیر زدی ایشان را به شمشیر خدا برای دفاع از این دین در اوّل امر. پس بزن ایشان را برای بلند کردن دین اکنون که برگشته ای به دنیا برگشتنی و بگذر در این دنیا و سیر کن کوه های آن را و اندازه گیری کن زمین آن را و در زیر پابگذار قدم به قدم آن را تا صاف کنی همهٔ زمین را از گروه ستمکاران و به مهدی می گوید که: سیر کن با ملائکه و خلصای جنّ و نقبای خود که اختیار کرده شده اند و کسانی که سخن تو را شنیدند و اطاعت کردند

۱. در مصدر: (بغیر بلاء).

۲. این جمله در مصدر نیست.

۳. در مصدر: (مکیال).

۴. در مصدر: (لسان واحد).

۵. در مصدر: (حتّی یری).

خدا و ما را و لشکر خود را در هوا بردار ؛ زیرا که آنها می رانند در هوا همچنان که در زمین می رانند و حمل کن لشکر خود را بر روی آب در دریاها و نهرها زیرا که آنها با می رانند با سمهای خود بالای آب و سمهای ایشان تر نمی شود و بدرستی که آنها با مرغها در هوا پرواز می کنند و پیشی می گیرند بر هر چیزی و چیزی از آنها فوت نمی شود. پس بگیر خون خود را و دریاب خونهایی را که از ماریخته شد و نتوانستیم خون خود را بگیریم و قصاص کن ظلمهایی را که به ماکر دند و ظاهر کن حق ما را و از بیان ببر باطل را ؛ زیرا که دولت تو دولتی است که هیچ پوشیدگی و تیرگی ندارد و دولت کسی است که وصف می کنند او را اهل به شت در به شت.

و رسول خدا به فاطمه و حسن و حسين و ساير امامهايي كه از ما هستند مي گويد كه: نظر کنید به آنچه که خدا فضیلت و برتری داده است شما را به آن و قرار داده است خانهٔ آخرت را برای شما و بسیار سپاسگزاری کنید او را و شفیع قرار میدهم شما را برای شیعیانتان؛ زیرا که شما می بینید همیشه این زمین را که در این برگشت شما به دنیا لرزان است تا این که باقی نماند بر روی آن شک کننده ای و نه شرک آورنده ای به خدا و نه مخالفي و نه انكار كنندهاي و نه جاحد و اهل انكاري مگر مردمان ياك و ياكيزه شده و نابود می شود ملّت ها و شریعت ها و همین دین همهٔ آن برای خدا می شود. پس چون زمین از ناپاکان و ظلم و جور صاف شد، نهرهای آب و شیر و عسل و شراب طهور در آن جاري مي شود و ديگر جنبندهٔ اذيت كننده در آن نباشد و هيچ گونه بلا و سختي و کینه و بدی در آن نماند و ابواب آسمان گشوده شود و برکتها از آن فرود آید و باران خیر خود را ببارد و زمین گنجهای خود را بیرون آورد و هر دانهٔ گندمی بزرگ شود تا این که به اندازهٔ بار شتری گردد و جمع میشوند آدمیان و درندگان و مرغان و مارها در یک جا و بعضی از آنها از بعض دیگر وحشت نکنند و نترسند، بلکه با همدیگر انس گیرند و حدیث کنند و گوسفند و گرگ در یک آبگاه با هم آب خورند و با همدیگر بگردند مانند دو برادر که در راه خدا با هم برادر باشند و دخترهای جوان و زنهای نازایندهٔ پیر همیانهای آرد یا گندم غاویت شده را بر سر گذارده ، در اطراف زمین بروند و هیچ گونه سختی و مشقتی به آنها نرسد و مرضها و بیماری ها از روی زمین بر داشته شود و مردم بی نیاز شوند از کو تاه کردن مو و چیدن ناخن و شستن جامهٔ خود و از حمّام و حجامت کننده و از طبیب و هر صاحب نطقی فصیح زبان شود - از انسان و چهار پایان و مرغان و جانوران و جنبندگان ـ و همهٔ لغتها و زبان ها برداشته و نابود شود و لغت همهٔ اهل زمین یکی شود و به عربی فصیح سخن گویند همه مانند یک بیان و بیرون نرود مؤمن از دنیا تا هزار پسر مؤمن مو خد پرهیزکار از صلب خود نبیند.

قال المفضّل: يا مولاي، فماذا يصنع أمير المؤمنين بدواً؟ قال: يصنع ـواللهـ ما قال في خطبته:

أيم الله لأكرّن إلى الدنيا شابّاً عرنوناً ، ولأقفن في كلّ موقف كان لي وعليّ ، ولأتركن ظالميّ وغاصبيّ للمهديّ من ولدي حتّى ليقومن بنبشهما وعذابهما وإحراقهما ، فينسفنهما في اليمّ نسفاً ، ولأركضن برجلي في رحبة جامع الكوفة ، فأستخرج منها اثني عشر ألف درع واثني عشر ألف بيضة منها وجهان ، ولأكسونها اثني عشر ألف صدّيق من شيعتي مكترب على تلك البيض أسماؤهم وأسماء آبائهم وقبائلهم وعشائرهم ، ولأسيرن [من دار هجرتي الكوفة حتّى أفني العالم قدماً قدماً بسيفي ذي الفقار حتّى آتي جبل] إلى الديلم ، فأصعده وأسهّل طريقه وأقطع شجره على نيلها جسراً ، ولأنصبن في مسجدها منبراً ، ولأخطبن [عليه خطبة].

١. در مصدر: (وأيّام لا تكون الدنيا إلى شابٌ غرنوق).

۲. در مصدر: (وناصبني شقي تيم وعديّ).

۲. عبارت «اثنی عشر ألف درع ... » در مصدر نیست.

۴. در مصدر: (أسماؤهم وأنسابهم).

۵. کلمهٔ «إلى » در مصدر وجود ندارد.

۶. در مصدر: (وأقطع خبره).

٧. در مصدر: (ولأنصبن على مجراها).

طوبى لمن عرفني فيها، ولم يشك في، والويل والنار والعويل والثبور لمن جهل أو تجاهل، أو نسي أو تناسى، أو أنكر أو تناكر، ولآتين جابلقا وجابلسا، ولأنصبن رحا الحرب ولأطحنن العالم بها طحن رحا [لباب] البرر، ولآتين كوراً، ولأسبكن الخلق فيها سبك خالص البرر وحرق اللجين، ولألتقطنهم من وجه الأرض وشواهق الجبال وبطون الأودية والمرارات وأطباق الثرى التقاط الديك سمين الحبّ من يابسه وأجفّه ، ولأقتلن الروم والصقالبة والقبط والفزان والحبش والكرد والترك والخزر والزط والكوم والسند والهند والخوارزم والأعجام والطماطم والأرمن والقلف والهيج والفيلق والأعابير والأعابير والأجهمية والمرجئة والبترية والجهمية والمقصرة والمرتفعة والمرتفعة ه

لغات

أيمالله: به فتح همزه وكسر آن هر دو آمده و همزهٔ آن همزهٔ وصل است و در اسماء همزهٔ وصلی که مفتوح باشد نيامده مگر اين لفظ و اين اسمی است که برای قسم وضع شده.

أكرَنّ: از كرّ است ـ به معناى برگشتن.

عرنون و عرنين: اوّل هر چيزي را گويند.

نسف: ریشه کن کردن و بر باد دادن.

دِرع:زره.

بيضة:شمشير.

ديلم: در كتاب معجم متن اللغة گفته است كه: ديلم گروهي هستند از ترك و گفته شده

۱. در مصدر : (خالص التبر ).

۲. در مصدر: (ولأقطنهم على).

٣. در مصدر: (والمغارات).

۴. در مصدر: (وعجفه).

۵. اسامي چند خط اخير در مصدر با اختلاف در تعداد و ضبط آمدهاند.

که اصل آنها عربی است، او در معجم البلدان گفته: دیلم گروهی هستند که به نام زمینشان نام گذار ده شده اند ۲ و کو هستانات مازندران قسمت شمالی قزوین را نیز دیلم گویند.

بَلقاء: زمينهايي كه خاك آن سياه و سفيد مخلوط است.

بیضاء: زمینهایی است که خاک آن سفید رنگ است.

صين: مراد چين است.

جابلقا و جابلق: در معجم البلدان گفته: به باء موحدهٔ مفتوحه و سکون لام مدینه ای است در اقصی بلاد مغرب و اهل آن از اولاد عاد و در آن جا بقایای اولاد موسی می باشند، و جابلسا و جابرسا: در معجم البلدان گفته: جابرس مدینه ای است در اقصی بلاد مشرق. یهود می گویند: بقیهٔ اولاد موسی به آن جا فرار کردند یا در حرب طالوت یا در جنگ بخت نصر و دست احدی به آنها نمی رسد و اینها بقایای مسلمانان اند. زمین برای آنها پیچیده می شود و شب و روز آنها یکسان است و عدد آنها را غیر از خداکسی نمی داند و اگر یکی از یهود قصد آنها کند او را می کشند و نیز گفته شده: بقایای مؤمنین اند از قوم ثمود و در جابلق بقایای قوم عادند از مؤمنین. "

صقالبه: گروهی هستند سرخ پوست از نژاد سرخ که موهای آنها سرخ و سفید است نزدیک بلاد خزر در بلندی های کوه های روم و آن شهرهایی است در میان بلغار و قسطنطنیّه و نسبت خُرم به آنها داده می شود و گفته اند که: از فرزندان یافث بن نوح اند. ۴ قبط: بلادی است در دیار مصریّه.

فزّان ـبه فتح فاء و تشدید زاء ـ: ولایتی است با وسعت در میانهٔ فیّوم و طرابلس غربی و آن در اقلیم اوّل واقع است. به نام فزّان بن حام بن نوح بنا شده و غالب اهالی آن سیاهپوستاند.

١. معجم متن اللغة ، ج ٢ ، ص ۴۴٥.

٢. معجم البلدان ، ج ٢ ، ص ٥٥٢.

۲. معجم البلدان ، ج ۲ ، ص ۹۰ ـ ۹۱ .

۴. معجم البلدان ، ج ۲، ص ۴۱۶.

حَبّش: گروهي از سياه پوستان اند غير از هندي ها.

کر ک: کلمه ای است عجمی. اسم است برای قلعهٔ محکمی در طرف شام از نواحی بلقاء، میانهٔ آیله و بحر قلزم و بیت المقدس است. واقع است در بالای کوه بلندی و نیز نام قریه ای است بزرگ نزدیک بعلبک که قبر درازی در آن جاست و به گمان اهل آن نواحی قبر نوح الله است.

تُرى: گروهي هستند از اولاد يافث بن نوح. شرح حالات آنها در جزء اوّل و دوم اين كتاب گذشت.

خَزَر: گروهی هستند از مردمان که چشمهای [آنها] خرد و کوچک باشد. از فرزندان قنطوراکنیز ابراهیم و یا از اولاد یافث بن نوح می باشند.

زط : گروهی هستند از هند و آن معرّب جتّ است و آن به ضمّ زاء و تشدید طاء است و جَتّ به فتح جیم است و تشدید تاء.

كوم: بسياري از قراء و نواحي مصر كوم ناميده شده.

سِند: بلادی است میانهٔ بلاد هند و کرمان و سیستان، و سِند و هند دو برادر بودند از فرزندان بوقیر بن یقطن بن حام بن نوح که این دو منطقه به نام ایشان نامیده شده.

خوارزم: نام ناحیهای است در اواخر اقلیم پنجم که از شهرهای آن کُرکانج بوده، معرّب جرجانیّه.

أعجام: جمع عجم است، مقابل عرب.

طماطِم: جمع طمطم. مردمان وحشى كه فصيح زبان نيستند و مانند خرها صدا مى كنند. ارمن: از منطقه هاى اقليم پنجم است. يك منطقهٔ آن را ارمينيّهٔ كبرا و منطقهٔ ديگر را ارمينيّهٔ صغراگويند ـ به كسر همزه و ميم ـ و شرح آن در جزء اوّل و دوم اين كتاب ذكر شد. قُلف: جماعتى كه ختنه نمى كنند.

هَيج: مردمان خونخوار.

فَيلَق ـ بر وزن صَيقَل ـ : لشكر و مردمان بزرگ جثّه.

أعابير: قبيله هاى مختلف.

أغابير: مردمان گرگ صفت.

قردة: مردماني كه بوزينه صفت اند و طبع و خوى بوزينه دارند.

خنازير: مردمان بيغيرت خوكطبيعت.

عبدة الطاغوت: بت پرستان.

شُراة ـبر وزن قُضاة ـ: فرقهاي از خوارجاند.

ناصبة: دشمنان و بدگويان در حقّ آل محمدند.

مُرجئة: فرقهاي هستند كه در ترجمهٔ آنها اقوال چند گفته شده.

اول آن که: ایشان فرقه ای هستند از فرقه های مسلمانان که اعتقادشان این است که معصیت و گناه ضرری به ایمان نمی رساند \_همچنان که طاعت با کفر نفعی ندارد.

دوم آن که: آنها را مرجئه گویند برای این که اعتقادشان این است که خدا عقب می اندازد عذاب معصیت بندگان را.

سوم: قول ابن قتیبه است که گفته: اعتقاد مرجئه این است که ایمان قول است بدون عمل و مقدّم می دارند قول را و مؤخّر می دارند عمل را.

چهارم: قول بعضی از اهل معرفت به ملل است که: مرجئه فرقه ای هستند جبری مذهب که می گویند: بنده هیچ فعلی برای او نیست و اضافهٔ فعل به سوی او به منزلهٔ اضافهٔ آن [است] به سوی مجازها \_از قبیل جاری شدن نهر و دور زدن آسیا و مانند اینها \_و مجبره را مرجئه می گویند برای این که تأخیر می اندازند امر خدا را.

پنجم: در مجمع از مغوب نقل کرده که: آنها را مرجئه گفتند برای تأخیر انداختن ایشان حکم صاحبان گناهان کبیره را. ۱

و وجوه دیگری نیز برای آن گفته شده و در این جا به همین مقدار اکتفاشد.

بُترِیّة -به ضم باء و سکون تاء -: فرقهای از زیدیه هستند و گفته شده است که: نسبت داده شده اند به مغیره بن سعد که ملقب به ابتر بوده ، و وجوه دیگر نیز گفته شده.

١. المغرب في ترتيب المعرب، ج ١، ص ٢٢١؛ مجمع البحرين، ج ٢، ص ١٤٥.

جهمیّة: فرقهای هستند که تنها به معرفت خدا قائل اند و میگویند: ایمان چیزی غیر از معرفت خدا نیست و اینها تابعین جهم بن صفواناند.

مقصّرة: فرقه ای از خوارج اند و کسانی هستند که خدا را تشبیه به یکی از خلق کنند. مرتفعه . سسانی هستند که از خود رفع تکلیف کنند و گویند: خدا تکلیف بر احدی قرار نداده .

## معنى

مفضّل گفت: ای مولای من! پس امیرالمؤمنین اوّل امر چه میکند؟ فرمود: به ذات خدا قسم است که میکند آنچه راکه در خطبهٔ خود فرموده ،که می فرماید: به خدا قسم که من برمیگردم البته به دنیا در حالتی که به صورت جوانی باشم که اوّل جوانی اوست و هرآینه واقف می شوم در هر موقفی که بر نفع یا ضرر من باشد و وامی گذارم ظلم کنندگان بر من و غصب کنندگان حقّ خود را برای فرزند خودم مهدی ، تا این که قیام میکند به نبش کردن قبر آن دو نفر و عذاب کردن ایشان و سوزانیدن ایشان و ریشه کن کردن ایشان. پس ریشه کن کند و در دریاریز د خاکستر آنها را ریختنی شدید و من میزنم پای خود را در ساحت و جای گشادهٔ مسجد جامع کوفه و بیرون می آورم دوازده هزار زره و دوازده هزار شمشير كه بعض از آنها دو رو دارد و مي پوشانم آنها را به دوازده هزار صدّیق از شیعیان خود که نوشته شده باشد بر هر شمشیری اسمهای ایشان و اسمهای پدرانشان و قبیله های ایشان و عشیره های ایشان و می روم به طرف دیلم که گروهی از ترکاند \_یا جماعتی که اصل آنها عربی باشد، یا در کوهستانهای مازندران. پس بر آن بالا میروم و راه آن جا را صاف میکنم و درختهای آن را میبرم و مي آيم در زميني كه خاك آن سياه و سفيد است در منطقهٔ هند و زميني كه خاك آن سفيد است در منطقهٔ چين كه كنيزان و دختران آن مانند حورالعين اند و مي آيم به جانب مصر و بر رود نیل مصر جسری میبندم و در مسجد آن منبری نصب میکنم و هر آينه خطبهاي ميخوانم البته البته.

خوشا به حال کسی که مرابشناسد در آن جاو در حقّ من شک نکند و وای و آتش و فریاد و هلاکت و عذاب بر کسی باد که مرا نشناسد یا بشناسد و تجاهل کند، یا مرا فراموش كند، يا خود را به فراموشي اندازد و هرآينه مي آيم در جابلقا كه شهري است در اقصی بلاد مغرب و جابلسا که شهری است در اقصی بلاد مشرق و هرآینه بر قرار میکنم آسیای جنگ را و نرم میکنم اهل عالم را به آن مانند نرم کردن آسیا گندم را و می آیم به جانب کور که مراد سرزمین یمن باشد، یا قبلعهای در طبرستان مازندران، یا غیر اینها و آن جا را نرم میکنم مانند نرم کردن طلای خالص و نقرهٔ گداخته شده و هرآینه برمیچینم ایشان را از روی زمین و قلههای کوهها و شکمهای درّهها و مرزها و طبقههای زمین مانند برچیدن خروس دانههای درشت را از میان دانه های خشک لاغر و می خشکانم آن را و هرآینه می کشم اهل روم و نیژاد سرخ يوست و اهل نواحي مصر راكه از قبطي ها هستند و اهل فزّان را ـكـ در ميانة فيُوم و طرابلس غربي ساكن اند و حبشي ها را و ساكنين ميانه درياي قلزم و بیت المقدس را و جماعت ترک و خزر و هندوها و بعض دیگر از نواحی مصر را و اهل سند که منطقهای است میانهٔ بلاد هند و کرمان و سیستان و اهل هند را و اهل خوارزم و عجمها و مردمان وحشى غير فصيح و اهل اِرمينيّه و كساني راكمه خمتنه نمی کنند و مردمان خونخوار و لشکریان و مردان بزرگ جنّهٔ قوی هیکل را و قبیله های مختلف و مردمان گرگ صفت و بوزینه خو و خرس طبیعت را و بت برستان و خوارج و ناصبيان و مُرجئه و بتريّه و جهميّه و مقصّره و مرتفعه را.

قال: يا مفضّل، [المقصّرة هم] الذين هداهم الله إلى فضل علمنا وأفضنا إليهم سـرّنا، فشكّوا فينا، وأنكروا فضلنا، وقالوا: لم يكن الله ليعطيهم سلطانه وقدرته ، وأمّا المرتفعة فالذين يرتفعون بمحبّننا وولايتنا أهل البيت، وأظهروها بغير حقيقة، فليسوا منّا، ولا نحن أئمّتهم. أُولئك يعذّبون بعذاب الأُمم الطاغية حتّى لايبقى نوع من العذاب إلّا عذّبوا به؛

۱. در مصدر : (ومعرفته).

فرمود: ای مفضّل! کسانی که راهنمایی کردخدا ایشان را به زیادتی علم ما و افاضه کردیم به او سرّ خود را، پس از آن شک کردند در حقّ ما و منکر فضل ما شدند و گفتند: خدا سلطنت و قدرت خود را به ایشان نداده و کسانی که ما را از مرتبه و مقام خود بالا می برند به سبب دوست داشتن ایشان ما اهل بیت را و ولایت ما و بدون حقیقت این اظهار را می کنند، پس اینها از ما نیستند و ما هم امام های ایشان نیستیم. این گروه عذاب کرده می شوند به عذاب امّتهای سرکشی کننده تا آن که باقی نماند نوعی از عذاب مگر آن که به آن معذّب شوند.

قال المفضّل: قلت: يا سيّدي، أليس قد روِّينا عنكم أنّكم قلتم: الغالي يُردَّ إلينا، والتالي نلحقه بنا؟ قال: يا مفضّل، [ظننت] ان التالي هو المقصّر. قال: كذا ظننت، يا سيّدي. قال: كلّا، التالي هو من أخيار شيعتنا، القائلين بفضلنا، المتمسّكين بحبل الله وبحبلنا، الذين يزدادون بفضلنا وعلمنا، وإذا ورد عليه خبر عنّا قبله وعمل به ولم يشك فيه. فإن لم يطقه ردّه إلينا ولم يردّه علينا. فذاك هو التالي، وأمّا الغالي فليس يتّخذنا أرباباً من دون الله. إنّما اقتدى بقولنا: اجعلونا عبيداً لله مربوبين مرزوقين، وقولوا في فضلنا ما شئتم، فلن تدركوه؛

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! آیانه این است که ماروایت کرده شدیم از شما که گفته اید: غلو کننده رد کرده می شود به سوی ما و آن که پهلو در می آید ما را، ملحق می کنیم او را به خودمان؟ فرمود: ای مفضّل! آیا تالی مقصّر است؟ گفتم: همچنین گمان می کنیم، ای آقای من! فرمود: حاشا که تالی مقصّر باشد. او از نیکان شیعیان ماست که قائل اند به فضل ما و چنگ زننده اند به ریسمان ولایت خدا و به ریسمان ولایت ما کسانی هستند که زیادتی می یابند به فضل ما و علم ما و وقتی که از ما خبری بر تالی برسد، می پذیرد آن را و به آن عمل می کند و در آن شک نمی کند و اگر طاقت تحمّل آن را ندارد به خود ما رد می کند. آن است تالی و امّا غالی ما را ارباب خود نمی گیرد

١. در مصدر: (نردة إلينا).

غیر از خدا. جز این نیست که اقتدا کرده است به گفتهٔ ماکه گفته ایم: ما را بندگان بدانید برای خدا در حالتی که تربیت شدهٔ خداییم و روزی داده شدهٔ او \_یعنی: ما خدا نیستیم و بندگان مخلوق و مرزوق خداییم \_ و بگویید در فضیلت ما آنچه را که می خواهید. پس هرگز درک نخواهید کرد فضیلت ما را.

قال: قلت: يا سيّدي، إنّ الغالي عند الشيعة من ذكر أنّكم أرباباً من دون الله. قال: ويحك، يا مفضّل. ما قال هذا فينا إلّا عبد الله بن سبا والعشر الذين أحرقهم أمير المؤمنين بالنار بالكوفة، وموضع إحراقهم يعرف بصحراء الأحد عشر ١، وكذا عذّبهم أمير المؤمنين بعذاب الله وهو النار عاجلاً، وهي لهم آجلاً.

ويحك، يا مفضل. الغالي في محبّتنا نردّه إلينا، فيثبت ويستجيب ويرجع ، والمقصر ندعوه إلى اللحاق والإقرار بما فضلنا الله بد، فلا يثبت ولا يستجيب ولا يرجع ولا يلحق بنا؛ لأنّهم لمّا رأونا نفعل أفعال النبيّين قبلنا ممّن ذكرهم الله في كتابه وقصّ قصصهم وما فوض إليهم من قدرته وسلطانه، حتى خلقوا ورزقوا وأحيوا وماتوا وأبرؤوا الأكمه والأبرص، ونبّؤوا الناس بما يأكلون [ويشربون] ويدّخرون في بيوتهم، ويعلمون ماكان وما يكون إلى يوم القيامة بإذن الله، وسلّموا إلى النبيّين أفعالهم، وما وصفهم الله به، وأقرّوا الهم] بذلك، وجحدونا بغياً علينا وحسداً لنا على ما جعل الله لنا وفينا ممّا أعطاه سائر النبيّين وسائر المرسلين والصالحين، وزادنا من فضله ما لم يعظهم إيّاه، وقالوا ما أعطوا النبيّين من هذه القدرة، فأظهروها ، إنّما صدّقناها وأقررنا بها لهم لأنّ الله أنزلها في كتابه. ولو علموا ويحهم أنّ الله ما أعطانا بشيء من فضل إلّا نزّله في سائر كتبه، ووُصِفنا به، ولكن أعداؤنا لا يعلمون. إذا سمعوا فضلنا ينكروه (أنكروه خل)، وصدّوا عنه

١. در مصدر: (بأصحاب الأخدود).

٢. در مصدر: (ولا يرجع).

٣. در مصدر: (والمقصّرة تدعه إلى الإلحاق).

۴. در مصدر: (وما فرض).

٥. در مصدر : (القدرة التي أظهرها).

واستكبروا، وهم لايتعمّقون في قول آدم لمّا رأى أسماءنا مكتوبة بالنور على سرادق العرش، قال: إلهي وسيّدي خلقت خلقاً قبلي هو أحبّ إليك منّي؟ قال الله له: نعم، يا آدم. لولا \_يا آدم \_ هذه الأسماء المكتوبة على سرادق عرشي ما خلقت سماءً مبنيّة ولا أرضاً مدحيّة ولا مَلكاً مقرّباً ولا نبيّاً مرسَلاً، ولا خلقتك، يا آدم. فقال: إلهي وسيّدي، فسمن هؤلاء؟ قال: هؤلاء من ذرّيتك، يا آدم. فاستبشر وأكثر من حمد الله وشكره، وقال: بحقّهم حيا ربّ \_ اغفر لي خطيئتي، وكنّا \_والله \_ الكلمات التي تلقّاها آدم من ربّه، فاجتباه، وتاب عليه وهداه، وإنّهم يروون أنّ الله خلقنا نوراً واحداً قبل أن يخلق خلقاً ودنيا وآخِرةً وجنّة وناراً بأربعة آلاف سَنَة، نسبّح الله ونهله ونكبّره ونمجّده؛

گفت مفضّل: گفتم: ای آقای من! غالی در نود شیعه کسی است که می گوید: شما پروردگارهایی هستید غیر از خدا. فرمود: خوشابه حال تو، ای مفضّل! این سخن را دربارهٔ ماکسی نگفت مگر عبدالله بن سبا و ده نفری که سوزانید آنها را امیرالمؤمنین به دربارهٔ ماکسی نگفت مگر عبدالله بن سبا و ده نفری که سوزانید آنها را امیرالمؤمنین به صحرای احد عشر یعنی: آتش در کوفه و موضع سوزانیدن ایشان معروف است به صحرای احد عشر یعنی: صحرای یازده نفری و چنین عذاب کرد ایشان را امیرالمؤمنین به عذاب خدا و آن آتش نقد دنیاست و این عذاب بعد از تمام شدن مدّت دنیا در قیامت هم برای ایشان هست. خوشا به حال تو. رحمت بر تو باد، ای مفضّل! غلو کننده در دوستی ما را برمی گردانیم او را به سوی خودمان. پس ثابت در دین می شود و اجابت می کند ما را و برمی گردد و مقصر را می خوانیم او را به ملحق شدن ایشان به ما و اقرار کردن به آنچه برمی گدد و به ما ملحق نمی شود؛ زیرا که چون می بینند ایشان ما را که کارهای پیغمبران نمی کند و به ما ملحق نمی شود؛ زیرا که چون می بینند ایشان ما را که کارهای پیغمبران خود نمی کنیم که پیش از ما بودند از کسانی که خدا یاد کرده است آنها را در کتاب خود

١. در مصدر: (وهم لا يشكُّون في آدم).

اختیار معرفة الرجال (رجال کشی)، ج ۱، ص ۳۲۴، ذیل حدیث ۱۷۴. به اعتقاد عدّه ای از بزرگان محقّقین، مجازات سوزانیدن از تهمت هایی است که اعدای دین بر ذات بی مثال امیرالمؤمنین علی وارد آورده اند. پرداختن به این موضوع خود مجالی دیگر می طلبد.

و حکایت کرده است حکایتهای ایشان را و آنچه را که به آنها تفویض کرده از قدرت خود و حجّت و سلطنت خود تااین که آفریدند و روزی دادند و زنده کردند و میرانیدند و شفا دادند کور مادرزاد و صاحب پیسی را و خبر دادند به مردم از آنچه که می خورند و ذخیره می کنند در خانه هاشان و می داند آنچه را که بوده و می باشد تا روز قیامت به اذن خدا و افعال پیغمبران را تسلیم شدند و آنچه را که خدا و صف کرده است ایشان را به آن پذیرفتند و اقرار کردند به آنها و انکار کردند ما را از روی گمراهی و حسدی که به ما بردند به سبب آنچه از فضیلت که خدا برای ما و در ما قرار داده از چیزهایی که به سایر پیغمبران و فرستادگان و شایستگان عطا فرموده و آنچه که زیاده بر آنچه که به آنها نداده به ما عطا فرموده و گفتند آنچه راکه به پیغمبران عطاکرده شده از این قدرت چنین اظهار کردند که ما تصدیق کرده ایم آنها را در حق ایشان برای این که خدا در کتاب خود فرو فرستاده.

و اگر می دانستند ـ وای بر ایشان! ـ که خدا عطا نکر ده است چیزی از فضل و بر تری را به ما مگر این که نازل کرده است آن را در سایر کتابهای خود و ما وصف کرده شده ایم به آن، می پذیر فتند و امّا دشمنان ما نمی دانند. هرگاه بشنوند فضیلت ما را، انکار می کنند آن را و باز می دارند دیگران را از اقرار کردن و تکبر و سرپیچی می کنند و ایشان به فکر فرو نمی روند در گفتهٔ آدم که چون دید نامهای ما را که با نور در سرادق عرش نوشته شده، گفت: خدای من و آقای من! آفریده ای خلقی را پیش از من که محبوب تر است از من به سوی تو ؟ فرمود خدا: آری، ای آدم! اگر نبودند ـ ای آدم! این نامهای نوشته شده بر سرادق عرش، من خلق نمی کردم آسمان بنا گذارده شده را و نه زمینی گسترده شده را و نه ملک مقربی را و نه پیغمبر مرسلی را و نمی آفریدم تو را، ای آدم! پس گفت: خدای من و آقای من! کیان اند اینها ؟ فرمود: اینها از ذریّهٔ تو هستند، ای آدم! پس مژده باد تو را و شاد باش و بسیار ستایش و سپاس

۱. سرادق: سراپر ده، خیمه، چادري که بالاي صحن خانه بکشند.

مرا بجا آور برای این نعمت. آدم گفت: ای پرور دگار من! به حق ایشان بیامرز برای من گناهان مرا. به ذات خدا قسم است که ما بو دیم آن کلماتی که آدم تلقی کر د از پرور دگار خود. پس برگزید او را و پذیرفت توبهٔ او را و راهنمایی کر د او را.

و بدرستی که ایشان \_ یعنی: دشمنان ما \_ روایت میکنند که خدا ما را از یک نور آفرید پیش از آن که خلق و دنیا و آخرت و بهشت و جهنم را بیافریند به چهار هزار سال که تسبیح میکر دیم خدا را و تهلیل میگفتیم او را و تکبیر میگفتیم او را و تمجید میکر دیم او را.

قال المفضّل: يا سيّدي، هل بذلك شاهد من كتاب الله ؟ قال: نعم، يا مفضّل. قوله \_جلّ من قائل \_: ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمُواتِ وَالأَرضِ وَمَن عِندَهُ لَا يَستَكبِرُونَ عَن عِبَادَتِهِ وَلَا يَستَحسِرُونَ \* يُسَبِّحُونَ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفتُرُونَ \* اللَّي قوله \_عزّ ذكره \_: ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحمُٰنُ وَلَدًا \* اسبحانه بل عباد مكرمون ﴿ لَا يَسبِقُونَهُ بِالقَولِ وَهُم بِأَمرِهِ يَعمَلُونَ \* يَعلَمُ مَا الرَّحمُٰنُ وَلَدًا \* اسبحانه بل عباد مكرمون ﴿ لَا يَسبِقُونَهُ بِالقَولِ وَهُم بِأَمرِهِ يَعمَلُونَ \* يَعلَمُ مَا بَينَ أَيدِيهِم وَمَا خَلفَهُم وَلَا يَشفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارتَضَى وَهُم مِن خَشيتِهِ مُشفِقُونَ \* وَمَن يَقُل مِنهُم إِنِّي إِلَهُ مِن دُونِهِ فَذَلِكَ نَجزيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجزي الظَّالِمِينَ ﴾ . "

ويحك، يا مفضّل. ألستم تعلمون أنّ ﴿ مَن فِي السَّمَٰوَاتِ ﴾ هم الملائكة، ومن في الأرض هم الجانّ والبشر؟ وكلّ ذي حركة فمن الذين قال [فيهم]: ﴿ وَمَن عِندَهُ ﴾ قد خرجوا من جملة الملائكة والبشر وكلّ ذي حركة.

قال المفضّل: ما تقول \_ یا مولای \_ فی ﴿ وَمَن عِندَهُ ﴾ ؟ فقال: یا مفضّل، ﴿ وَمَن عِندَهُ ﴾ انحن الذین کتّا عنده، ولا کون قبلنا ولا حدوث سماء ولا أرضٍ ولا ملك ولا نبیّ ولا رسول؛ مفضّل گفت: ای آقای من! آیا بر این که فرمودی شاهدی از کتاب خدا هست؟ فرمود: آری، ای مفضّل! فرموده خدا که بزرگ است گویندهٔ آن که فرموده: ﴿ و برای اوست آنچه که در آسمانهاست و آنچه که در زمین است و کسانی که نزد او هستند

١. سورة انبياء، آية ١٩ ـ ٢٠.

۲. سورهٔ مریم، آیهٔ ۸۸.

٣. سورة انبياء ، آية ٢٨ ـ ٢٩.

که سرکشی نمی کنند از پرستش او و مانده نمی شوند. شبانه روز تسبیح می کنند و سست نمی شوند در تسبیح کردن به تا آن جایی که می فرماید: ﴿ و گفتند: فراگرفته است خدای بخشنده پسری را. همیشه پاک و منزّه است خدا از داشتن فرزند، بلکه بندگانی هستند گرامی داشته شده که پیشی نمی گیرند او را به گفتار و ایشان به امر او کار می کنند. می داند آنچه را که در میانهٔ دستهای ایشان است و آنچه در پشت ایشان است و شفاعت نمی کنند مگر برای کسی که راضی و خشنود باشد و ایشان از ترس او خائف و ترسان اند و کسی که بگوید از ایشان که: من خدایی هستم غیر از او -یعنی: غیر از خدای یکتا -، پس او را سزا می دهیم و سزای او آتش جهنم است و همچنین سزا می دهیم ستمکاران را به .

رحمت بر تو باد، ای مفضّل! آیا ندانسته اید شما که مراد از ﴿ مَن فِي السَّمُوّاتِ ﴾ در این آیه ملائکه و فرشتگان اند و مراد از «من فی الأرض» پریان و آدمیان اند و هر صاحب حرکتی. پس کیان اند کسانی که فرموده است: ﴿ وَمَن عِندَهُ ﴾ که آنها بیرون می روند از جملهٔ ملائکه و جنّ و بشر و هر صاحب حرکتی ؟

مفضّل گفت: چه می گویی -ای آقای من! - در ﴿ وَمَن عِندَهُ ﴾ ؟ فرمود: ای مفضّل! مراد از ﴿ وَمَن عِندَهُ ﴾ و فرمود: ای مفضّل! مراد از ﴿ وَمَن عِندَهُ ﴾ ماییم که در نزد او هستیم و بودیم در نزد او و نبود پیش از ما هیچ بوده ای و نه حادث شدن آسمانی و نه زمینی و نه فرشته ای و نه پیغمبری و نه فرستاده شده ای .

قال المفضّل: فبكيت وقلت: يا مولاي، يابن رسول الله، هذا \_والله \_ هو الحقّ المبين. فهل تجد في كلامكم والأخبار المرويّة عنكم شاهداً كما أوجدتنيه من كتاب الله؟ قال: نعم، يا مفضّل. في خطبة أمير المؤمنين على يوم ضرب سلمان بالمدينة وخروجه إلى الجبان وخروج أمير المؤمنين [إليه التسليم إليه] وقوله على يا سلسل، سل [سبيلك]. لاتجهل. سلني \_يا سلمان \_ أُنبّئك البيان، وأمنحك البرهان .

١. در مصدر: (إلى الجبانة).

٢. در مصدر: (أوضحك البرهان).

فقال سلمان: [يا أمير المؤمنين] أودعني الحياة، وأهّلني الخطوة إلى الرشاد، إذ بسلغ فرج بغريبة ١، وهذا يوم لا بعده ٢. فتنفس أمير المؤمنين ﷺ ثلاثاً صعداء؛

مفضّل گفت: پس گریه کردم و گفتم: ای مولای من! ای پسر رسول خدا! این است به ذات خدا قسم آن گفتهٔ حقّ و راست واضح. پس آیا می یابی در کلام خودتان و اخباری که روایت شده است از شما شاهدی را همچنان که از قرآن شاهد نشان دادی به من؟ فرمود: آری، ای مفضّل! در خطبهٔ امیرالمؤمنین ه در روزی که زده شد سلمان در مدینه و روز بیرون رفتن او به سوی جبّان و آن نام صحرا و موضعی است در خارج مدینه و بیرون رفتن امیرالمؤمنین و گفتن او که: ای سلسل (و ایس لقبی است که امیرالمؤمنین ه سلمان را لقب داده بود چنان که از بعض از اخبار مستفاد می شود و حاجی نوری أعلی الله مقامه در مقدّمهٔ کتاب نفی الرحمن گفته که: آن حضرت سلمان را سلسل نام گذارد" ی سؤال کن. نادان نباش. بیرس از من، ای سلمان! واضح می کنم و به تو خبر می دهم بیان را و به دست تو می دهم برهان را. سلمان عرض کرد: ودیعه می گذارد مرا زندگانی و ندا می کند مرا به قدم گذاردن در راه هدایت زمانی که فرج رسد به غریبی و ایس روز روزی است که چنین روزی بعد از ایس نیست. پس را میرالمؤمنین شخ سه مرتبه آه سردی کشید.

ثمّ قال: الحمد لله مدهّر الدهور، وقاضي الأُمور، ومالك نواصي ختم المقادير ، الذي كنّا بكينونيّته قبل الحلول في التمكين، وقبل مواقع صفات التمكين في التكوين، كائنين غير مكوّنين، ناشين غير متناشين (متناسلين خل)، أزليّين، لا موجودين ولا محدودين.

١. در مصدر : (بلغ نزح بغزيته ). در نسخه نيز در كنار اين عبارت نوشته شده : (كذا في النسخة ).

۲. در مصدر: (وهذا اليوم مواضي ختم المقادير).

٢. نفس الرحمن في فضائل سلمان، ص ٢٨.

۴. در مصدر : (ومالك يوم النشور).

۵. در مصدر: (ناسبین غیر متناسبین).

منه بدأنا وإليه نعود؛ لأنّ الدهر فينا قسّمت حدوده، ولنا أُخـذت عـهوده، وإليـنا تـردّ (برزتخل) شهوده.

فإذا استدارت [أُلوف] الأدوار وتطاول الليل والنهار، فالعلامة العلامة، والشامة القامة، والقامة، والوفرة والأسمر والأضخم، والعالم غير المعلم، والمحبور بما لم يعلم . قد ساقتهم الصفات واستوغلت بهم الخيرات، ولبستهم الضلالات، وتشتّت بهم الطرقات. فلات حين مناص.

أما \_ يا أهل حرم الله ٥ \_ سيؤخذ لنا بالقصاص من عرف غيبتنا، فهو مشهدنا ٩ . نحن أشبه بمشابهتنا والأعلون مولينا كالصخرة من الجبال التهاميّة ٧ . نحن القدرة، ونحن الجنب، ٩ ونحن العروة الوثقى، ونحن الجانب. محمّد العرش، عرش الله على الخلائق، ونحن الكرسيّ، وأصول العلم.

ألا لعن الله السالف والتالف والفسقة والجرائر ، ومن أوّلها تبوعاً ١٠. أنا باب المقام، وحجّة الخصام، ودابّة الأرض، وفاصل القضاء، وصاحب العصا، والسدرة المنتهى، وسفينة النجاة. من ركبها نجى، ومن تخلّف عنها [ضلّ و] هوى. [أ]لم تقم الدعائم في تخوم أقطار الأكناف، ولا من أعمدة فساطيط السحاب إلّا على كواهل أنوارنا. نحن العلم ١١، ومحبّتنا الثواب، وولايتنا فصل الخطاب، ونحن حجبة الحجاب.

١. در مصدر: (وقامت العلامة الوافرة والسامة).

٢. در مصدر: (والخبير أيضاً يعلم).

٣. در مصدر: (الفسقات).

۴. در مصدر: (ولبتهم).

٥. در مصدر: (ألا إلى حرم الله).

۶. در مصدر: ( ثمّ شهدنا ).

٧. عبارت «نحن أشبه ... » در مصدر نیست.

٨. جملة «ونحن الجنب» در مصدر نيست و به جاى آن جملة «ونحن الجانب» آمده است.

٩. در مصدر: (وفسقة الجزيرة).

١٠. در مصدر : (ومن أواها ينبوعاً).

١١. در مصدر: (نحن العمل).

فإذا استدار الفلك، قلتم: مات أو هلك؟ بأيّ وادٍ سلك؟ فبأيّ إلى الله تتّخذون؟ أومن نجاة متّخذة؟ ألا، إنّ المطيع هو السامع، والسامع هو السابق، والسابق هو العالم، والعالم هو العامل، والعامل هو الساتر ، والساتر هو الكاتم، والمولّى هو الخاسر . فغلبوا هنالك وانقلبوا صاغرين، ﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظُلَمُوا أَيّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ . أ

إنّ من نظر في الحبل المتين<sup>٥</sup>، إلى قرار عين الماء المعين، إلى بسيطة التسمكين، إلى برصاء الصين<sup>۶</sup>، إلى مصارع قبور الطالقان، إلى فوق أيس، وأصحاب قيس، وأصحاب ليس، الأعلين العالمين العالين، إلى كتبة أسرار طواسين، إلى بيداء العين التي حدّها الثرى التي قواعدها جوانبها إلى ثرى الأرض السابعة السفلى، إلى الخالق لما يشاء اسبحانه وتعالى عمّا يشركون.

## لغات

مدمّر الدهور: پدید آورنده و گردانندهٔ روزگارها.

نواصي: جمع ناصیه، پیشانی و موی پیش سر که به گرفتن آن صاحبش عاجز و ذلیل و ناتوان شود.

ختم المقادير : خاتمه دادن و خاتمه شدن مقدّرات.

كينونت: بود كردن.

١. عبارت اخير در مصدر با اختلاف و نامفهوم آمده است.

٢. در مصدر: ( لأنَّ المطيع هو السامع ، والسامع العامل ، والعامل هو العالم ، والعالم هو الساتر ) .

٣. در مصدر : (هو الحاسد).

۴. سورهٔ شعراء، آیهٔ ۲۲۷.

٥. در مصدر: (من طرفي الحبل المتين).

٤. در مصدر: (إلى وراء بيضاء الصين).

٧. در مصدر: (إلى مصارع مطارح قبور الطالقانيّين إلى قرن ياسر وأصحاب سنين الأعلين العالمين الأعظمين
 إلى كتمة).

٨. در مصدر: (إلى البيداء الغبرة).

٩. در مصدر: (كذا الخالق).

حُلول: درآمدن.

تمکین: پای بر جاکردن و توانا نمودن و قادر بر چیزی کردن.

مواقع: جمع موقع ـبه معنى جايگاه افتادن.

تكوين: هست كردن و از نو بيرون آوردن و آفريدن خدا موجودات را.

كائن: هست شونده.

مكوَّن: هست گرديده شده.

متناشى: أنچه كه قبول ايجاد كند.

ناشي: اوّل آفرينش و نخستين پيدا.

أزلئ: منسوب به ازل است \_ يعنى: هميشه و جاويد.

موجود: هست شده.

محدود: چيزي است كه نهايت داشته باشد.

علامة: نشانه.

شامة: علامت و خال است كه در اعضاى شخص باشد.

قامة: بالا بلند و قدّ و بالا.

وفرة: موى مجتمع در سر، يا تا نرمهٔ گوش.

أسمر: گندمگون.

أضخم: سطبر و تنومند.

محبو : عطا و بخشش داده شده.

استيغال: طلب سرعت و شتاب كردن.

« فلات حين مناص » يعنى : پس نيست وقت عقبنشيني و فرار كردن.

«من عرف غیبنا، فهو محل شهودنا» یعنی: کسی که عارف به غیب و نورانیت ما شد، ما محل شهود او می باشیم \_ یعنی: ما را می بیند.

«نحن أشبه بمشابهتنا» یعنی: مانندتریم به مانند بودن خودمان به یکدیگر \_یعنی: دیگران خود را مانند ما ندانند و خَلق و خُلق و منطق و رفتار و گفتار خود را به ما قیاس نکنند.

« والأعلون موالينا » يعنى : دوستان ما بلندمر تبه ترند از غير ايشان.

کواهل: جمع کاهل ـ یعنی: بزرگ و آقای مردمان در رفع ملمّات و انجام مهمّات ایشان، و سر دوش راگویند.

حجبة الحجّاب: سركرده و رئيس دربانها.

الحبل المتين: لقب اميرالمؤمنين الله است.

الماء المعین: از القاب امام زمان و حجّت عصر عجّل الله تعالى فرجه است. برصاء صین: زمینهاى سفید رنگ درهم آمیختهٔ چین است.

مصارع قبور طالقان: جای کشتگان از انصار و یاران قائم گیلانی و سیّد حسنی است. أیس: قهر و غلبه.

قیس: قبیله ای از عرب اند و شهری است نزدیک مصر و جزیره ای است در بحر عمّان. لیس: مرد دلیر بی باک.

كتبة أسرار طواسين: عدّهاي از اصحاب خاص امام زماناند.

## معناي خطبه

کلّ ستایش مخصوص ذات خدایی است که پدیدآورنده و گردانندهٔ روزگارهاست و گذرانندهٔ کارهاست و مالک موهای پیشانی هاست برای تمام شدن مقدّرات. آنچنان خدایی که بودیم ما به بود کردن او پیش از درآمدن ما به پابرجایی و توانایی و قدرت بر چیزی داشتن و پیش از جایگاه شدن صفات پابرجایی و توانایی و قدرت داشتن بر چیزی داشتن و پیش از جایگاه شدن صفات پابرجایی و توانایی و قدرت داشتن بر چیزی. در وقت هست کردن و به وجود آوردن موجودات هست شونده ای بودیم پیش از آن که قبول پیش از هست کرده شدن اولین آفرینش و نخستین پیدایی بودیم پیش از آن که قبول اولین آفرینشی و نخستین پیدایی بودیم در حالی که هست نشده بودیم و نهایت و محدودیّتی نداشتیم. ابتدا شدیم از او و بازگشت ما به سوی اوست؛ زیراکه حدود و نهایات روزگار در ما قسمت کرده شد و برای ما از روزگار عهدگرفته شد و شاهدهای آن به سوی ما رد کرده خواهد شد.

پس چون قبول دور زدن کرد دورها و دراز شد شب و روز ، دریابید نشانه ها را. دریابید نشانه ها را. دریابید نشانه را ، و خال مخصوص و قد و بالای معهود که موهای سر او وافر و به نرمه های گوش او رسیده و گندمگون و سطبر جنّه و تنومند و دانایی است که از کسی تعلیم نگرفته و آنچه را که نمی دانسته به او عطا و بخشیده شده. می کشاند ایشان را صفت ها و سرعت و شتاب می آورد به ایشان نیکی ها و می پوشاند ایشان را گمراهی ها و مختلف و پراکنده شود به سبب ایشان راه ها. پس نیست وقت عقب نشینی و فرار کردن.

آگاه باشید ـ ای اهل حرم خدا! ـ که از آنچه به ماها وارد کرده و میکنید قصاص گرفته شود. کسی که بشناسد ما را به غیب و نورانیّت، او محل مشاهدهٔ ما است ـ یعنی: خودمان را به او نشان می دهیم. ما شبیه تریم به شباهت داشتن ما به یکدیگر از دیگران ـ یعنی: دیگران حالات و اطوار و کردار و گفتار و رفتار خود را به ماها قیاس نکنند و ما را مانند خود بشر عادی ندانند ـ و دوستان ما بالا ترین و بلند مر تبه ترین مردمان اند. مانند صخره های کوه های تهامه در دوستی ما و ایمان ثابت و پابر جایند. ماییم قدرت خدا. ماییم پهلو. ماییم حلقهٔ محکم و لایت. ماییم طرف و جانب خدا. محمّد عرشی است که قوی گردانیده است او را خدا بر همهٔ خلق. ماییم کرسی و ریشه های علم و دانایی.

آگاه باشید! لعنت کند خدا آنهایی را که خود را پیش انداختند و حقّ ما را غصب کردند و آنهایی که تلف شونده اند در اثر مخالفت با ما و فاسق و بدکارها و کسانی که تابع شدند اولی آن دو نفر را. منم باب مقام رسالت. منم حجّت برای خصمها. منم جنبندهٔ زمین. منم جدا کنندهٔ حکم. منم صاحب عصا. منم سدرة المنتهی و کشتی نجاتی که هر که بر آن سوار شد نجات یافت و هر که مخالفت کرد از آن هلاک شد. برپا نایستاده است ستونها در ته قطرهای اطراف و جوانب و نه هیچ یک از پایههای خیمههای ابرها مگر آن که بر دوش نورهای ما است. ماییم علم و دانایی و محبّت ما باعث ثواب است و ولایت و دوستی ما قطع کنندهٔ گفتگوهاست. ماییم رئیس دربانان دربار الهی.

پس چون دور زند چرخ ،گفتید: مُرد یا هلاک شد و به کدام وادی رفت ؟ دستگیر شما به سوی خدا کیست و از کجا نجات خود را به دست می گیرید ؟ آگاه باشید! اطاعت کننده کسی است که شنونده باشد و شنونده کسی است که پیشی گرفته باشد و پیشی گرفته باشد و عامل کسی پیشی گیرنده کسی است که عامل باشد و عامل کسی است که ساتر و پوشندهٔ عیب باشد و ساتر کسی است که کتمان کننده باشد و اعراض کننده از حق کسی است که زیانکار باشد. پس مغلوب می شوند در آن زمان و برمی گردند در حالتی که کوچک و خوار و ذلیل خواهند بود و زود باشد که بدانند ستمکاران که در چه برگشتن گاهی برخواهندگشت.

بدرستی که نظر کند در ریسمان محکم ولایت ـ یعنی: امیرالمؤمنین ـ تا ته چشمهٔ ماء معین ـ یعنی: وجود مبارک امام زمان، حجّة بن الحسن العسکری ـ تا زمانی که بساط پابرجایی و توانایی و قدرت بر همه چیزی گسترده شود و عدالت و دادخواهی تا اقصا بلاد چین منطقهٔ زمینهای آن که خاک سفید دارد بگیرد تا جای افتادن و قبرهای طالقان و تا جاهای قهر و غلبه و یاران قبیلهٔ قیس و داخل در مصاحبت شدن مرد دلیر بی باک که از بر ترین و بالاترین جهانیان که از عالین که مقرّب ترین خلق است در نزد خدا و تا زمان ظهور نویسندگان اسرار طاسینهای قرآن تا بیابان چشمهساری که به نهایت زمین رسد که قواعد آن جوانب و اطراف آن است تا برسد به زمین هفتم که پست تر طبقات زمین است تا برسد به خواهد. منزه و پاک طبقات زمین است تا برسد به جایی که بخواهد خالق هر چیزی که میخواهد. منزه و پاک

مؤلّف گوید: قسمت آخر این خطبه از لغز و اسرار است که ان شاء الله در محلّ خود در قسمت نقل اقوال علمای حروف که مربوط به این مقام است در جزء چهارم یا پنجم این کتاب بقدر میسور و مقتضی شرح داده خواهد شد.

قال المفضّل: يابن رسول الله ، إنّ هذا الكلام عظيم. تبهر فيه العقول ، فثبُتني ، ثبتك الله ، وعرّفنى ما [معنى] قول أمير المؤمنين ﷺ [الذي كنّا بكينونيّته في التمكين]. قال الصادق ﷺ: [نعم ، يا مفضّل] الذي كنّا بكينونيّة (بكينونته خل) في القدم والأزل،

۱. در مصدر: ( يا سيدي تحار فيه العقول).

وهو المكوّن ونحن المكان، وهو المشيّن ونحن الشيء، وهوالخائق ونحن المخلوقون، وهو الربّ ونحن المربوبون، وهو المعنى ونحن الأسماء ، وهوالمحتجب ونحن الحجب (حجبه خل). قبل الحلول بالتمكين، قبل حلول أنوارنا وأرواحنا في الأجسام والأعراض والتمكين ممكّنين. لانحول ولا نزول، وقبل مواقع صفات التمكين والتكوين. قبل أن نوصف بالبشريّة والصور والأجسام و الأشخاص ممكّنة مكوّنة كائنين [عنده أنواراً]، لامكوّنين أجساماً وصوراً. ناشين ، لا متناسلين. محمّد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف إلى آدم والحسن والحسين أبناء أمير المؤمنين وفاطمة بنت محمّد على وعليّ بن الحسين ومحمّد بن عليّ وجعفر بن محمّد وموسى بن جعفر وعليّ بن موسى ومحمّد بن عليّ ومحمّد بن الحسن. بهذا النسب، موسى ومحمّد بن عليّ وعليّ بن محمّد والحسن بن عليّ ومحمّد بن الحسن. بهذا النسب، موسى ومحمّد بن ولا ذات والمور ولا مثال إلّا أنوار نسبّح الله ربّنا، ونسمع ونطيع. يسبّح نفسَه فنسبّحه، ويهلّلها فنهلّله، ويكبّرها فنكبّره، ويقدّسها فنقدّسه، ويسمجّدها فنمته أكوان. كلّ كون منها ما شاء الله من المدّة، وقوله: «أزليّين لا موجودين» فكتا أزليّين قبل الخلق، لا موجودين بأجسام وصُور؛

مفضّل گفت: ای پسر رسول خدا! این کلام بزرگی است که حیران می شود در آن عقل ها. پس ثابت بدار مرا ـ خدا ثابت بدارد تو را! ـ و بشناسان مرا معنای آنچه را که امیرالمؤمنین این فرموده.

صادق ﷺ فرمود که: «الذي کنّا بکينونته» مراد اين است که: بوديم ما به بود کردن او در پيش درآمد خلق هميشه و او هست کننده است و ما هست شده و او

١. در مصدر: (وهو المنشئ).

٢. در مصدر: (ونحن أسماؤه المعاني).

٣. عبارت «قبل حلول أنوارنا .... » در مصدر نيست.

۴. در مصدر: (ناسلين).

۵. کلمات « أبناء » . «بنت » و «بن » در سطور بعد همه در مصدر «من » آمدهاند .

۶. در مصدر: (ولا ذوات).

چیز کننده است و ما چیز شده و او آفریننده است و ما آفریده شدگان و او پروردگار است و ما پرورده شدگان و او معناست و ماییم نامها و او پوشیده شده از حواس است و ما دربانهای اوییم.

«قبل العول بالتمكين» يعنى: پيش از درآمدن نورهاى ما و روحهاى ما در جسمها و عرضها.

و التمكين: پابرجا و توانا و قدرت داده شده كه تغيير پذير نباشيم و هميشه پابرجا باشيم. «وقبل مواقع صفات التمكين و التكوين» يعنى: پيش از آن كه وصف كرده شويم به صفت بشريّت و صورتها و جسمها و اشخاص پابرجا شده هست شده:

«کاتنین، لا مکوتین» یعنی: انواری بودیم نزد خداکه به صورت جسمها و صورتها در نیامده بودیم.

ناشین، لامتناسلین: ایجاد شونده بودیم به همین نسبی که داریم. محمد بن عبدالله بن عبدالمطلب بن هاشم بن عبدمناف، تا سلسلهٔ نسب ما به آدم رسد، و حسن و حسین پسران امیرالمؤمنین و فاطمه دختر محمد بن و علی بن الحسین و محمد بن علی و جعفر بن محمد و موسی بن جعفر و علی بن موسی و محمد بن علی و علی بن موسی و محمد بن علی و علی بن محمد و حسن بن علی و محمد بن الحسن. نه این که در اصلاب و ارحام قرار گرفته باشیم و صاحبان جسمها و مثالها و صورتها باشیم، مگر این که نورهایی بودیم که باشیم و صاحبان جسمها و مثالها و صورتها باشیم، مگر این که نورهایی بودیم که تسبیح می کردیم خدا را و می شنیدیم و اطاعت می کردیم. خدا تسبیح می کرد نفس خود در اپس ما تهلیل کردیم او را، و تهلیل می کرد نفس خود در اپس ما تهلیل کردیم او را، و تکبیر می کرد نفس خود در اپس ما تمجید کردیم او را، و تمجید می کرد نفس خود در اپس ما تمجید کردیم او را و را و تمجید می کرد نفس خود در اپس ما تمجید کردیم او را در شش کون، در هر کونی از آن تا مدّتی که خدا می خواست.

وقوله: «أزليّن قبل الخلق، لا موجودين» يعنى: هميشه پيش از خلق بوديم، امّانه چنان كه به اجسام و صورتها موجود باشيم. قال المفضّل: يا سيّدي، ما هذه الأكوان؟ قال: يا مفضّل، أمّا الكون الأوّل فنورانيّ لاغير، ونحن فيه،

وأمَّا الكون الثاني فجوهريٌّ لا غير، ونحن فيه،

وأمَّا الكون الثالث فهوائيٌّ لا غير، ونحن فيه،

وأمَّا الكون الرابع فمائيٌّ لا غير، ونحن فيه،

وأمَّا الكون الخامس فناريِّ لا غير، ونحن فيه،

وأمّا الكون السادس فأظلّة وذرّ، ثمّ سماء مبنيّة، وأرض مدحيّة. فيها الجانّ، خلقه الله من مارج من نار إلى أن خلق الله آدم من تراب؛

مفضّل گفت: ای آقای من! این اکوان کدام است؟ فرمود: ای مفضّل! امّاکون اوّل کون نورانی است نه غیر آن و ما در آن هستیم.

و امّاكون دوم كون جوهري است نه غير أن و ما در أن هستيم.

و امّاكون سوم كون هوايي است نه غير أن و ما در أن هستيم.

و امّاكون چهارمكون آبي است نه غير آن و ما دركون بودهايم.

و امّاكون پنجم كون أتشى است نه غير أن و ما در أن كون بوده ايم.

و امّاکون ششم کون اظلّه است و ذر. پس آسمانِ بنا گذارده شده و زمین گسترده شدهای که در آن است گروه جن که خلق کرده است خدا آنها را از آتش بی دود تا این که آفرید خدا آدم را از خاک.

قال المفضّل: يا سيّدي، فهل كان في هذه الأكوان خلق منها في كلّ كون؟ قال: نعم، يا مفضّل؛ ٢

مفضّل گفت: ای آقای من! پس آیا در این اکوان آفریده شده ای از آنها هست در هر کونی ؟ فرمود: آری ، ای مفضّل!

۱. در مصدر: (ومتی هذه).

۲. این قسمت در مصدر نیست.

قال المفضّل: يا سيّدي، نجد الخلق الذي كان فيها ونعرفه؟ قال: نعم، يا مفضّل. ما من كون إلا وفيه خلق منه انوريّ وجوهريّ وهوائيّ ومائيّ وناريّ وترابيّ. يا مفضّل، أتحبّ [أن] أُقرّب عليك وأراك أنّ فيك من هذه السّتة الأكوان اللاتي ذكرتها، ثمّ خلقك وخلق هذا البشر، وكلّ ذي حركة من لحم ودم؟ قال المفضّل: نعم، يا سيّدي [أين ذلك].

قال: يا مفضّل، الذي فيك من الكون النورانيّ نور ناظرك، وناظراك مقدار عدّسة ترى بهما ما أدركاه من السماء والهواء والأرض وما عليها.

وفيك من الكون الجوهريّ قلبك، وهو جوهر تحسّ به، وتعقل وتنظر ، وهو مَلِك الجسد. وفيك من الكون الهوائيّ الهواء الذي هو أنفاسك وحركاتك المتردّدة في جسدك.

وفيك من الكون المائيّ رطوبة ريقك ودموع عينيك، وما يخرج من أنفك وفيك، وماء جسدك، ومنه تفيض العروق بالمائيّة عرقاً تسلس به خلقك ومنطقك. <sup>٢</sup>

وفيك من الكون الناريّ الحمى الذي ٥ في تركيب جسدك، وهو المنضج المعفّن عمّ مآكلك ومشاربك، وما ورد إلى معدتك، وهو الذي إذا حككت بعضاً ببعض كدت أن تقدح منه ناراً، وبتلك الحرارة تمّت حركاتك، ولولا الحرارة لكنت جماداً.

وفيك من الكون السادس الترابيّ عظمك ولحمك [و دمك] وجملدك وعروقك ومفاصلك وعصبك وتمام [كميته] جسمك؛

مفضّل گفت: ای آقای من! آیا می یابیم آفریده شدگانی راکه در آن اکوان می باشند و می شناسیم آن خلق را؟ فرمود: آری ،ای مفضّل! نیست هیچ کونی مگر این که در آن است خلقی از نوری و جوهری و هوایی و آبی و آتشی و خاکی. ای مفضّل! آیا

۱. عبارت «خلق منه » در مصدر نیست.

٢. در مصدر: (أكوان اعلم أنّه خلقك).

٣. در مصدر: (الكون الجوهريّ يحسن ويعقل وينظر).

٢. در مصدر: (أنفك والسبيلين اللذين هما منك).

٥. در مصدر: (النار التي).

ع. در مصدر: (المنفذ).

دوست می داری که تقریبی بر تو بگویم و بنمایانم بر تو از این شش کونی که ذکر کردم آن را و پس از آن آفرینش تو و آفرینش این بشر را و هر صاحب حرکت از گوشت و خونی را؟ مفضّل گفت: آری ، ای آقای من! فرمود: ای مفضّل! آنچه که در تو هست از کون نورانی آن مردمك و دیده بان چشم توست. دیده بان های هر کدام از آنها به اندازهٔ دانهٔ عدسی است که به آن می بینی آنچه را که درک می کنند آنها را از آسمان و هوا و زمین و آنچه که بالای آنهاست.

و در تو از کون جوهری دل توست و آن جوهری است که حسّ و تعقّل میکنی به آن و میبینی به آن و آن پادشاه جسد است.

و در تو از کون هوایی آن هوایی است که عبارت از نفسهای تو باشد و حرکتهایی که در جسد تو رفت و آمد دارد.

و در تو از کون آبی رطوبت و آب دهن و اشک چشمهای توست و آن رطوبتهایی که از بینی و دهن و جسد تو بیرون آید و از آن رگها به سبب مائیّت عرق بیرون می آید تا خُلق و منطق تو سلیس و روان باشد.

و در تو از کون آتشی آن حرارت و گرمی است که در ترکیب جسد توست که آن طبخ دهنده و متعفّن کنندهٔ خوراکی ها و مشروباتی است که میخوری و می آشامی و آنچه داخل معدهٔ تو می شود و او آن چیزی است که وقتی که بعضی از اعضای خود را به بعض دیگر بسایی، در اثر گرم شدن نزدیک است که آتش از آن جستن کند و به این گرمی است که حرکتهای تو تمامیّت پیدا می کند و الا جماد بی حرکتی بودی.

و در توست از کون ششم ـکه کون خاکی است ـ استخوان و گوشت و پـوست و رگها و مفاصل و عصبها و همهٔ جسم تو.

قال المفضّل: يا مولاي، إنّي لأُحبّ أنّ شيعتكم لو غلت فيكم الغلوّ، لم يــهتدوا اللي وصف يسير ممّا فضّلكم الله من هذا العلم الجليل؛

١. در مصدر: (إنِّي لأحسب أنَّ شيعتك لو غلت كلِّ الغلوِّ فيكم تهتدي).

مفضّل گفت: ای مولای من! بدرستی که من دوست می دارم که شیعیان شمااگر در حقّ شما غلو می کنند، راه نیافته اند به وصف کمی از آنچه که خدا بر تری داده است شما را از این علم بزرگ.

قال الصادق على: يا مفضل، ما لك لاتسأل عن تفصيل خلق الستّة الأكوان؟ قلت: يما مولاي بهرني \_والله \_ عظيم ما سمعت وشغلني عن السؤال القال الصادق على: يا مفضل، نحن كنّا في الكون النورانيّ ولا غير، والجوهريّ ولا غير، وفي الهوائيّ، ثمّ خلق من الهواء وهم جند من الملائكة الما سمعت عن جديّ رسول الله على أنّه قال: لا يطرحن أحدكم ببول من عالي جبل، ولا سطح بيت، ولا من رأس قلعة الهوائي ماء؛ فإنّ للهواء سكّاناً، وللماء سكّاناً ؟!

فرمود صادق ﷺ: ای مفضّل! چرا نمی پرسی از تفصیل خلق شش کون؟ گفتم: ای مولای من! به حیرت انداخت مرا والله ـ بزرگی آنچه که شنیدم و بازداشت مرا از پرسیدن. فرمود صادق ﷺ: ای مفضّل! بودیم ما در کون نورانی و غیر از ماکسی نبود و در کون هوایی. پس آفرید خدا خلقی نبود و در کون هوایی. پس آفرید خدا خلقی را که ایشان از ملائکه بودند. آیا نشنیدی این روایت را که از جدّم رسول خدا ﷺ روایت شده که فرموده: بول نیندازد یکی از شما از بالای کوه و نه از بام خانه و نه از برای آب هم سر تلی بلند و نه در آب؛ زیرا که از برای هوا ساکنینی هستند و از برای آب هم ساکنینی هستند و از برای آب هم ساکنینی هستند ؟!

قال المفضّل: [نعم] يا مولاي، قد سمعت ذلك ، فممّا خُلِق أهل الماء؟ قال: خُلِق أهل

١. در مصدر: (ما سمعته من السؤال).

٢. در مصدر : (وفي الهوائي خلق، وهم جيل من الملاتكة).

٣. در مصدر: (قول جدّي).

۴. در مصدر: (من رأس رابية).

۵. عبارت «قد سمعت ذلك » در مصدر نيست.

الماء بصور أجسام انطقوا بثلاثة وعشرين لغة، وقامت فيهم النُّذُر والرسل والأمر والنهي، وصارت عنهم ولادات ونسل، وكوّنهم من الماء الذي يقول الله \_عز وجل \_: ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ ﴾ . ٢

قال: نعم، يا مولاي، فالجانّ؟ قال الصادق على: يا مفضّل، لمّا خلق الله السماوات والأرض أسكن خلق الماء في الماء والبحار والأنهار والينابيع والأعين ومنابع الماء حيث كانت من الأرض، وأسكن الأرض الجانّ الذي خلقه الله من مارج من نار، فقامت فيهم النذرات والرسل، ونطقوا بأربعة وعشرين لغة، ثمّ خلق الله آدم وأمر إبليس بالسجود له، والسجود هو [الطاعة، لا] الصلاة، فأبى واستكبر، وقال: لم أكن لأسجد لبشر خلقتني من نار وخلقته من طين، فتجبّر على الله، واستكبر وعصى وقايس ويله النار والتراب، فرأى أنّ النار أفضل، ولو علم ويله النور الذي في آدم وهي الروح التي نفخها الله فيه، وكان أفضل من النار التي خلق منها إبليس لفسد قياسه؛

مفضّل گفت: ای مولای من! از روی تحقیق شنیدم این را. پس اهل آب از چه چیز آفریده شدند؟ فرمود: آفریده شدند اهل آب به صورتها و جسمهایی که سخن می گفتند به بیست و سه لغت و قیام کردند در میان ایشان بیم دهندگان و فرستاده شدگانی با امر و نهی و از ایشان فرزندان به وجود آمد و نسل از ایشان پیدا شد و ایجاد کرد خدا آنها را از آب که می فرماید خدای عزوجل -: ﴿ و بود عرش او بالای آب ﴾.

گفت: آری، ای مولای من! پس سلسلهٔ جن را چگونه آفرید؟ فرمود صادق ﷺ: ای مفضّل! چون که خدا آفرید آسمانها و زمین را، ساکن گردانید خلق آبی را در آب دریاها و نهرها و چشمه سارها و محلهای جوشش آب و منبعهای آب در هر کجای

١. در مصدر: (بصور وأجسام).

۲. سورهٔ هود، آیهٔ ۷.

٣. در مصدر: (والينابيع ومناقع الماء).

۴. در مصدر: (فافتخر على آدم وعصى الله).

۵. در مصدر: (النار بالنور).

از زمین که بود و در زمین ساکن گردانید طایفهٔ جن راکه آفرید ایشان را از آتش بی دود، پس قیام کردند در میان ایشان بیم دهندگان و فرستاده شدگان و به بیست و چهار لغت سخن گفتند. پس از آن آفرید خدا آدم را و امر کرد شیطان را به سجده کردن برای آدم و سجود نماز بوده است. پس ابا کرد و تکبّر نمود و گفت: من به بشر سجده نمی کنم؛ زیرا که آفریدی مرا از آتش و آفریدی او را از گل. پس سرکشی کرد از فرمان خدا و تکبّر نمود و گناه کرد و قیاس کرد -عذاب بر او باد! - آتش را با خاک. پس چنین دید که آتش بر تری دارد از خاک و اگر می دانست -عذاب خدا بر او باد! - که نوری که در آدم است و آن روحی است که دمید آن را خدا در او بر تر می باشد از آتشی که خدا از او شیطان را آفرید، هرآینه قیاس او فاسد می شد.

قال المفضّل: يا مولاي، أوليس [يقال:] إبليس كان من الملائكة؟ قال الصادق ﷺ؛ بلى، يا مفضّل. هو من الملائكة، لا الروحانيّة ولا النورانيّة، ولا سكّان السماوات، ومعنى ملائكة هو اسم واحد منصرف على معانٍ ١٠. فهو مَلِك وملك ومالك ومملّك. هذا كلّه اسم واحد، وكان من ملّاك الأرض ٢. أما سمعت الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ [وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْمُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبّهِ ﴾ ٢٢ وقال عز وجلّ: ﴿ وَالْجِنّ وَالْجِنّ وَالْجِنّ وَالْجِنّ وَالْإِنسِ إِنِ استَطَعتُم ﴿ وَالْجَانَ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ نَارِ السَّمُومِ ﴾ ٢٠ وقال: ﴿ يَا مَعشَرَ الجِنِّ وَالإِنسِ إِنِ استَطَعتُم أَن تَنفُذُوا مِن أَقطَارِ السَّمُواتِ وَالأَرضِ فَانفُذُوا لَا تَنفُذُونَ إِلّا بِسُلطَانٍ ﴾ ٥٠ وقوله: ﴿ قُل أُوحِيَ اللّهُ السَّمَعَ نَفَرٌ مِنَ الجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعنَا قُرآنًا عَجَبًا [يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ] فَآمَنًا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بَرَبُنَا أَحَداً ﴾ ٢٠٤٢

۱. در مصدر: (اسم واحد فيصرف).

٢. در مصدر: (أملاك الأرض).

٣. سورة كهف، آية ٥٠.

۴. سورة حجر، آية ۲۷.

٥. سورة الرحمن، آية ٣٣.

۶. سورهٔ جنّ، آیهٔ ۱\_۲.

٧. در مصدر پس از اين عبارت گفته شده: (إلى هذا الموضع تمّت النسخة الكاملة التي عثرنا عليها من كتاب «الهداية الكبرى»، والحمد لله أوّلاً وآخراً).

مفضّل گفت: ای مولای من! آیا شیطان از ملائکه است؟ فرمود صادق ﷺ: بلی، ای مفضّل! او از ملائکه است ولیکن از ملائکهٔ روحانیّه نیست و نه از ملائکهٔ نورانیّه و نه از ساکنین آسمانهاست و معنای ملائکه آن یک اسم است که منصرف می شود بر معنی هایی. پس آن به معنای مَلِک و مَلک و مالک و مملک است. همهٔ اینها معنای یک اسم است و شیطان از مالکین زمین بوده. آیا نشنیده ای که خدای عزّوجل - می فرماید: اسم است و شیطان از مالکین زمین بوده. آیا نشنیده ای که خدای عزّوجل - می فرماید: و مگر ابلیس که از جن بود، پس کافر شد و تجاوز کرد از امر پروردگار خود ﴾؟ و فرمود خدای عزّوجل -: ﴿ و ما آفریدیم جن را پیش از آدم از آتش گرم سوزنده ﴾ و فرمود: ﴿ ای گروه جنّ و انس! اگر می توانید نفوذکنید از کلفتی های آسمانها و زمین، پس نفوذکنید و نفوذ نخواهید کرد مگر با حجّت و دلیل ﴾ و فرمودهٔ اوست که: ﴿ بگو پس نفوذکنید و نفوذ نخواهید کرد مگر با حجّت و دلیل ﴾ و فرمودهٔ اوست که: ﴿ بگو بس گفتند که: و حی فرستاده شد به سوی من که شنیدند گروهی از جنیان قرآن را، پس گفتند که: ما شنیدیم قرآنی را که شگفت آورنده است. پس ایمان آوردیم به آن و هرگز شریک قرار نمی دهیم در بندگی کردن پروردگار خود کسی را ﴾.

قال المفضّل: نعم، يا مولاي. قد فهمت وعلمت. فكيف كانت الأظلّة؟ قال: قـول الله \_عزّ وجلّ \_: ﴿ أَلَم تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيفَ مَدَّ الظُّلِّ وَلَو شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلنَا الشَّمسَ عَلَيهِ وَلِي وَبِلَ ثَمَّ قَبَضنَاهُ إِلَينَا قَبضًا يَسِيرًا ﴾ . \ يا مفضّل، إن الله أمر الأظلّة ولا ظلّ ولا ظلال غيرها، فأخذ بقدرته من بني آدم ومن ظهورهم ذرّيّاتهم، وأشهدهم على أنفسهم: ﴿ أَ لَسْتُ بِرَبِّكُمُ قَالُوا بَلَى ﴾ \ أقررنا؛

مفضّل گفت: آری، ای آقای من! از روی تحقیق فهمیدم و دانستم. پس سایه ها چگونه بوده است؟ فرمود: گفتهٔ خدای -عزّوجل -است که فرموده: ﴿ آیا ندانسته ای که پروردگار تو چگونه کشیده است سایه را؟ و اگر می خواست، هرآینه آن را ساکن قرار می داد. پس قرار دادیم آفتاب را دلیل بر وجود آن. پس گرفتیم آن را گرفتن اندکی ﴾.

١. سورة فرقان، آية ۴۵-۴۶.

٢. سورة اعراف، آية ١٧٢.

ای مفضّل! بدرستی که خدا فرمان داد سایه ها را در حالتی که هیچ سایه ای و سایه اندازی نبود. پس به قدرت خودگرفت آن را از بنی آدم و از پشت های ایشان و گواه گرفت ایشان را بر نفس های خودشان که: ﴿ آیا من پروردگار شما نیستم ؟ گفتند: چرا ﴾ اقرار کردیم.

قال المفضّل: وكانوا ذوي أجسام وصور وبصر وسمع ونطق وعقل؟ قال الصادق الله نعم، يا مفضّل. ولو لم يكن لهم سمع وأبصار وعقول، لما خاطبهم، ولا أجابوا. قال المفضّل: فكانوا كذا \_أو كيف كنّا\_؟ قال: كنتم أشباحاً وأرواحاً بأبصار وسمع وعقول ونطق، ثمّ أخذ عليكم العهد. إنّ الله ربّكم وحده؛

مفضل گفت: آنها صاحبان صورت و جسمها و چشم و گوش و نطق و عقل بودند؟ فرمود صادق ﷺ: آری، ای مفضّل! اگر برای ایشان گوش و چشمها و عقلها نبود، هرآینه ایشان را مورد خطاب قرار نمی داد و آنها هم جواب نمی گفتند. گفت مفضّل: پس همچنان بودند \_یا گفت: چگونه بودیم ما \_؟ فرمود: اشباح و ارواحی بودید با چشمها و گوش و عقلها و گویایی. پس بر شما عهد گرفت به یکتایی و یگانگی خدایی که پروردگار شماست.

قال المفضّل: يا مولاي، فلمّا أخذ علينا العهد بما أقررنا به له، كيف لنا إلى أن ظهرنا؟ قال: كنتم في علم الله معدودين منسوبين معروفين شخصاً شخصاً نفساً نفساً منذ وقت الأظلّة إلى يوم القيامة. فلمّا خلق الله آدم ونفخ فيه من روحه وخلق منه حوّاء، وهو قوله \_عزّ وجلّ \_: ﴿ خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا ﴾ . السكنكم جميعاً صلب آدم وأخرجكم منه ومن حوّاء. تظهرون في أوان ظهوركم، وتبلغون إلى آجالكم، ويقبضكم الله إليه؛

مفضّل گفت: ای مولای من! پس چون عهد گرفت خدا از ما به آنچه که اقرار کردیم به آن برای او ، حال ما چگونه خواهد بود تا وقتی که ظاهر شویم ؟ فرمود که:

١. سورة اعراف، آية ١٨٩.

می باشید شما در علم خدا شمر ده شدگان و نسبت داده شدگان و شناخته شدگان شخص به شخص و نفس به نفس تا وقت اظله تا روز قیامت. پس چون آفرید خدا آدم را و دمید در او از روح خود و آفرید از او حوّاء را و آن است گفتهٔ خدای عزّ وجل که فرموده:

﴿ آفرید شما را از یک نفس و قرار داد از آن جفت او را تا ساکن شود به سوی او ﴾ ساکن گردانید همهٔ شما را در صلب آدم و بیرون آورد شما را از او و از حوّاء که ظاهر می شوید در اوقات ظاهر شدنتان و می رسید به مدّتهای خودتان و می گیرد خدا شما را به سوی خود.

قال المفضّل: فأين كنتم \_يابن رسول الله \_ من العرش في وقت الأظلّة؟ قال: كنّا عن يمين العرش، وشيعتنا معنا، وأضدادنا وأندادنا عن يسار العرش. فلمّا نادانا ربّنا: ﴿ أَ لَسْتُ بِرَبُّكُمْ ﴾، قلنا: ﴿ بلى ﴾، وقالت شيعتنا مثل قولنا، وقالت أضدادنا: «بلى» بأفواههم، وقالوا في قلوبهم: لا، فأخذ الله العهد على جميع الذراري بذلك الإقرار، وأسس البيت بمكّة، وهو الذي قال \_عز وجلّ \_: ﴿ إِنَّ أَوّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنّاسِ لَلّذِي بِبَكّة مُبارَكاً وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ ﴾، اوأنزل الحجر من الجنّة أبيض ناصعاً يرى ما وراءه وما قدّامه، فأودع الله فيه ذلك العهد، وفرض على الناس الحجّ إلى البيت. فإذا كان يوم القيامة، أتى الله بذلك الحجر سميعاً بصيراً بلسان عربيّ مبين، يشهد لمن وفد إليه بذلك الإقرار الذي في العهد، ويشهد على من تخلّف عنه ممّن استطاع إليه سبيلاً بخلاف الوفاء ونقض العهد.

وقد كان هذا الخبر في الحجر مع عمر بن الخطّاب، وقد استلم في الحجّ، وأمير المؤمنين على حاضر، وقال له: يا حجر، إنّي لأشهد عليك أنّك لاتسمع ولا تبصر، ولا تنفع ولا تضرّ، ولا تغني عنّا من الله شيئاً، ولكنّا رأينا رسول الله عليه المئلة عليه فاستلمناك تأسياً برسول الله واتباعاً له فعله، وقبض أمير المؤمنين على عضده، وهزّه وقال: أخطأت يا أبا حفص في خطابك للحجر، فأثنى إليه عمر، فقال له: يا أخا رسول الله، في ما أخطأت؟ قال: يا عمر، إنّ الله لمّا أخذ من بني آدم من ظهورهم ذرّيّاتهم وأشهدهم على أنفسهم،

١. سورة آل عمران، آية ٩٤.

قال: ﴿ أَ لَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ أقررنا، وأخذ العهد على جميعهم، والمسيثاق استودعه الحجَر، وفرض الله على الناس الحجّ. فإذا كان في يوم القيامة، أتى الله بذلك الحجر سميعاً بصيراً بلسان عربيّ مبين، يشهد لمن وفد إليه بالوفاء، ولم يخلف عنه العهد.

فبكى عمر واستلم صدر أمير المؤمنين ﷺ، وقال: فديتك، يا أباالحسن. لا عشت في بلدة لاكنت فيها، فرجع عنه وهو يقول: لولا عليّ لهلك عمر؛

مفضّل گفت: پس کجا بودید شما ای پسر پیغمبر! از جاهای عرش در وقت اظله؟ فرمود: ما در طرف راست عرش بوديم و شيعيان ما با ما بودند و اضداد و دشمنان ما در طرف چپ عرش بو دند. پس چون پروردگار ما ما را نداکر دکه: ﴿ آیامن پروردگار شما نیستم؟ ﴾ گفتیم: چرا، و شیعیان ما هم مانند گفتهٔ ما «بلی» گفتند و اضداد ما به زبانهای خود «بلی» گفتند و در دلهای خود «لا» گفتند. پس خدا عهد گرفت بر جمیع ذرّیه ها به همان اقرار و تأسیس خانه کرد به مکّه و آن است گفتهٔ خدای \_عزّ و جل \_: ﴿ بدرستي كه اوّل خانهاي بنا نهاده شد براي مردمان در مكّه بـركت داده شده و راهنماست برای جهانیان ﴾ و فرو فرستاد سنگ را از بهشت که سفید و صاف و نورانی بود. دیده می شد آنچه در پشت او بود و آنچه در پیش روی آن بود. پس به امانت سپرد خدا در آن این عهد را و واجب کرد بر مردمان رفتن به سوی خانه را. پس چون روز قیامت شود، می آورد خدا آن سنگ را در حالتی که شنوا و بیناست و به زبان عربی واضح شهادت میدهد برای کسی که بر آن وارد شده به همان اقراری که در عهدنامهای است که در آن است و شهادت میدهد به ضرر کسانی که مخالفت از آن عهد كردهاند از كساني كه مستطيع بوده كه به سوى آن بروند و بر خلاف وفاكردهاند و عهدشكني نمودهاند.

و این در باب حجر با عمر بن الخطّاب رسیده که عمر در حج استلام احجر کرد و امیر مؤمنان الله حاضر بود که عمر به حجر گفت: ای حجر! من شهادت میدهم بر

۱. استلام: دست ماليدن و بوسه زدن به چيزي به قصد تبرّ ک.

ضرر تو که تو نمی شنوی و نمی بینی و نفع و ضرری در تو نیست و بی نیاز نمی کنی ما را از خدا چیزی را و لیکن ما چون دیدیم که رسول خدا بی تو را استلام نمود، ما از باب تأشی ابه او تو را استلام می کنیم تا پیروی فعل او را کرده باشیم. امیر مؤمنان به بازوی او زد و او را جنبانید و فرمود: خطا کردی ـای ابا حفص! ـدر خطابی که با حجر کردی. پس ثنا گفت او را عمر و گفت: ای برادر رسول خدا! در چه چیز خطا کردم ؟ فرمود: ای عمر! بدرستی که چون گرفت خدا از بنی آدم از پشتهای ایشان ذریه همای ایشان را و گواه گرفت ایشان را بر نفسهایشان، فرمود: ﴿ آیا من نیستم پروردگار شما؟ گفتند: بلی ﴾ اقرار کردیم ما و خدا عهد و پیمان گرفت از همهٔ ایشان و به امانت به این حجر سپرد و واجب گردانید بر مردم حج را. پس چون روز قیامت شود، می آورد خدا این حجر را در حالتی که شنوا و بیناست به زبان عربی واضح شهادت می دهد برای کسی که بر او وارد شده به و فاکردن به عهد و خلف عهد نشدن از او.

پس گریه کرد عمر و استلام کرد سینهٔ امیرالمؤمنین علیه را و گفت: فدایت شوم، ای اباالحسن! نمانم در شهری که تو در آن نباشی. پس بازگشت از او در حالتی که می گفت: اگر علی موجود نبود، عمر هلاک می شد.

قال المفضّل: فكيف كان منقلبكم من النور حتّى أتيتم آدم، ومن آدم إلى عبد الله وأبي طالب؟ قال: يا مفضّل، أسكننا صلب آدم نوراً، نسبّح الله ونمجّده. يسمع تسبيحنا في ظهره، وفي ظهور آبائنا وجنوب أُمّهاتنا، أباً فأباً وأُمّاً فأمّاً طاهرين معصومين محفوظين في بالجات الرجال ووجوه النساء، ولقد نزلت الملائكة جميعاً والنون والقلم واللوح المحفوظ على آدم وحوّاء، فأخذ عليهما العهد والميثاق على سائر آبائنا وأُمّهاتنا إلى عبد الله بن عبد المطّلب وأبي طالب بن عبد المطّلب. فإنّ نورنا انقسم فيهما نصفين، فنصف في عبد الله جدّي ونصف في جدّي أبي طالب بن عبد المطّلب بن هاشم بن عبد مناف أبي أمير المؤمنين ﷺ، فكنّا كما قال الله تعالى:

١. تأسّى : كسى را اسوه و الكوى خود قرار دادن ، به كسى اقتدا كردن .

﴿ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ . ا

قال الصادق ﷺ: يا مفضّل، لاتُلقِ ممّا نلقيه إليك من علم ما فـضّلك الله بـــه إلّا إلى مستحقّه؛ فإنّه علم لايحتمله إلّا من أنعم الله عليه به، وطهّره من الشكوك، وكتب الإيمان في قلبه؛

مفضّل گفت: پس چگونه بوده جابه جا شدن شما از نور تا وقتی که در پشت آدم آمدید و از آدم تا عبدالله و ابی طالب؟ فرمود: ای مفضّل! جا داده شدیم ما در صلب آدم در حالتی که نوری بودیم تسبیح می کردیم خدا را و تمجید می کردیم او را. می شنید آدم در پشت خود تسبیح مارا و در پشت پدران خود و پهلوهای مادران خود بودیم پدر بر پدر و مادر بر مادر که همهٔ آنها پاکیزگان و معصومها بودند در حالتی که حفظ کرده شده بودند در گشادگی های میان دو ابروهای مردان و روهای زنان بودیم و هرآینه نازل می شدند ملائکه همگی با نون و قلم و لوح محفوظ بر آدم و حوّاء. پس عهد گرفت خدا بر این دو و پیمان گرفت بر سایر پدران و مادران ما تا عبدالله بن عبدالمطلب و ابی طالب بن عبدالمطلب. پس نور ما دو قسم شد. نصف آن در عبدالله جدّ من و نصف دیگری در جدّ من ابی طالب بن عبدالمطلب بن هاشم بن عبدمناف پدر امیرالمؤمنین قرار گرفت. پس تزویج کرد خدا مادر ما فاطمه را به جدّ ما امیرالمؤمنین هیاد و خدا شنوا و داناست .

صادق بخ فرمود: ای مفضّل! القانکن از چیزهایی که ما تو را القا میکنیم به آن از علم آنچه را که خدا بر تری داد تو را به آن مگر به کسی که مستحق به آن باشد؛ زیراکه آن علمی است که تحمّل آن را نمی تواند بکند مگر کسی که انعام کرده است خدا او را به آن علم و پاک گردانیده باشد او را از انواع شکها و نوشته باشد ایمان را در دل او.

يا مفضّل، لأمير المؤمنين ﷺ في خطبته الدُّرّة وعنه يقول: حديثنا أهل البيت صعب

١. سورة آل عمران، آية ٣٤.

مستصعَب، مستغرَب، لا يحتمله إلا صدورٌ حصينة، وأخلاق رضينة، من الغيّ نقيّة. يا عجباً كلّ العجب بين جمادي ورجب.

فقام صعصعة بن صوحان العبدي، فقال له: يا أمير المؤمنين، ما هذا العجب الذي لا تزال تكرّره في خطبتك كأنّك تحبّ أن تُسأل عنه؟ قال: ويحك، يا صعصعة. ما لي لا أعجب من أموات يضربون هامات الأحياء من أعداء الله وأعدائنا، فكأنّي أنظر إليهم، وقد شهروا سيوفهم على عواتقهم، يقتلون المشكّكين والظانين بالله ظنّ السوء، والمرتابين في فضلنا أهل البيت.

قال صعصعة: يا أمير المؤمنين، ما هؤلاء الأموات؟ أموات الدين، أو أموات القبور؟ قال: لا والله، يا صعصعة، بل أموات القبور. يكرّون إلى الدنيا معنا. لكأنّي أنظر إليهم في سُكّك الكوفة كالسباع الضارية. شعارهم الليل: يا ثارات الحسين؛

ای مفضّل! کلام امیرالمؤمنین الله است در خطبهٔ او که دُرّه نامیده شده و از او روایت شده که می فرماید: حدیث ما دشوار است و دشوار یافته می شود و دور از فهم هاست و دور از فهم یافته می شود. تحمّل نمی کند آن را مگر سینه های حفظ کننده و خوهای تو بر توی ثابت در ایمان که از گمراهی پاک و پاکیزه باشد. ای عجب و شگفت او راست تمام عجب و شگفتی در میان ماه جمادی و ماه رجب!

پس به پا خاست صعصعة بن صوحان عبدی و به عرض او رسانید که: یا امیرالمؤمنین! چیست این عجب و شگفتی که همیشه آن را مکرّر می کنی در خطبهٔ خود؟ گویا دوست می داری که از تو پرسیده شود از آن. فرمود: رحمت بر تو باد، ای صعصعه! چرا عجب نکنم از مردگان که می زنند بر فرقهای زندگان از دشمنان خدا و دشمنان ما. گویا می بینم ایشان را که شمشیرهای کشیدهٔ ایشان بالای شانه هاشان است و می کشند صاحبان شک را و کسانی را که بدگمان اند به خدا و شک کنندگان اند در فضل و بر تری ما اهل بیت رسالت.

صعصعه گفت: یا امیرالمؤمنین! این جماعت مردگان کدام اند؟ آیا مردگان زمین اند، یا مردگان قبرها؟ فرمود: نه، به خدا قسم است، ای صعصعه! بلکه مردههای قبرها هستند که برمی گردند به دنیا با ما. گویا می بینم ایشان راکه در کوچههای کوفه مانند در ندگان شکاری خون خوار در شب شعارشان گفتن «یا ثارات الحسین» است \_یعنی: ای خون خواهان حسین!

ولأمير المؤمنين في خطبته المعروفة بالمختارة: حديثنا صعب مستصعب غريب مستغرّب، لا يحتمله إلا ملك مقرّب أو نبيّ مرسَل أو مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان، فقام الأصبغ بن نباتة، فقال: فرّج عن شيعتك بعلم هذا الصعب المستصعب الغريب المستغرّب. قال: نعم، يا أصبغ. الصعب هو المواساة، والمواساة أن تواسي أخاك من كلّ ما رزقك الله، ولا تحرمه، ولا تمتحنه في دينه. فإن امتحنته فوجدته حقيقيّ الإيمان مخلص التوحيد، لزمك مواساته في كلّ ما تملك صغيراً وكبيراً تالداً وطارفاً، حتّى والله و في الإبرة. فهذه هي المواساة؛

کلام امیرالمؤمنین با است در خطبهٔ او که معروف است به مختاره، فرموده: حدیث ما دشوار است و دشوار یافته می شود و دور از فهم هاست و دور از فهم یافته می شود. تحمّل نمی کند آن را مگر ملک مقرّب یا نبیّ مرسل یا مؤمنی که دل او آزموده شده باشد برای ایمان. پس اصبغ بن نباته از جا برخاست و عرض کرد: دور کن اندوه را از شیعیان خود به سبب دانستن این دشوار دشوار یافته شده و دور از فهم دور از فهم یافته شده. فرمود: آری، ای اصبغ! دشوار به معنی مواسات کردن است و مواسات آن است که یاری کنی برادر خود را از هر چیزی که خدا روزی داده است تو را و محروم نکنی او را و امتحان نکنی او را در دینش. پس اگر امتحان کردی او را و حقیقت ایمان را در او یافتی و او را مخلص در توحید شناختی، لازم می شود تو را یاری کردن او در هرچه که مالک آن هستی. کو چک باشد، یا بزرگ. مال کهنهٔ قدیمی باشد، یا تازه. حتّی مرچه که مالک آن هستی. کو چک باشد، یا بزرگ. مال کهنهٔ قدیمی باشد، یا تازه. حتّی آن که سوزنی باشد. به ذات خدا قسم این است مواسات و یاری کردن.

ولأمير المؤمنين ﷺ في خطبته المرهفة: حديثنا أهل البيت صعب مستصعَب وغريب مستغرَب. لايحتمله ملَك مقرّب ولا نبى مرسَل ولا عبد امتحن الله قلبَه للإيـمان إلّا مـن شاء الله وشئنا، فقام إليه إبراهيم بن الحسن الأزديّ، فقال: يا أمير المؤمنين، بالذي فضلك بما فضل به رسول الله على أن حرّمت أولياءك خوفاً من أعدائك أن يسمعوا ما لايستحقّون علمه منك، فقال أمير المؤمنين: يا إبراهيم، فقد بلغ الرسول، وأقام الشاهد والدليل والحجّة، وبقيت المجازاة، فاسأل يا إبراهيم، فقال: يا أمير المؤمنين، أسألك من الملك المقرّب والنبيّ المرسَل والعبد الذي امتحن الله قلبَه. لِمَ لا يحتملون، ومَن هم؟

قال: يا إبراهيم، أمّا الملك المقرّب الذي لم يحتمل ذلك فملك كان من المؤمنين، يقال له صلصائيل. نظر إلى بعض ما فضّلنا الله به، فلم يطق حمله وشكّ فيه، فأهبطه الله من جواره، وردّ جناحه، وأسكنه في جزيرة من جزائر البحر، وهو عند الناس أنّه سهى وغفل عن تسبيحه.

فعاقبه الله بهذه العقوبة إلى الليلة التي ولد فيها الحسين النها ابني، وإنّ الملائكة استأذنت الله في تهنيته جدّه رسول الله وتهنية أمير المؤمنين وفاطمة على فأذن الله لهم، فنزلوا أفواجاً من العرش ومن سماء إلى سماء، فمرّوا بصلصائيل، وهو ملقى بالجزيرة. فلمّا نظروا إليه، توقّفوا (وقفوا خل)، فقال لهم: يا ملائكة ربّي، إلى أين تريدون، وفيه هبطتم؟ قالت الملائكة: يا صلصائيل، قد وُلِد في هذه الليلة أكرم مولود وُلِد في الدنيا بعد جدّه رسول الله وأبيه عليّ وأمّه فاطمة وأخيه الحسن، وهو الحسين على، وقد استأذنا الله في تهنية حبيبه محمّد به، فأذن لنا، فقال صلصائيل: يا ملائكة ربّي، إنّي أسألكم بالله محمّد وربّكم وبحبيبه محمّد به، فأذن لنا، فقال صلصائيل: يا ملائكة ربّي، إنّي أسألكم بالله محمّد الله وتسألونه وأسأله أن يسأل الله بحق هذا المولود الذي وهبه الله أن يغفر لي خطيئتي، ويجبر كسر جناحي، ويردّني إلى مقامي مع الملائكة المقرّبين.

فحملوه، فجاؤوا إلى رسول الله على يهتئونه بابنه الحسين الله وقصّوا عليه قصّة الملك، وسألوه مسألة الله والقسم عليه بحق الحسين الله أن يغفر له خطيئته، ويجبر كسر جناحه، ويردّه إلى مقامه مع الملائكة، فقام رسول الله الله الله على فاطمة، فقال لها: يا موفّقة، ناوليني ابني الحسين، فأخرجته إليه في تقريبه مقمّطاً يناغي جدّه رسول الله الله فخرج به إلى الملائكة، يحمله على باطن كفّه، فهللوا وكبّروا وحمدوا الله وأثنوا عليه، فزادوا في

تهنية رسول الله ، فتوجّه به إلى القبلة ، ورفعه نحو السماء ، وقال : اللّهم ، إنّي أسألك بحق ابني الحسين أن تغفر لصلصائيل الملك خطيئته ، وتجبر جناحه ، وتسرد الى مقامه مع الملائكة المقرّبين.

فهبط جبرئيل وقال: يا رسول الله ، ربّك يقرئ عليك السلام ويقول لك: ماكانت خطيئة هذا الملك إلّا شكّ في ما أعطيتكم من فضلي عليكم ، فعاقبتُه ، وقد غفرتُ خطيئته ، وجبرتُ جناحه ، ورددته إلى مقامه مع الملائكة ، وجعلتُه من موالي الحسين بن عليّ ابنك \_يا محمد \_ كرامة لك ، وعرجت الملائكة و صلصائيل معهم إلى مقامه ، فهو يعرف في السماوات بصلصائيل مولى الحسين بن على الله السماوات بصلصائيل مولى الحسين بن على الله السماوات بصلصائيل مولى الحسين بن على الله الله الله المحمد على الحسين بن على الله الله المحمد الملائكة و المحمد الملائكة و المحمد الملائكة و المحمد الله الله المحمد الملائكة و الملائكة و

و کلام امیرالمؤمنین با است در خطبهٔ آن حضرت که مرهفه نامیده شده که فرمود: حدیث ما دشوار و دشوار یافته می شود و دور از فهم و دور از فهم یافته است. تحمّل آن را نمی کند ملك مقرّبی و نه نبیّ مرسلی و نه بنده ای که آزموده باشد خدا دل او را برای ایمان مگر کسی که خدا می خواهد و ما می خواهیم. پس از جای خود برخاست ابراهیم پسر حسن از دی و عرض کرد: یا امیرالمؤمنین! به حقّ آن کسی که فضیلت داد تو را به آنچه که فضیلت داد به آن رسول خدا به شرا را گر محروم کنی دوستان خود را از ترس دشمنانت که بشنوند آنچه را که مستحق دانستن آن نیستند از تو. پس فرمود امیرالمؤمنین: ای ابراهیم! از روی تحقیق پیغمبر رسانید و شاهد اقامه کرد و دلیل و حجّت آورد و مجازات باقی ماند. پس بپرس، ای ابراهیم! پس عرض کرد: یا امیرالمؤمنین! می پرسم از تو از ملک مقرّب و نبیّ مرسل و بنده ای که خدا دل و را امتحان کرد که برای چه تحمّل نکردند حدیث شما را و کیستند ایشان؟

فرمود: ای ابراهیم! امّا ملک مقرّبی که تحمّل نکرد آن را ملکی بود از مؤمنین که او را صلصائیل می گفتند. چون دید بعضی از فضیلتهای ما را که خدا به ما داده بود، طاقت آن را نداشت و شک کرد در آن. پس خدا او را از جوار خود فرو فرستاد و بالهای او را گرفت و او را در جزیرهای از جزیرههای دریا ساکن گردانید و عامّهٔ مردمان ـ یعنی: اهل سنّت ـ می گویند: سهو کرد و از تسبیح خدا غافل شد.

پس معاقب گردانید خدا او را به این عقوبت، تا شبی که حسین پی در آن تولّد یافت و آن پسر من است و ملائکه از خدا اذن گرفتند که جد ش رسول خدا پی را به او تهنیت گویند با پدرش امیر مؤمنان و مادرش فاطمه پی پس خدا ایشان را اذن داد و فرود آمدند گروه هایی از ملائکه از عرش از آسمانی به آسمانی، تا این که گذشتند به صلصائیل که در جزیره ای افتاده بود. چون او را دیدند، توقف کردند، یا آن که چون بر حال او واقف شدند، به ایشان گفت: ای ملائکهٔ پروردگار من! کجا می روید و برای چه فرود آمدید ؟ ملائکه گفتند: ای صلصائیل! در این شب گرامی ترین مولودی در دنیا متولّد شده بعد از جد ش رسول خدا و پدرش علی و مادرش فاطمه و برادرش حسن و او حسین پی بعد از جد ش رسول خدا در تهنیت او حبیبش محمّد را به ولادت او تهنیت گوییم ببرید. شما را به خدا قسم می دهم و به حبیبش محمّد پی و به این مولود. مرا با خود ببرید به سوی حبیب خدا محمّد پی و از او خواهش کنید و من هم از او خواهش کنم ببرید به سوی حبیب خدا محمّد پی و از او خواهش کنید و من هم از او خواهش کنم برید به سوی حبیب خدا محمّد پی و از او خواهش کنید و من هم از او خواهش کنم که از خدا بخواهد به حقّ این مولودی که خدا به او بخشیده که مرا بیامرزد از گناهم و جبران شکستگی بال مرا بکند و به مقام خودم با ملائکهٔ مقرّبین برگرداند.

پس او را با خود آوردند نزد پیغمبر خدا کی که تهنیت گویند او را به فرزندش حسین و قصه کردند بر آن حضرت قصهٔ ملک را و خواهش کردند که از خدا بخواهد و او را قسم دادند به پسرش حسین که بیامرزد برای او گناهش را و جبران کند شکستگی بال او را و برگرداند او را به مقام خود با ملائکه. پس برخاست رسول خدا که و بر فاطمه درآمد. پس به او فرمود: ای توفیق داده شده! بیاور به نزد من فرزندم حسین را. پس فاطمه او را به نزد آن حضرت آورد در نزدیکی او در حالتی که در قنداقه بود و با او به شادی و شیرینی سخن می گفت. جدش رسول خدا که او را بیرون آورد به نزد ملائکه در حالی که او را روی دست خود گرفته بود. پس ملائکه تهلیل و تکبیر و حمد گفتند خدا را و ثنا گفتند بر او و زیاد تهنیت گفتند رسول خدا را. پس حضرت با او رو به قبله نمود و بلند کرد فرزند خود را به جانب آسمان و عرض کرد:

بار خدایا! از تو میخواهم به حق پسرم حسین که بیامرزی گناه صلصائیل ملک را و جبران کنی شکستگی بال او را و برگردانی او را به مقام خودش با ملائکهٔ مقرّبین.

پس جبرئیل فرود آمد و گفت: یا رسول الله! پروردگار تو تو را سلام می رساند و می فرماید برای تو که: این ملک گناهی نداشته مگر این که شک کرد در آنچه که به شما عطا کردم از فضل خودم بر شما. پس عقوبت کردم او را و اکنون آمرزیدم گناه او را و جبران کردم شکستگی بال او را و او را برگردانیدم به مقام خودش با ملائکه و قرار دادم او را از غلامان حسین بن علی پسر تو یا محمد! برای کرامت تو و بالا رفتند ملائکه و بالا رفت صلصائیل با ایشان تا به مقام خود و او در آسمانها معروف شد به صلصائیل غلام حسین بن علی پیش.

و أمّا النبيّ المرسَل فهو يونس بن متّى، وكان من قصّته أنّه نُبّى في نبوّته أنّ ولاءنا معقود بتوحيد الله حجلّ ذكره. لايقبل الله من موحّد توحيده إلّا بولائنا، وولاؤنا لاينعقد إلّا بتوحيد الله حجلّ ذكره .. فشكّ فينا ولم يقدر أنّ بذلك الشكّ يلحقه سخط من الله \_عزّ وجلّ ذكره .. فكان كما قال \_جلّ ذكره .. ﴿ وَذَا النُّونِ إِذْ ذَهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَن نَقدِرَ عَلَيهِ ﴾ \ ؟

و امّا پیغمبر مرسل پس او یونس بن متّی است و از قصّهٔ او این است که به او خبر داده شد در زمان نبوّتش که دوستی ما بسته به توحید خدایی است که بزرگ است ذکر او و نمی پذیرد خدا از موحّدی توحید او را مگر به دوستی ما و دوستی ما هم منعقد نمی شود مگر به توحید خدایی که بزرگ است ذکر او. پس در ما شک کرد و اندازه گیری نکرد که به سبب این شک ملحق می شود به او خشم از خدایی که عزیز و جلیل است ذکر او. پس بود آنچنانی که خدای -جلّ ذکره - فرموده که: ﴿ یادکن صاحب ماهی - یعنی: یونس - را زمانی که رفت در حالتی که خشمگین بود و چنین بینداشت که ما هرگز بر او سخت نمی گیریم ﴾.

١. سورة انبياء، آية ٨٧.

قال الصادق ﷺ: يا مفضّل، إنّما ظنّ أنّه لايقدر عليه بشكّه في ما فضّلنا الله به، فسخط الله عليه وعاقبه، فكان في قصّته ما قصّه الله في كتابه؛

فرمود صادق ﷺ: ای مفضّل! جز این نیست که گمان کرد یونس که خدا به سبب این شکّی که در فضیلت ماکرده بر او تنگ نمی گیرد. پس خشم گرفت خدا بر او و معاقب ساخت او را. پس بود در قصّهٔ او آنچه که قصّه کرده است خدا در کتاب خود.

قال: قال أمير المؤمنين ﷺ: وأمّا العبد الذي امتحن الله قلبه للإيمان أنّه سلمان الفارسيّ. قال الصادق ﷺ: وروت عنه الشيعة أنّه لمّا رأى أمير المؤمنين ﷺ وهو مكتّف ليساق إلى سقيفة بني ساعدة، قال في نفسه: ما هذا الذلّ العظيم؟! لو شئت لانتصرت؛

فرمود: فرمود امير مؤمنان ﷺ: و امّا بنده اى كه امتحان كرد خدا دل او را براى ايمان سلمان فارسى است. فرمود صادق ﷺ: و روايت كرده اند شيعيان از آن حضرت كه چون سلمان ديد كه امير مؤمنان ﷺ راكتف بسته كشيده مى شود به سوى سقيفهٔ بنى ساعده، در پيش خود گفت: اين چه ذلّت بزرگى است ؟!اگر مى خواستى، يارى كرده مى شدى.

قال المفضّل: يا سيّدي، فأنا أسألك أن تسأل الله أن يـثبّنني ويـثبّت سـائر شـيعتكم المخلصين لكم على ما فضّلكم الله به، ولا يجعلنا فيه شاكّين، ولا مرتابين. قال: يا مفضّل، لولا دعاؤنا ما ثبتّم؛

مفضّل گفت: ای آقای من! پس من میخواهم از تو که از خدا بخواهی که ثابت بدارد مرا و سایر شیعیان با اخلاص شما را بر آنچه که فضیلت داده است خدا شما را به آن و قرار ندهد ما را در آن شکّ و ریب کننده. فرمود: ای مفضّل! اگر دعای ما نبود، ثابت نمی ماندید.

قال المفضّل: يا مولاي، إنّي لأُحبّ أن تفيدني بشاهد من كتاب الله تعالى على ما فوّضه الله إليكم من سلطانه. قال الصادق ﷺ: القرآن وسائر الكتب تنطق به لو كنتم تعلمون، وإنّي لأُبيّن لكم من سورة الذاريات إلى آخرها يجزيك. اقرأ \_يا مفضّل \_ في قصّة قـوم لوط:

﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنْكَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ \* فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ \* وَتَرَكُنَا فِيهَا عَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ \* وَتَرَكُنَا فِيهَا وَلَا لِلَّذِينَ يَخَافُونَ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ \* وَفِي مُوسَى إِذْ أَرْسَلْنَاهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ \* فَتَوَلَّ بِرُكْنِهِ وَقَالَ سَاحِرُ أَوْ مَجْنُونُ \* فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ وَهُو مُلِيمٌ \* وَفِي عَادٍ إِذَ وَيلَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ \* مَا تَذَرُ مِنْ شَيْءٍ أَتَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ \* وَفِي ثَمُودَ إِذْ قِيلَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ \* مَا تَذَرُ مِنْ شَيْء أَتَتْ عَلَيْه إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ \* وَفِي ثَمُودَ إِذْ قِيلَ لَهُمْ تَمَتَّعُوا حَتَّى حِينٍ \* فَعَتَوْا عَنْ أَيْرِ رَبِّهِمْ فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ \* فَمَا اسْتَطَاعُوا مِنْ لَهُمْ تَمَتَعُوا حَتَّى حِينٍ \* فَعَتَوْا عَنْ أَيْرِ رَبِّهِمْ فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ \* فَمَا اسْتَطَاعُوا مِنْ لَهُمْ تَمَتَعُوا حَتَّى حِينٍ \* فَعَتَوْا عَنْ أَيْرِ رَبِّهِمْ فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ \* وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْهِمْ فَا فَوْما فَاسِقِينَ \* وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْهِمُ لَيْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ \* وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْهِمُ لَيْ اللَّهُ وَمُ نُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ \* وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْهِ لِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينَ ﴾ . اللَّه إِنَّى لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ . اللَّهُ إِلَى اللَّه إِنِّى لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ . المَذَى فَيْرُوا إِلَى اللَّه إِنِّى لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ . ا

والله لايقول: ففرّوا إلى الله ، إنّي لكم نذير مبين ، وإنّما هذا حكاية لقول الرسول المفوّض إليه ، وهو المفوّض إلينا ذلك العلم ، والقول لله \_تبارك وتعالى \_، و نحن نفعل منه ما أمرنا بفعله ، وهذا القول هو منّا إشارة إليه ، وسفارة بينه وبين عباده ؛

مفضّل گفت: ای مولای من! من هرآینه دوست می دارم افاده کنی مرا به شاهدی از کتاب خدای تعالی بر آنچه که خدا آن را به شما تفویض کرده است از حجّت و سلطنت خود. صادق می فرمود: قرآن و سایر کتاب ها ناطق به آن است اگر شما بدانید و من هرآینه بیان می کنم برای شما از سورهٔ ذاریات تا آخر آن، کفایت می کند تو را. بخوان ای مفضّل! در قصّهٔ قوم لوط که فرموده: ﴿ پس بیرون کردیم ماکسانی راکه در آن شهر از اهل ایمان بودند. پس نیافتیم در آن شهر مگر یک خانوادهٔ مسلمان و واگذاردیم در آن نشانه ای برای آن کسانی که می ترسند از عذاب در دناک ﴾ و در داستان موسی فرموده: ﴿ یاد کن هنگامی را که فرستادیم او را به سوی فرعون با حجّتی واضح. پس روی خود را برگردانید و گفت: موسی جادوگر است، یا دیوانه. پس گرفتیم او را بالشکرهایش و افکندیم آنها را در دریا و او ملامت آورنده شد ﴾ و در داستان عاد فرموده: ﴿ یاد کن زمانی را که فرستادیم بر ایشان باد بی نفعی را که نگذارد چیزی را

۱. سورة ذاريات، آية ٣٥ ـ ٥٠.

که بر آن میگذرد مگر آن که او را مانند پوسیده ریز ریز کند و یاد کن داستان قوم شمود را زمانی که به ایشان گفته شد که: ﴿برخوردار شوید تا مدّتی. پس سرکشی کردند از فرمان پروردگارشان. پس گرفت ایشان را صاعقه در حالتی که نگاه می کردند و به هیچ گونه نمی توانستند برخیزند و نمی توانستند یار و یاوری برای نجات خود تهیه کنند و یاد کن داستان قوم نوح را پیش از ایشان که گروه نافرمانی کنندگان بودند و تأمّل کن در خلقت آسمان که چگونه آن را به قدرت خود بنا کردیم و زمین را که چگونه گستر دیم، پس نیکو گستراننده ایم و از هر چیزی جفت آفریدیم. شاید که شما متذکر شوید. پس بگریزید به سوی خدا. بدرستی که من برای شما از جانب او بیم دهندهٔ آشکارم و جز این نیست که این حکایتی است برای گفتهٔ پیغمبر که تفویض به او شده و اوست تفویض کننده به سوی ما این علم را و گفته مخصوص خدای به او شده و اوست تفویض کننده به سوی ما این علم را و گفته مخصوص خدای حتباری و تعالی است و ما می کنیم از جانب او آنچه را که به ما فرمان داده است که بکنیم آن را و این قول از ماست که اشاره به آن شده و ما مصلح و میانجی و برگزیده میان او و بندگان او هستیم.

قال المفضّل: يا سيّدي، مثل هذا في القرآن كثير؟ قال: نعم، يا مفضّل، ماكان من ﴿ إِنَّا النفضّل: يا سيّدي، مثل هذا في القرآن كثير؟ قال: نعم، يا مفضّل، ماكان من ﴿ إِنَّا النحن الوارثون » [ و ] ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾ و ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ و ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ و ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ و ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ و ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ و ﴿ إِنَا لَا لَمُ فَي الْعَرَانُ مِن جمع «نحن في القرآن من جمع «نحن في علنا» و ﴿ إِنّا لَا لَهُ فَي الْمَرْنَا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ ﴾ ، أفكلٌ ما كان في القرآن من جمع «نحن في علنا» و وإرادته ومشيّته.

١. اشاره به آية ٢٣ سورة حجر.

۲. سورهٔ زخرف، آیهٔ ۸۰.

٣. سورهٔ زخرف، آيهٔ ٣٢.

۴. سورهٔ واقعه، آیهٔ ۶۰.

وما كان من أحد فرد، فهو الله ربّنا \_سبحانه وتعالى \_؛ مثل قوله: ﴿ قُل هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴾ اللّهُ الصَّمَدُ ﴿ لَم يَلِد وَلَم يُولَد ﴿ وَلَم يَكُن لَهُ كُفُواْ أَحَدُ ﴾ اومثل قوله: ﴿ يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا اللّهُ الصَّمَدُ ﴿ لَا إِلّهَ إِلّا أَنَا فَاعبُدنِي وَأَقِمِ الصَّلاةَ ﴿ إِنَّ السَّاعَةَ آتِيةٌ أَكَادُ أُخْفِيها ﴾ ، وقوله: ﴿ وَقَالَ اللّهُ لا تَتَّخِذُوا إِلَهَينِ اثْنَينِ إِنَّمَا هُوَ إِلّهُ وَاحِدٌ ﴾ أو قوله: ﴿ وَقَل تَقُولُوا ثَلاَثَةُ المَلكِ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَهُو الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَٰهُ التَّهُوا خَيرًا لكُم ﴾ ، وقوله: ﴿ وَهُو اللّهُمُ مَالِكَ المُلكِ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَهُو الّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَهُ وَفِي الأَرْضِ إِلّهُ ﴾ ، فذلك هو الله خالقنا ومصورنا، ومصطفينا لنفسه، ومتخذنا حججاً على خلقه، وجاعلنا خزّاناً لعلمه، وجامعين لأمره ونهيه، وما نفعل وما نشاء إلّا بأمره كما قال الله حسحانه وتعالى \_: ﴿ فَأَينَ تَذَهَبُونَ ﴿ إِن هُوَ إِلّا ذِكرُ لِلعَالَمِينَ ﴾ لِمَن شَاءَ مِنكُم أن يَستَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَاوُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ اللّهُ رَبُ العَالَمِينَ ﴾ ٢، وما هذا الوصف والتنزيل إلّا في جدّي رسول الله وفينا وعندكم.

يا مفضّل، إنّ القرآن أُنزِل في ثلاثة وعشرين سنة، والله يقول \_عزّ من قائل\_: ﴿ شَهِرُ رَمَضَانَ الذي أُنزِلَ فِيهِ القُرآنُ ﴾ ^ و قوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلنَاهُ فِي لَيلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُننًا مُنذِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمرٍ حَكِيمٍ ﴿ أَمراً مِن عِندِنَا إِنَّا كُننًا مُرسِلِينَ ﴾ ، أ وقوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلنَاهُ فِي لَيلَةِ القَدرِ ﴾ ، ' وقوله: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَولَا نُزِّلَ عَلَيهِ القُرآنُ جُملَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبّتَ لِيهُ فَوَادَكَ ﴾ ؛ ' ا

١. سورة اخلاص، آية ١-٩.

۲. سورة قصص، آية ٣٠.

٣. سورة طه، آية ١٤ ـ ١٥.

۴. سورة نحل، آية ٥١.

٥. سورة آل عمران، آية ٢٤.

۶. سورهٔ زخرف، آیهٔ ۸۴.

٧. سورة تكوير . آية ٢٤\_٢٩.

٨. سورة بقره . آية ١٨٥.

٩. سورة دخّان، آية ٣-٥.

١٠. سورة قدر، آية ١.

١١. سورة فرقان، آية ٣٢.

مفضل گفت: ای آقای من! مانند این در قرآن بسیار است؟ فرمود: آری، ای مفضّل! أنجه از أيات كه از قبيل ﴿ إِنَّا أَنزلنا ﴾ \_يعني: ما فرو فرستاديم \_و ﴿ إِنَّا جعلنا ﴾ و ﴿ ما قرار دادیم ﴾ و «ماییم وارثها»، ﴿ یاگمان میکنند که ما نـمی شنویم در دل سخن گفتن و به پنهانی راز گفتن ایشان را. بلی و فرستاده های ما نزد ایشان مینویسند ﴾ و ﴿ ما قسمت كرديم در ميان ايشان مدّت ماندن ايشان را در زنـدگاني دنیا ﴾ و ﴿ ما اندازه گیری کردیم میان ایشان مردن را ﴾ ، پس هرچه از این قبیل در قرآن است از جمع آوردن كلمه مانند «نحن فعَلنا» و «أنّا صنّعنا»؛ يعني: ماكرديم و ما ساختیم ـ پس ماییم آن فرستاده ها که مینویسیم و قسمت میکنیم به فرمان خدای تعالى و اراده و مشيّت او و هر كجاكه مرجع ضمير مفرد باشد ـ يعني: نسبت به يك نفر است ـ، پس آن یکی خدایی است پاک و منزّه که پروردگار ما است ـ مانند ضمير هاي سورهٔ «قل هو الله أحد» تا آخر سوره و مانند فرمودهٔ او به موسى كه: ﴿اي موسى! منم خدايي كه پروردگار جهانيان است ﴾ و مانند فرمودهٔ او : ﴿ نيست خدايي مگر من. پس بندگی کنید او را و به پا دار نماز را برای یاد کردن من. بدرستی که قیامت آینده است. نزدیک است که پنهان کنم آن را ، و فرمودهٔ او که: ﴿نگویید: دو خدا هست. جز این نیست که او خدای یگانه است ، و فرمودهٔ او که: ﴿ نگویید: خدا سه است. خود را باز دارید از گفتن این سخن. نیکوست برای شما ﴾ و فرمودهٔ او : ﴿ بگو \_اى ييغمبر!\_خداى مالك ملك » و فرموده او كه: ﴿ اوست أن كسى كـه در أسمان خداست و در زمین هم خداست ، پس در این آیات مرجع ضمیر خدایی است که آفریننده و صورت بندی کننده و اختیار کنندهٔ ما است برای نفس خود و گیرنده است ما را حجّت بر خلق خود و قرار دهنده است ما را خزینه دارهای علم خود و جمع کنندگان امر و نهی خود و ما نمی کنیم کاری را و نمی خواهیم چیزی را مگر به فرمان او ـ چنان که فرموده است خدایی که پاک و منزّه است او و بلند است شأن او : ﴿ يسر کجا مى رويد؟ نيست آن ـ يعنى: قرآن، يا پيغمبر و يا حجّت ـ مگر اين كه يادآوري كننده است برای جهانیان. برای کسانی از شما که می خواهد مستقیم در ایمان باشد و نمی خواهید

مگر این که خدا بخواهد که پروردگار جهانیان است » و نیست این وصف و تنزیل مگر در حقّ جد من رسول خدا و در حقّ ما و نزد شما. ای مفضّل! بدرستی که قرآن فرو فرستاده شد در مدّت بیست و سه سال و خدا می فرماید و غالب است کسی که گوینده است: ﴿ ماه رمضان آنچنان ماهی است که قرآن در آن ماه فرو فرستاده شده » و فرمودهٔ اوست که: ﴿ ما فرو فرستادیم آن را در یک شب با برکتی. بدرستی که بودیم ما فرو فرستندهٔ آن. در آن شب جدا کرده می شود هر امری که در آن حکمت است. امری است از فرستندهٔ آن. در آن شب جدا کرده می شود هر امری که در آن حکمت است. امری است از نزد ما. بدرستی که ما فرستادیم آن را حیمت این که کافر نزد ما. بدرستی که ما فرستادگانیم » و فرمودهٔ او : ﴿ بدرستی که ما فرو فرستادیم آن را دیعنی : قرآن را در شب قدر » و فرمودهٔ او که فرموده است : ﴿ گفتند آن کسانی که کافر شدند : چرا فرستاده نشد بر او قرآن یکدفعه ؟ همچنان تا ثابت بداریم به آن دل تو را ﴾ .

مفضّل گفت: ای مولای من! پس این است تنزیل آن که یاد کرده است آن را خدا در قرآن. پس چگونه ظاهر شد وحی در بیست و سه سال؟ فرمود: آری، ای مفضّل! عطا فرمود به او همهٔ قرآن را بطور اجمال و نمی رسانید آن را مگر در وقت استحقاق برای خطاب کردن در اوقات آن و زمان آن و نمی رساند آن را مگر به امر و نهی ای که فرود آید بسر او وحی و جبرئیل و بگذرد بسرای او یک مرتبه بسر قلب او و یک مرتبه بر گوش او. پس می رساند آنچه را که به آن امر کرده شده وقت به وقت. پس از این جهت بر گوش او. پس می رساند آنچه را که به آن امر کرده شده وقت به وقت. پس از این جهت

١.سورهٔ طه، آیهٔ ۱۱۴.

۲. سورهٔ قیامت، آیهٔ ۱۶.

است که خدای \_عزّوجل \_می فرماید: ﴿ و تعجیل نکن به خواندن قرآن پیش از آن که بگذرد به سوی تو وحی آن و حرکت نده زبان خود راکه شتاب کنی به خواندن آن ﴾.

قال المفضّل: صدقت \_يا مولاي\_بلسان الله الصادق في خلقه. أشهد أنّكم من علم الله علمتم، وبسلطانه وقدرته قدرتم، وعنه نطقتم، وبأمره تعملون. فارجع \_يا مولاي \_ إلى ذكر المقصّرة، لا يلحقون بكم، والفرق بينهم وبين أعدائكم الناصبة.

قال الصادق على الناصبة أعداؤكم، والمقصرة أعداؤنا؛ لأنّ الناصبة تطالبكم أن تقدّموا علينا أبا بكر وعمر وعثمان، ولايعرفون من فضلنا شيئاً، والمقصرة قد واقفوكم على البراءة ممّن ذكرنا، وعرفوا حقّنا وفضلنا، فأنكروه وجحدوه، وقالوا: هذا ليس لهم؛ لأنّهم بشر مثلنا، وقد صدقوا. إنّنا بشر مثلهم إلّا أنّ الله عزّ وجلّ بما يفوّضه إلينا من أمره ونهيه فنحن نفعل بإذنه. كلّ ما شرحته وبيّنته لك، قد اصطفانا به؛

گفت مفضّل: راست گفتی ـای مولای من! ـبه زبان خدا که راستگوست در میان خلق او. گواهی می دهم که شما از علم خدا دانا شده اید و به سلطنت وقدرت او قادر شده اید و از او نطق می کنید و به امر او عمل می کنید. پس برگرد ـای مولای من! ـبه ذکر حالات مقصّره که ملحق به شما نمی شوند و فرق میان ایشان و میان دشمن های شما که ناصبیان هستند. فرمود صادق گه که: ای مفضّل! ناصبی ها دشمنان شما هستند و مقصّره دشمنان ما هستند؛ زیراکه ناصبی ها از شما می خواهند که مقدّم بدارید بر ما ابوبکر و عمر و عثمان را و چیزی از فضل ما را نمی شناسند و مقصّره کسانی هستند که و ادار می کنند شما را بر بیزاری جستن از ذکر ما و حال آن که می شناسند حق ما را و فضل ما را و آن را باز می دارند و انکار می کنند و می گویند: این امر در حق ایشان و این فضیلت ها برای ایشان نیست؛ زیرا که ایشان بشری هستند مانند ما، و بتحقیق و این فضیلت ها برای ایشان نیست؛ زیرا که ایشان بشری هستند مانند ما، و بتحقیق که راست گفتند. ما هم بشری هستیم مانند آنها مگر این که خدای عزوجل ـبه سبب آن چیزی که به ما واگذار کرده از امر و نهی خود، ما آن را می کنیم به اذن او و هر آنچه را که برای تو شرح دادم و بیان کردم آن را ، خدا ما را اختیار کرده است به آن.

قال المفضّل: يا مولاي، ثم ماذا يكون من أمير المؤمنين والمهديّ في الرجعة ؟ قال ﷺ: يا مفضّل، ثم إنّ أمير المؤمنين ﷺ لايبقى موضع من الدنيا ممّا بلغه إسكندر وهو ذو القرنين ولا في الظلمات ولا في قعر البحار ولا من وراء قاف إلّا محضه محضاً، وطهر الأرض تطهيراً، وليعودن أمير المؤمنين إلى الكوفة، وليمطرن السماء به جراداً من ذهب كما أمطره الله على نبيّه أيّوب، ويقسّم على أصحابه من كنوز الأرض من تِبرها ولُجَينها وجوهرها بالتواسى؛

مفضّل گفت: ای مولای من! پس چه چیز واقع می شود از امیرالمؤمنین و مهدی در وقت رجعت؟ فرمود ـبر او باد درود ـ: ای مفضّل! پس امیرالمؤمنین ب باقی نمی گذارد در دنیا جایی را از آن جایی که اسکندر ذوالقرنین در آن جاها رسیده و نه در ظلمات و نه در بشت کوه قاف مگر آن که خالص می کند آن جا را خالص کردنی و پاک می کند آن زمین را پاک کردنی و هرآینه برمی گردد امیرالمؤمنین به سوی کوفه و می بارد آسمان به سبب او ملخهایی از طلا همچنان که بارانید خدا بر پیغمبر خود ایوب و قسمت می کند بر یاران خود از گنجهای زمین که از طلا و نقره و جواهر است به تساوی.

قال المفضّل: فمن مات من شيعتكم وعليه دّين الإخوانه والأضداده، كيف يكون في قضائه؟ قال: يا مفضّل، ما والله إلّا الحقّ والصدق والعدل. ما يبتدئ إلّا أن ينادي مناديه في العالم: ألا، من كان له عند أحد من شيعتنا دّين فليذكّره، فيذكّر حـتّى يـذكّر الشومة والخردلة فضلاً عن القناطير المقنظرة من الذهب والفضّة والأملاك والصلات والعدات، فيأمر المهدى الله عنهم، حتّى الايبقى دّين على مؤمن ومؤمنة؛

مفضّل گفت: پس کسی که بمیرد از شیعیان شما و بر او دینی باشد برای برادران خود و دشمنان خود، ادا کردن آن چگونه می شود؟ فرمود: ای مفضّل! نیست مگر درستی و راستی و عدالت. ابتدا نمی کند مگر این که منادی او در عالم ندا می کند که: آگاه باشید کسی که برای او نزد یکی از شیعیان ماحقّی و دینی است، پس ذکر کند آن را،

پس ذکر کرده می شود تا این که یاد کرده می شود یک دانه سیر و یک دانه خردل تا چه رسد به هزارها دینار از طلا یا نقره و املاک و صله و جایزه ها و وعده ها و نویدها. پس امر می کند مهدی به دادن آنها از جانب ایشان تا این که باقی نماند هیچ دینی برای مرد مؤمن یا زن مؤمنه ای.

قال المفضّل: يا سيّدي، ثمّ ماذا يكون من المهديّ؟ قال: يا مفضّل، يثبت به إلى أن يطأ شرق الأرض وغربها، ولا يبقى كافر قد أخفى نفسه في مغارب الأرض ومشارقها، ولا في باطنها إلّا قذفته له وتقول: أيّها المهديّ، هذا عدوّ الله وعدوّك، فخذه ومثّل به، فسأخذ بجميع حقوق الله، ويحقّ الحقّ، ويزهق الباطل، ثمّ يعود إلى الكوفة، وفيها مصلّاه فسي مسجده، ومجلس قضائه وأحكامه في مسجد السهلة، وبيت ماله في خطّة السبيع، ويهدم المسجد الذي بناه يزيد بن معاوية لعنه الله لما قتل جدّي الحسين على، وكتب إلى أهل الكوفة: أنّا قد قتلنا لكم سيّداً، و بنينا لكم مسجداً كفّارة لقتله، وكان كلّ ما حول إلى المسجد السراجين والخوانين إلى داخل المسجد فاقتصّ منه لعظيم إنفاق المال عليه، ويبيه المهديّ على بنائه الأوّل وهضاً، والوهض لجين بعضه على بعض مثل الكوفة، ويهدم القصرَ العتيق. ملعون ملعون من بناه، ولا يدع أثراً على وجه الأرض لسائر الفراعنة والجبابرة والطواغيت إلّا ردمه، وأباده وعفاه؛

مفضّل گفت: ای آقای من! پس چه کاری از مهدی رو می دهد؟ فرمود: ای مفضّل! ثابت می ماند به امر تا این که پا بزند مشرق و مغرب زمین را و باقی نمی ماند کافری که مخفی کرده باشد نفس خود را در مغربهای زمین و مشرقهای آن و نه در باطن زمین مگر این که زمین او را بالا می اندازد برای آن حضرت و می گوید: ای مهدی! این است دشمن خدا و دشمن تو. بگیر او را و پاره پاره کن او را. پس می گیرد مهدی جمیع حقوق خدا را و ثابت و پابرجا می نماید حق را و می برد باطل را. پس برمی گردد به سوی کوفه و در آن جا نمازگاه او در مسجد کوفه است و مجلس قضا و حکومتهای او در مسجد سهله است و بیت المال او در خطّة السبیع است و آن محله ای است از محالات کوفه که حجّاج بن یوسف ثقفی در آن جا بوده - و خراب می کند مسجدی را که یزید بن معاویه ـ لعنه الله ـ در آن جا بنا کرده پس از آن که جد من حسین کشته شد و نوشت به اهل کوفه که: ما آقای شما را برای شما کشتیم و مسجدی برای شما بنا کردیم که کفّارهٔ کشتن او باشد و هرچه که در اطراف مسجد سراجها و خیانت کنندگان است تا داخل مسجد همه را خراب می کند، پس قصاص می کند از او برای انفاق مال بزرگی که بر آن شده و بنا می کند آن را مهدی پر بنیان بنای اوّل با خشتهای نقره که بعضی از آنها بالای بعض دیگر باشد مانند کوفه و خراب می کند قصر کهنهٔ لعنت شده را که ملعون است کسی که آن را بناکرده و نمی گذارد اثری را بر روی زمین که از سایر فرعون صفتها و گردنکشان و بتها باقی مانده مگر این که خراب و نابود و خاک فرعون صفتها و گردنکشان و بتها باقی مانده مگر این که خراب و نابود و خاک می کند آن را .

فقال المفضّل: يا مولاي، فكم تكون مدّة ملكه ومن يملك بعده ؟ قال: والله \_يا مفضّل ما يملك عاصينا من الدنيا عاماً ولا شهراً ولا يوماً ولا ساعة ولا لحظة. لا، ولا يملك مثله ملك واحد إلّا ملك منّا لمكانه؛

مفضّل گفت: ای مولای من! مدّت سلطنت او چقدر است و کی بعد از او سلطنت می کند؟ فرمود: به ذات خدا قسم است ای مفضّل! که مالک نمی شود نافر مانی کنندهٔ ما از دنیا سالی و نه ماهی و نه روزی و نه ساعتی و نه لحظه ای. نه، مالک نمی شود و مالک نمی شود مانند او احدی مگر این که مالک می شود از ما یاد شاهی به جای او.

قال المفضّل: يا مولاي، قد سألت عن كلّ شيء وبلّغته، وبقي ما يـغلى بـه صـدري من حال أهل الجنّة في الجنّة وأهل النار في النار. إلى ماذا يؤول أمرهم؟ قال مـولاي: يا مفضّل، إلى قول الله: ﴿ فَمِنْهُمْ شَقِيُّ وَسَعِيدٌ ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرُ وَشَهِيقٌ ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَاءً غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾ . \ قال: غير منقطع عنهم، بل هو دائم أبداً لا نفاد له.

قال المفضّل: قلت: يا مولاي، ماذا الاستثناء لهم \_ يا سيّدي - بالمشيّة ؟ قال: دلّ بذلك على انقضائهما إذا شاء.

قال المفضّل: قلت: يا مولاي، ثمّ ماذا بعد ذلك؟ قال: ملك لاينفد، و حكم لايبطل، وأمر لايرد إلّا باختياره ومشيّته وإرادته التي لايعلمها إلّا هو، ثمّ القيامة وما وصفه الله في كتابه عزّ ذكره؛

مفضّل گفت: ای مولای من! از روی تحقیق پرسیدم از هر چیزی و آن را به من رسانیدی و باقی ماند آنچه در سینهٔ من جوش می زند از حال اهل بهشت در بهشت و اهل آتش در آتش که به کجا می کشد امر ایشان؟ مولای من فرمود: ای مفضّل! به سوی خدای عزّوجل که فرموده: ﴿ پس بعضی از ایشان بدبخت و بعضی از ایشان نیک بخت اند. امّا آن کسانی که بدبخت اند، پس در آتش خواهند بود که در آن آتش است فریادی سخت و نالهای زار. اینها همیشه جاویدان در آن آتش خواهند ماند ماند مادامی که زمین و آسمانها برقرار است مگر آنچه را که پروردگار تو می خواهد. بدرستی که پروردگار تو کننده است آنچه را که می خواهد و امّا آنهایی که نیک بخت اند بس همیشه در بهشت جاویدان خواهند ماند تا زمانی که زمین و آسمانها برقرار ند مگر آنچه را که پروردگار تو بخواهد و این بخششی است که بریده نمی شود ﴾ یعنی: عیر منقطع است از ایشان، بلکه دائم و همیشگی است که تمام شدن برای آن نیست.

مفضّل گفت: گفتم: ای مولای من! این استثنا برای ایشان چیست که فرموده: 
﴿ إِلّا ما شاء ربّك ﴾ \_ ، ای آقای من؟ فرمود: دلالت كرده است خدا به آن بر منقضی شدن این هر دو ، اگر خدا بخواهد.

مفضّل گفت: گفتم: ای آقای من! بعد از آن چه می شود؟ فرمود: مُلکی است که

۱.سورهٔ هود، آیهٔ ۱۰۶\_۱۰۸.

تمام نمی شود و حکمی است که باطل نمی شود و فرمانی است که رد کرده نمی شود مگر به اختیار و خواستن او و ارادهٔ او که نمی داند آن راکسی مگر خودش. پس از آن قیامت خواهد بود و آنچه که وصف کرده است خدا آن را در کتاب خود که غلبه دارد ذکر او.

مؤلف فقیر گوید: تا این جا خبر مفضّل از حضرت صادق پ پایان یافت و در حاشیهٔ همان کتاب که این خبر را از آن نقل کردم در ذیل خطبهٔ امیرالمؤمنین ک مفضّل از معنای قول امیرالمؤمنین سؤال کرده و حضرت در جواب او فرموده در معنای «الذی کتّا بکینونته فی القدم والأزل» تا آخر در مقابل این جمله در هامش این حدیث را مرسّلاً از حضرت صادق ب روایت کرده بود که عین عبارت آن بدون کم و زیاد این بود:

قال الإمام الناطق جعفر الصادق: إنّ الله أخبرني عنّي من ذاته وأنا غير منفصل عنه إذ نور الشمس غير منفصل عنها، ثمّ ناداني بي، وخاطبني منّي، ثمّ قال لى: من أنا منك؟ ومن أنت منّي؟ فأجبته بلطافتي: أنت كلّي وأصلي. منك ظهرتُ، وفيّ أشرقتَ. أنا كلّمتك الأزليّة. فطرتك الذاتيّة. كياني قديم، وعياني حادث. من عرفني وصفك. من اتّصلني عرفك. لا من شيء خلقتني، فيكونَ معادي إلى ما سواك. كنت قبل رتقاً، وفي ذاتك حقاً، فأطلعتني، ولم تفصلني. فأنت منّي بلا تبعيض، وأنا منك بلا حول. أنت منّي باطن، وأنا منك ناطق. فبي تُحمَد، وبي تُعبَد، وأنا البعض، وأنت الكلّ؛

ترجمهٔ این حدیث را به عهدهٔ دانشمندان گذاردم و بر فرض صحت صدور آن از آن حضرت قابل استفادهٔ کامل است. وذلك ذكرى لمن كان له قلب. رجاى واثق آن كه خداوند متعال ما را از مستضیئین از انوار علوم آل محمد بید قرار دهد. ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ اللّهِ عَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنّا لِنَهْتَدِي لَوْلًا أَنْ هَدَانَا اللّه ﴾ . ٢

١. مستضىء: طلب كنندة روشنايي، روشنايي طلب.

٢. سورة اعراف، آية ٢٣.

# بخش هشتم از کتاب نوائب الدهور [در اخبار کاظمیّه ]

و آن مشتمل بر سه قسمت است. قسمت اوّل در احادیث و اخباری است که از عالم آل محمد حضرت ابی الحسن اوّل ، امام هفتم ، موسای کاظم ﷺ روایت شده .

# ۴۵۰ / حدیث اوّل

ارشاد شيخ مفيد، صفحه ٣٣٨، در باب علامات قيام قائم به سند خود از حضرت ابى الحسن موسى على روايت كرده در تفسير قول خداى عزّوجل -: ﴿ سَنُرِيهِم آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِم حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُم أَنَّهُ الحَقُّ ﴾ أ. قال: الفتن في الآفاق والمسخ في أعداء الحقّ؛ ٢

یعنی: فرمود مراد از آیات در آفاق ظهور فتنه هاست در آفاق جمهان و صراد [از] آیات در نفسها واقع شدن مسخ است در دشمنان حق.

# ۴۵۱ / حدیث دوم

ارشاد مفيد، صفحه ٣٤٠، از فضل بن شاذان از ابي الحسن على روايت كرده كه فرمود:

كأنّي برايات من مصر، مقبلات خضر مصبّغات، حتّى تأتي الشامات، فتهدى إلى ابن صاحب الوصيّات (العصيّات خل)؛ ٢

یعنی: گویا می بینم پرچم هایی را که از مصر رو می آورد که آن پرچم ها سبز است و رنگ آمیزی شده تا این که می آید به شامات. پس آن پرچم ها راهنمایی می کند به

١. سورة فصلت، آية ٥٣.

٢. ارشاد، ج ٢، ص ٣٧٣، و نيز ر. ک: كشف الغمّة، ج ٣، ص ٢٥٨.

٣. ارشاد، ج ٢، ص ٢٧۶، و نيز ر. ک: كشف الغمة، ج ٣، ص ٢٥٩: صراط مستقيم، ج ٢، ص ٢٥٠: إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٢٩.

سوى پسر كسى كه صاحب وصيت هاست \_يا بنا بر نسخهٔ ديگر «صاحب العصيّات»؛ يعنى: صاحب عصاهاست.

مؤلّف گوید: شامات در آن زمان که حضرت فرموده عبارت بوده از سوریا بر وجه عموم که مملکت آن منقسم به هفت قسمت بوده: فلسطین و اُردن و حمص و دمشق عموم که مملکت آن منقسم به هفت قسمت بوده: فلسطین و اُردن و حمص و دمشق که در عصر ما به شام معروف است و عواصم و ثغور که آنها حصارها و مرزهایی بوده که خلفای اسلامی تحدید و بناکرده بودند میان بلاد مسلمانان و بریتانیاکه در شمال سوریا واقع است و تحدید و بنای آنها برای جلوگیری از هجوم دشمن بوده که از جملهٔ آنهاست طرسوس و اُدنه و مرعش و ملطیّه، و صاحب وصیّات بخنان که در بعضی از نسخ است یا مراد امیرالمؤمنین شخ است که وارث وصایای پیغمبران سلف و حضرت خاتم الانبیاء بوده و یا آن که مراد حضرت عسکری پدر بزرگوار حضرت بقیّهٔ الله عجل الله تعالی فرجه است که یازدهمین وصیّ حضرت خاتم الانبیاء ﷺ است و بنا بر بعضی از نسخ که «صاحب عصیّات» نقل کرده شده نیز مراد یکی از این دو بزرگواران اند و مراد از عصیّات عصاهای انبیاست که به وراثت به ایشان رسیده از قبیل عصای آدم و شیث و موسی و سلیمان و حضرت خاتم الانبیاء ﷺ و تعبیر حضرت به ابن صاحب وصیّات یا عصیّات و سلیمان و حضرت خاتم الانبیاء ﷺ و تعبیر حضرت به ابن صاحب وصیّات یا عصیّات از باب تقیّه بوده است که حضرتش را به این وصف معرفی فرموده. پس به مقتضای این حدیث شریف و بعض از احادیث دیگر یکی از علامات ظهور آن حضرت رو آوردن به برچمهای مصری است در شامات و به همین زودی ها انتظار می رود - ان شاء الله تعالی .

#### ۴۵۲ / حدیث سوم

ارشاد مفيد، صفحه ٣٤٠، به سند خود از ابى الحسن بن جهم روايت كرده كه گفت: سأل رجل أبا الحسن ، فقال: تريد الإكثار، أم أُجمِل لك؟ فقال: بل تُجمِل لي، فقال: إذا ركزت رايات قيس بمصر ورايات كندة بخراسان؛ ا

١. ارشاد، ج ٢، ص ٣٧٤ ـ ٣٧٧، و نيز ر. ك: إعلام الورى بأعلام الهدى، ج ٢، ص ٢٨٤؛ الخرائج والجرائح،

یعنی: مردی از حضرت موسی بن جعفر از فرج سؤال کرد. پس آن حضرت فرمود: جواب را بسیار بگویم، یا بطور اجمال برایت بگویم؟ عرض کرد: به اجمال بفرما. پس فرمود: وقتی است که پرچمهای قیس به مصر کوبیده شود و پرچمهای کنده به خراسان.

مؤلف گوید: قیس عشیرهای هستند از امّهات قبایل عربیّه و آنها راقیس عیلان گویند که در زمان جاهلیّت خیمه می زدند در مسافتهای وسیع میانهٔ جزیرة العرب و شمال آن. بعد از آن وارد شدند در شامات و از مواطن اصلی خود دور شدند و در شامات و عراق و بین النهرین و مصر ساکن شدند و نیز قیس جزیرهای است کوچک واقع در خلیج فارس و نیز نام قریهای است در مصر به نام آلمیناکه مرکز کشیشهای نصاراست و مصر مملکتی است جمهوری که در شمال شرقی آفریقا واقع است که حد شمالی آن به دریای متوسّط و حد شرقی آن فلسطین و دریای سرخ و حد جنوبی آن به سودان و حد غربی آن به لیبیاست و مرکز آن قاهره است و از شهرهای آن است اسکندریّه و پورت سعید و سویس و طنطاو و دَمِنهور و المینا و اسیّوط و اسوان و الفیّوم.

کِندة: قبیلهای هستند از عرب که آنها را بنو کِنده گویند که در قسمت جنوبی جزیرة العرب ساکن اند و دور نیست کنده معرّب کانادا باشد که دولتی است در امریکای شمالی میان و لایات متّحده و اِسکا.

خراسان: در زمان صدور این حدیث توسعهٔ زیادی داشته و از بلاد قدیمهٔ آسیا به شمار می رود. شمالاً و شرقاً حد آن به نهر آموداریا و جنوباً به کوه های هندوکوش و حد غربی آن به مناطق فارس بوده و امتداد داشته تا بلاد سعد ماوراء النهر تا سیستان از طرف جنوب نیز و غربیّین از آن تعبیر به ایران شرقی شمالی می کنند و از شهرهای آن است طوس که مشهدالرضا باشد و نیشابور و افغانستان شمالی حکه هرات و بلخ باشد ـ

ے ج ٣، ص ١١٤٥، ذيل حديث ٤٤؛ كشف الغمّة، ج ٣، ص ٢٤٠؛ بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢١٠، ح ٤٨؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٢٩.

۱. منظور «سوئز » است.

که مقاطعهٔ ترکمانهای سوفیاتیه بوده \_ یعنی: شوروی ها \_و از شهرهای مشهور آن نیز مرو بوده است.

پس ممکن است گفته شود که: مراد حضرت الله در جواب سائلی که سؤال از فرج کرده این باشد که: وقتی که پرچمهای قیس -یعنی: عربهای سوریا و شامات و عراق - در مصر کوبیده شود و پرچمهای عربهایی که در قسمت جنوبی جزیرةالعرباند که از قبیلهٔ کنده باشند و یا پرچمهای امریکاییهای شمالی در خراسان کوبیده شود آن وقت فرج خواهد شد، والله العالم.

# ۴۵۳ / حدیث چهارم

غيبت نعماني ، صفحه ١٤٣ ، مسنداً از على بن ابي حمزه روايت كرده كه گفت:

رافقت أبا الحسن موسى بن جعفر ﷺ بين مكّة والمدينة، فقال لي يوماً: يا عليّ، لو أنّ أهل السماوات والأرض خرجوا على بني العبّاس لسقيت الأرض دماءهم حتّى يـخرج السفيانيّ. قلت له: يا سيّدي، أمره من المحتوم؟ قال: نعم، ثمّ أطرق هُنيئة، ثمّ رفع رأسه وقال: ملك بني العبّاس مكر وخدع. يذهب حتّى يقال: لم يبق منه شيء، ثمّ يتجدّد حتّى يقال: ما مرّ منه شيء، ثمّ يتجدّد حتى يقال: ما مرّ منه شيء؛

یعنی: رفاقت کردم با ابوالحسن موسی بن جعفر پی در میان مکه و مدینه. پس روزی به من فرمود: ای علی، اگر اهل آسمانها و زمین بیرون بیایند بر ضرر بنی عبّاس، هرآینه زمین سیراب کرده می شود از خونهای ایشان تا وقتی که بیرون بیاید سفیانی. به آن حضرت گفتم که: ای آقای من! امر سفیانی حتم کرده شده است؟ فرمود: آری. پس کمی سر خود را به زیر انداخت. پس سر را بلند کرد و فرمود: مُلك بنی عبّاس مکر و خدعه است. می رود تا گفته شود که: از آن چیزی باقی نمانده است. پس از آن باز تازه می شود تا این که گفته می شود که: از آن چیزی نگذشته است.

١. در مصدر: (ثمّ أطرف).

۲. غيبت نعماني، ص ۲۱۴، ح ۹، و نيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۵۰، ح ۱۲۷.

مؤلف گوید که: این حدیث شریف ظهور و دلالت دارد که دولت و مُلک بنی عبّاس بعد از منقرض شدن دومر تبه تجدید می شود و انقراض ثانوی آن به خروج سفیانی خواهد بود و از اخبار دیگر نیز چنین مستفاد می شود ـ چنان که بعضی از آن در جزء اوّل و دوم این کتاب سبق ذکر یافت.

# ۴۵۴ / حدیث پنجم

غيبت نعماني ، صفحه ٧٨ ، مسنداً از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

إذا فقد الخامس من ولد السابع، فالله الله في أديانكم. لاينزيلنّكم عنها؛ فإنّه لابدّ لصاحب هذا الأمر من غيبة حتّى يرجع عن هذا الأمر من كان يقول به. إنّما هي محنة من الله يمتحن الله بها خلقه، ولو علم آباؤكم وأجدادكم ديناً أصحّ من هذا الدين لاتبّعوه.

قال: قلت: يا سيدي، من الخامس من ولد السابع؟ قال: فقال: يا بُنيّ، عقولكم تضعف عن هذا، وأحلامكم تضيق عن حمله، ولكن إن تعيشوا فسوف تدركونه ٢٠

یعنی: وقتی که ناپیدا شد پنجمین از فرزند هفتمین، پس خدا را فراموش نکنید، خدا را فراموش نکنید در حفظ دینهای خود. زایل نکند البتّه شما را از دینهایتان؛ زیرا که ناچار است برای صاحب این امر از پنهان شدنی تا این که برگردد از این امر کسی که قائل به اوست. جز این نیست که این آزمایشی است از جانب خدا که می آزماید به آن خلق خود را و اگر پدران و اجداد شما می دانستند که دینی صحیح تر از این دین هست هرآینه تابع آن دین می شدند.

١. در مصدر: (تصغر).

۲. غیبت نعمانی، ص ۱۵۵ ـ ۱۵۵، ح ۱۱، و نیز ر.ک: کافی، ج ۱، ص ۲۳۶، ح ۲؛ الإمامة والتبصرة، ص ۱۱۳، ح ۰: غیبت نعمانی، ص ۱۵۳ ـ ۱۶۵ م ۲۴۰ ـ ۲۴۵، ح ۴؛ کمال الدین و تمام النعمة، ص ۳۶۰ ـ ۳۶۱، ح ۱؛ الهدایة الکبری، ص ۱۶۳؛ کفایة الأثر، ص ۲۶۸ ـ ۲۶۹؛ غیبت شیخ طوسی، ص ۱۶۶ ـ ۱۶۷، ح ۱۲۸ و ص ۳۳۷، ح ۲۸۴؛ إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۳۹؛ صراط مستقیم، ج ۲، ص ۲۲۹؛ بـحارالأنـوار، ج ۵۱، ص ۱۵۸؛ محیال المکارم، ج ۱، ص ۱۵۸؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۱۹۸؛ مکیال المکارم، ج ۱، ص ۱۵۸.



راوی ـ که علی بن جعفر برادر آن حضرت است ـ گفت: گفتم: ای آقای من! پنجم از فرزند هفتم کیست؟ فرمود: ای پسرک من! عقول شما ضعیف است و تنگ است از تحمّل کردن آن، ولیکن اگر بمانید زود باشد که او را درک کنید.

# ۴۵۵ / حدیث ششم

دافي ،كتاب الحجّة بالتمحيص ، صفحه ١٠٢ ، از كافي از معمر بن خلاد روايت كرده كه گفت:

سمعت أبا الحسن ﷺ يقول: ﴿ اللَّم ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُترَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنَّا وَهُم لَا يُفتَنُونَ ﴾ \، ثمّ قال لي: ما الفتنة ؟ قلت: جُعِلت فداك، الذي عندنا الفتنة في الدين، فقال: يُفتَنُونَ كما يُخلص الذهب؛ ٢

یعنی: شنیدم از ابی الحسن که در آیه ﴿ الّم ﴿ الّم ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن یُترَکُوا أَن یَقُولُوا آمَنًا وَهُم لَا یُفتنُونَ ﴾ که تلاوت فرمود و پس از آن فرمود برای من که: فتنه چیست؟ گفتم: فدایت شوم! آنچه که در نزد ما است مراد فتنه در دین است. پس فرمود: آزمایش کرده می شوند همچنان که طلا آزموده می شود. پس فرمود: خالص می شوند همچنان که طلا خالص می شود.

#### ۴۵۶ / حدیث هفتم

كانى، جزء سوم، باب (كراهية التوقيت »، مسنداً از على بن يقطين روايت كرده كه گفت: قال لى أبو الحسن الله: الشيعة تربّى بالأماني منذ مائتي سنة. قال: وقال يقطين

١. سورهٔ عنكبوت، آيهٔ ١-٢.

کتاب وافی، ج ۲، باب التمحیص والامتحان، ص ۴۳۳، ح ۹۴۷؛ و نیز ر.ک:کافی، ج ۱، ص ۳۷۰، ح ۴؛ غیبت نعمانی، ص ۲۰۹ - ۲۱۰ - ۲؛ بحارالأنوار، ج ۵، ص ۲۱۹، ح ۱۴ و ج ۵۲، ص ۱۱۵، ح ۵۲ و ج ۶۴، ص ۱۱۵ میر ص ۱۱۵، شمارهٔ ۵؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۱۴۸، شمارهٔ ۵؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۱۲۸: تفسیر المیزان، ج ۱۶، ص ۱۱۰.

لابنه عليّ : ما بالنا ؛ قيل لنا فكان ، وقيل لكم فلم يكن ؟ فقال له عليّ : إنّ الذي قيل لنا ولكم كان من مخرج واحد ، غير أنّ أمركم حضر فأُعطيتم محضه ، فكان كما قيل لكم ، وأنّ أمرنا لم يحضر ، فعلّلنا بالأماني .

فإن قيل لنا: هذا الأمر لايكون إلّا [إلى] مائتي سنة وثلاثمائة اسنة لقست القلوب ولرجع عامّة الناس عن الإسلام، ولكن قالوا: ما أسرعه، وما أقربه؛ تألّفاً لقلوب الناس، وتقريباً للفرج؛ ٢

یعنی: فرمود برای من ابوالحسن ـ یعنی: موسی بن جعفر اید ـ که: شیعه تربیت می شود به آرزوها زمان دویست سال است. گفت: و گفت یقطین به پسر خود علی: چه جهت دارد برای ماکه وقتی برای ماگفته می شود چیزی، می شود و چون برای شما گفته می شود، نمی شود؟ پس علی به او گفت: آنچه برای ما و شما هر دو گفته می شود هـ مه از یک جابیرون می آید، غیر این که امر شما وقتش می رسد، پس عطاکرده می شوید خالص آن را، پس همچنان که گفته شد می باشد و امر ما چون وقتش نرسیده، علّت آورده می شویم ما به آرزوها. پس اگر به ماگفته شود که: این امر نمی باشد مگر بعد از دویست و سیصد سال، هرآینه دل ها سخت می شود و عموماً از اسلام بر می گردند، ولیکن می گویند: چقدر بشتاب می آید و نزدیک است برای تألیف قلوب مردم و نزدیک کردن فرج.

#### ۴۵۷ / حدیث هشتم

داني، در باب «كراهية التوقيت»، صفحهٔ ١٠٣، از صدوق به اسناد خود مرفوعاً از علىّ بن يقطين روايت كرده كه گفت:

قلت: لأبي الحسن موسى ﷺ: ما بال ما روي فيكم من الملاحم ليس كما روي، وما

١. در مصدر: (أو ثلاثمائة).

۲. کانی، ج ۱، ص ۳۷۰، ح ۶، و نیز ر.ک: غیبت نعمانی، ص ۳۰۵-۳۰۶، ح ۱۴: غیبت شیخ طوسی، ص ۲۴۱-۳۰۴، ح ۲۴: غیبت شیخ طوسی، ص ۲۴۱-۳۴، ح ۲۲: مکیال المکارم، ج ۲، ص ۲۷۲ و ج ۲۷، ص ۲۷۲، ح ۲؛ مکیال المکارم، ج ۲، ص ۲۷۳ و ۲۷۳-۲۷۲ و ۲۷۴-۳۱۷.

روي في أعاديكم قد صح ؟ فقال ﷺ: إنّ الذي خرج في أعدائنا كان من الحقّ، فكان كما قيل، وأنتم علَّلتم بالأمانيّ، فخرج إليكم كما خرج ؛ \

یعنی: گفتم به ابی الحسن موسی ﷺ: چه جهت دارد که آنچه روایت می شود دربارهٔ شما از وقایع بزرگ نیست همچنان که روایت شده و آنچه که روایت می شود دربارهٔ دشمنان شما صحیح درمی آید؟ پس آن حضرت ﷺ فرمود: بدرستی که آنچه که در حق دشمنان ما بیرون می آید از جانب حق است. پس همچنان که گفته شد می باشد و شما علّت آورده می شوید به آرزوها، پس بیرون می آید به سوی شما همچنان که بیرون آمده است.

#### ۴۵۸ / حدیث نهم

السماء والعالم، در باب بلدان ممدوحه و مذمومه، صفحه ٣٣٩، مسنداً از ابوالحسن اوّل \_ يعنى: حضرت كاظم الله \_ روايت كرده كه فرمود:

رجل من أهل قمّ يدعو الناس إلى الحقّ. يجتمع معه قوم كزبر الحديد. لاتزلّهم الرياح العواصف، ولايملّون من الحرب، ولا يجبنون، وعلى الله يتوكّلون، والعاقبة للمتّقين؛ ٢

یعنی: مردی از اهل قم میخواند مردم را به سوی حق. جمع می شوند با او گروهی که مانند پاره های آهن اند در ثبات در دین و محکمی که نمی لغزاند آنها را بادهای سخت فتنه و فساد و از جنگ کردن ملول و خسته نمی شوند و دوری ازجنگ نمی کنند و بر خدا توکّل می کنند و عاقبت به خیری مخصوص پر هیزکاران است.

## ۴۵۹ / حدیث دهم

السماء و العالم، در همان باب، صفحه ٣٣٩، مسنداً از آن حضرت روايت نموده

ا. كــتاب وافــى، ج ٢، ص ٢٢٨، ذيــل حــديث ٩٣٩، و نــيز ر. ك: عــلل الشــرائـع، ج ٢، ص ٥٨١، ح ١٤٤ بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ١١١، ح ١٨؛ مكيال المكارم، ج ٢، ص ١٤۴.
 ٢. بحارالأنوار، ج ٥٧، ص ٢١۶، ح ٢٧.

كه فرمود: قُمَّ عش آل محمد، ومأوى شيعتهم، ولكن سيهلك [جماعة من] شبابهم بمعصية (بعقوبة خل) آبائهم، والاستخفاف والسخريّة بكبرائهم ومشايخهم، ومع ذلك يدفع الله عنهم شرّ الأعادي وكلّ سوء؛ ١

یعنی: قم زیستنگاه آل محمد و مأوای شیعیان ایشان است ولیکن زود باشد که هلاک شوند جوانان ایشان به گناه کردن ـ یا عقوبت کردن ـ پدرانشان و سبک شمردن و سخریه کردن به بزرگانشان و پیرانشان و با این حالت دفع میکند خدا از ایشان بدی دشمنان را و هر گونه بدی که باشد.

غيبت طوسي، صفحة ٢٩١، از ابن اسباط از حسن بن جهم روايت كرده:

قال: سألت أبا الحسن عن شيء من الفرج، فقال: أولست تعلم أنّ انتظار الفرج مسن الفرج؟ قلت: لا أدري إلّا أن تعلّمني، فقال: نعم، انتظار الفرج من الفرج؛ ٢

گفت: پرسیدم از ابی الحسن الله از چیزی از فرج. پس فرمود: آیا نمی دانی که انتظار فرج داشتن از فرج است. گفتم: نمی دانم مگر این که تعلیم دهی مرا. پس فرمود: آری، انتظار فرج داشتن از فرج است.

# . ۴۶ / حدیث یازدهم

إكمال الدين صدوق، صفحه ٢٠٥، مسنداً از يونس بن عبدالرحمن روايت كرده كه گفت:

١. بحارالأنوار ، ج ٥٧، ص ٢١٤، ح ٣١.

۲. غيبت شيخ طوسى، ص ۴۵۹، ح ۴۷۱، و نيز ر. ک: بـ حارالأنـوار، ج ۵۲، ص ۱۳۰ ـ ۱۳۱، ح ۲۹؛ مكـيال المكارم، ج ۲، ص ۲۷۳.

ثمّ قال ﷺ: طوبى لشيعتنا، المتمسّكين بحبلنا في غيبة قائمنا، الثابتين على موالاته والبراءة من أعدائنا. أُولئك منّا، ونحن منهم. رضوا بنا أئمّة، ورضينا بهم شيعة. فطوبى لهم، ثمّ طوبى لهم. هم والله معنا في درجاتنا يوم القيامة؛ ا

یعنی: داخل شدم بر موسی بن جعفر اید ، پس گفتم: ای پسر رسول خدا! تویی قائم به حق ؟ فرمود: منم قائم به حق ولیکن قائمی که پاک می کند زمین را از دشمنان خدای عز وجل و پر می کند آن را از عدل همچنان که پر از ظلم و جور شده باشد، آن پنجمین از فرزندان من است. برای او غیبتی است که طول می کشد مدت آن از ترس نفس او مرتد می شوند دربارهٔ او گروه هایی و ثابت می مانند در امامت او گروه های دیگر. پس آن حضرت ی فرمود: خوشا به حال شیعیان ما! آنهایی که چنگ می زنند به ریسمان و لایت ما در زمان غیبت قائم ما. آن کسانی که ثابت اند در دوستی ما و بیزاری از دشمنان ما. این گروه از ما هستند و ما هم از ایشانیم. خشنود شده اند به این که ما امام های ایشان باشیم و ما هم خشنودیم که آنها شیعیان ما باشند. پس خوشا به حال ایشان! باز خوشا به حال ایشان! باز خوشا به حال ایشان! باز خوشا به حال ایشان! به ذات خدا قسم است که در درجه های ما هستند در روز قیامت.

# ۴۶۱ / حدیث دوازدهم

إكمال الدين ، صفحة ٢٠٩ ، مسنداً از زياد ازدي روايت كرده كه گفت:

سألت سيّدي موسى بن جعفر عن قول الله \_عز وجل \_: ﴿ وأسبَعَ عَلَيكُم نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ ، ٢ فقال ﷺ : النعمة الظاهرة الإمام الظاهر، والباطنة الإمام الغائب. فقلت له: ويكون في الأنقة من يغيب؟ قال: نعم، يغيب عن أبصار الناس شخصه، ولا يغيب عن قلوب المؤمنين ذكره، وهو الثاني عشر [منّا]. يسهّل الله له كلّ عسير، ويذلّل له كلّ صعب،

کمال الدین و تمام النعمة، ص ۳۶۱، ح ۵، و نیز ر.ک: کفایة الأثر، ص ۲۶۹ ـ ۲۷۰: إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۳۹ ـ ۲۲۰: کشف الغمة، ج ۳، ص ۳۳۱: بحارالأنوار، ج ۵۱، ص ۱۵۱، ح ۶: الزام الناصب، ج ۱، ص ۱۹۸ ـ ۱۹۹: مکیال المکارم، ج ۱، ص ۳۳.

٢. سورة لقمان، آية ٢٠.

ويظهر له كنوز الأرض، ويقرّب له كلّ بعيد، ويفني ابه كلّ جبّار عنيد، ويهلك على يديه كلّ شيطان مريد. ذلك ابن سيّدة الإماء الذي تخفى على الناس ولادته؛ ٢

یعنی: پرسیدم از آقایم موسی بن جعفر پی از گفتهٔ خدای عزوجل - از معنای آیهای که می فرماید: ﴿ و تمام گردانیده است خدا بر شما نعمتهای ظاهره و باطنه را ﴾ ، پس امام پ فرمود: نعمت ظاهره امام ظاهر است و نعمت باطنه امام غایب است. پس گفتم به آن حضرت که: در میان ائمه کسی هست که غایب شود ؟ فرمود: آری شخص او از نظرهای مردم غایب می شود ، امّا ذکر او از دلهای مؤمنین غایب نمی شود و آن امام دوازدهم است که آسان می گرداند خدا برای او هر مشکلی را و خوار می کند برای او هر دشواری ای را و ظاهر می کند برای او هر دوری را و نابود می کند برای او هر سرکش ستمکاری را و هدک کند به دو دست او هر شیطان تمرّد کننده ای را و او پسر سیّده و بزرگ کنیزان است که ولادت او بر مردم مخفی می شود.

## ۴۶۲ / حدیث سیزدهم

اختصاص شیخ مفید، صفحهٔ ۲۶۱، علی بن ابراهیم جعفری از مسلم، غلام ابی الحسن ﷺ، روایت کرده که گفت:

سأله رجل فقال له: الترك خير، أم هؤلاء؟ قال: فقال: [إذا صرتم إلى التسرك يسخلون بينكم وبين دينكم؟ قال: قلت: نعم، جعلت فداك، قال: فقال: ] هـؤلاء يـخلون بـينكم وبين دينكم؟ قال: قلت: لا، بل يجهدون على قتلنا. قال: فإن غـزوهم أُولئك فـاغزوهم

۱. در مصدر: (ویبیر).

۲. کمال الدین و تمام النعمة، ص ۳۶۸ - ۳۶۹، ح ۶، و نیز ر. ک: کفایة الأثر، ص ۲۷۰ - ۲۷۱؛ الخرائیج و الجرائح، ج ۳، ص ۱۲۴؛ بحارالأنوار، ج ۲۴، ص ۵۳، و الجرائح، ج ۳، ص ۱۲۸؛ بحارالأنوار، ج ۲۴، ص ۵۳، ح ۸و ج ۵۱، ص ۶۴ و ص ۱۵۰ - ۱۵۱، ح ۲؛ تفسیر اصفی، ج ۲، ص ۱۷۹؛ تفسیر صافی، ج ۴، ص ۱۴۸؛ تفسیر نور الثقلین، ج ۴، ص ۲۱۲، ح ۸۱؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۷۸ و ۴۲۵؛ مکیال المکارم، ج ۱، ص ۲۸۸؛ تفسیر المیزان، ج ۱۶، ص ۲۲۹.

## معهم \_أو أعينوهم عليهم (الشكّ من أبي الحسن ﷺ ) ـ ؟ ا

یعنی: پرسید از آن حضرت ـ یعنی: از حضرت موسی بن جعفر ﷺ ـ مردی که: آیا ترک بهتر است، یا این جماعت ـ یعنی: بنی عبّاس ـ ؟ گفت: پس آن حضرت فرمود: این جماعت خالی میکنند ـ یا حایل می شود ـ میان شما و میان دین شما ـ یعنی: دین شما را از شمامی گیرند ـ ؟ گفت: نه، بلکه کوشش میکنند بر کشتن ما. فرمود: پس اگر جنگ کنند این جماعت ـ یعنی: ترکها ـ با ایشان، پس شما هم با آنها بـ جنگید ـ یا کمک کنید ایشان را بر جنگیدن با آنها.

مؤلّف گوید: کلمهٔ «أو» در فرمایش آن حضرت: «أو أعینوهم» به معنای تردید متعارف نیست، بلکه برای تخییر است \_ یعنی: در جنگ کردن با ایشان یاکمک کردن به ایشان هر کدام که بخواهید مخیر می باشید \_ و ممکن است که کلمهٔ «مولی» در میان کلمهٔ «الشك» و کلمهٔ دأبی الحسن» سقط شده باشد و تردید از راوی باشد، والله العالم.

## ۴۶۳ / حدیث چهاردهم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۱۵۳ ، از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

إذا فُقِدَ الخامس من وُلدي، سلبت الرحمة من قلوب شيعتنا، حتى يظهر القائم. الله، الله في أديانكم. لايزيلنّكم عنها أحد؛ فإنّه لابدّ لصاحب هذا الأمر من غيبة يرجع فيها كثيرون ممّن يقولون بهذا الأمر؛ ٢

یعنی: زمانی که ناپدید شد \_یعنی: غیبت کرد \_ پنجم از فرزندان من، کنده می شود رحمت از دلهای شیعیان ما تا این که قائم ظاهر شود. خدا را فراموش نکنید. خدا را فراموش نکنید. خدا را فراموش نکنید در نگاهداشتن دینهای خود. زایل نکند کسی دینهای شما را؛ زیرا که ناچار است از این که صاحب این امر غیبت کند و برگردند در زمان غیبت او مردمانی بسیار از دین خود از کسانی که قائل به این امر می باشند.

۱. اختصاص، ص ۲۶۱، و نيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ۹۷، ص ۲۷ ـ ۲۸، ح ۳۵. ۲. ملاحم و فتن، ص ۲۵۴، ح ۵۲۱.

## ۴۶۴ / حدیث پانزدهم

غيبت نعماني، صفحهٔ ١١٢، مسنداً از ابراهيم بن هَليل روايت كرده كه گفت:

قلت لأبي الحسن ﷺ: جعلت فداك، مات أبي على هذا الأمر، وقد بلغت من السنين ما قد ترى. أموت ولا تخبرني بشيء. فقال: يا أبا إسحاق، أنت تعجل. فقلت: إي والله، أعجل، وما لي لا أعجل، وقد بلغت أنا من السنّ ما قد ترى؟ فقال: أما والله \_يا أبا إسحاق \_ ما يكون ذلك حتى تميّزوا وتمحّصوا، وحتى لايبقى منكم إلّا الأقلّ، ثمّ صفر كفه؛ إسحاق \_ ما يكون ذلك حتى تميّزوا وتمحّصوا، وحتى لايبقى منكم إلّا الأقلّ، ثمّ صفر كفه؛ يعنى: گفتم به ابى الحسن \_ يعنى: موسى بن جعفر ﷺ \_: فدايت شوم! پدر من مرد در انتظار اين امر \_ يعنى: فرج آل محمّد ﷺ و من هم به سالهايي رسيدهام كه مي بيني. مي ميرم و به من خبر ندادي چيزي را. پس فرمود: اي ابااسحاق! تو تعجيل مي كني. گفتم: بلي، والله تعجيل مي كنم و چرا تعجيل نكنم و حال آن كه به پايهاي از سن رسيدهام كه مي بيني؟ پس فرمود: آگاه باش. به ذات خدا قسم است \_اي ابواسحاق! \_ كه نمي باشد اين امر تا اين كه مردم خوب و بداز هم تميز داده شوند و امتحان كرده شوند و تا اين كه باقي نماند از ايشان مگر كمتر كسي. پس خالي نمود كف خود را.

# قسمت دوم از بخش هشتم در اخبار رضویّه

## ۴۶۵ / حديث اول

ارشاد مفيد، صفحه ٣٣٩، به سند خود از حضرت رضا الله روايت كرده كه فرمود: لا يكون ما تمدّون إليه أعناقكم حتى تميّزوا وتمحّصوا، فلا يبقى منكم إلّا القليل، ثمّ قرأ: ﴿ الّمَ \* أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُترَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنَّا وَهُم لَا يُفتَنُونَ ﴾ ٢، ثـمّ قـال: إنّ

۱. غیبت نعمانی، ص ۲۱۶، ح ۱۴، و نیز ر.ک: بـحارالأنـوار، ج ۵۲، ص ۱۱۳ ـ ۱۱۴، ح ۲۹؛ إلزام النــاصب، ج ۱، ص ۲۳۹؛ مكيال المكارم، ج ۲، ص ۱۷۸.

٢. سورة عنكبوت، آية ١-٢.

من علامات الفرج حدثاً يكون بين المسجدين، ويقتل فلان من ولد فلان خمسة عشر كبشاً من العرب؛ ا

یعنی: نمی باشد آنچه که گردن برای آن می کشید ـ یعنی: فرج آل محمّد ـ تا این که تمیز داده شوید و امتحان کرده شوید. پس باقی نمی ماند از شما مگر اندکی. پس این آیه را تلاوت فرمود: ﴿ الّم ﴿ أَحَسِبَ النّاسُ أَن یُترَکُوا أَن یَقُولُوا آمَنًا وَهُم لَا یُفتَنُونَ ﴾؛

یعنی: منم خدای داناتر. آیا گمان می کنند مردم این که واگذارده شوند به ایس که یعنی: منم خدای داناتر. آیا گمان امتحان کرده نمی شوند ؟ پس از آن فرمود: بدرستی می گویند: ایمان آوردیم ، و ایشان امتحان کرده نمی شوند و میان دو مسجد ـ یعنی: که از علامات فرج حادثه ای است که واقع می شود در میان دو مسجد ـ یعنی: مسجد الحرام و مسجد مدینه ـ و می کشد فلان پسر فلان پانزده نفر شجاع از عرب را.

## ۴۶۶ / حدیث دوم

غیبت طوسی، صفحهٔ ۲۸۳، سعد بن عبدالله به سند خود از حسن بن محبوب از ابی الحسن الرضا ﷺ روایت کرده از حدیث طویلی که موضع حاجت از آن را مختصر کرده که آن حضرت فرمود:

لابد من فتنة صمّاء صيلم، يسقط فيها كلّ بطانة ووليجة، وذلك عند فقدان الشيعة الثالث من ولدي. يبكي عليه أهل السماء وأهل الأرض، وكم من مؤمن متأسّف حرّان حزين عند فقد الماء المعين. كأنّي بهم أسرّ ما يكونون، وقد نودوا نداءً يسمعه من بعُدكما يسمعه من قرُب. يكون رحمة للمؤمنين، وعذاباً للكافرين.

فقلت: وأيّ نداء هو؟ قال: ينادَون في رجب ثلاثة أصوات من السماء. صوتاً منها: ﴿ أَلَا لَعْنَهُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ ، ٢ والصوت الثاني: ﴿ أَزِفَتِ الْآزِفَةُ ﴾ ٣ [يا معشر المؤمنين]،

۱. ارشاد، ج ۲، ص ۳۷۵ ـ ۳۷۶ و نیز ر. ک: غیبت نعمانی ، ص ۲۱۶ ـ ۲۱۷ ، ح ۱۶ ؛ الخرائج والجرائح ، ج ۲، ص ۱۵۹ ـ ۲۱۰ و نیز ر. ک: غیبت نعمانی ، ص ۲۱۶ ـ ۲۱۷ ، ص ۱۵۰ ، ص ۱۱۶ ؛ الزام الناصب ، ص ۱۱۶۹ ـ ۲۱۰ ؛ الزام الناصب ، ج ۱، ص ۷۷ و ج ۲، ص ۱۰۵ و ۱۲۹ ؛ مکیال المکارم ، ج ۲، ص ۳۱۸ . ۲۱ . ص ۲۱۸ . ۲ . ص ۲۸ . مصورة هود ، آیهٔ ۸۷ . ۳ . سورة هود ، آیهٔ ۸۷ . ۳ . سورة نجم ، آیهٔ ۵۷ .

والصوت الثالث يرون بدناً بارزاً نحو عين الشمس: هذا أمير المؤمنين قد كرّ في هــلاك الظالمين.

وفي خبر الحميريّ: والصوت بدن يُرى في قرن الشمس، يقول: إنّ الله بعث فلاناً، فاسمعوا له وأطيعوا.

وقالا جميعاً: فعند ذلك يأتي الناس الفرح، وتودّوا الناس لوكانوا أحياء، ويشفي الله صدور قوم مؤمنين؛ \

یعنی: ناچار است از فتنهٔ بسیار شدید سختی که ساقط شود در آن هر داخل شونده و اهل سرّی که مورد و ثوق باشد و این فتنه و قتی روی می دهد که فرقهٔ شیعهٔ دوازده امامی گم کرده باشند سومین حجّت و امامی را که از پسر من به وجود می آید که گریه کند بر او اهل آسمان و اهل زمین و چه بسیار از مؤمنی که اندوهناک و دلسوخته و محزون شود نزد نایافت شدن آب گوارا ـ یعنی: آن امام مفقود. گویا می بینم ایشان را داخل در شادی و سرور شوند زمانی که بوده باشند که ندا کرده شوند به ندایی که شنیده شود از مسافت دور همچنان که از نزدیک شنیده شود که آن ندای رحمت است برای کسانی که کافرند. پس عرض کردم: برای کسانی که کافرند. پس عرض کردم: چه ندایی است آن ندا؟

فرمود: ندا کرده می شوند در ماه رجب به سه صدا از آسمان که یکی از آنها این جمله را گوید که: آگاه باشید! لعنت خدا بر ستمکاران است. ندای دوم گوید: نزدیک شد قیامت. ندای سوم دیده می شود بدنی آشکارا مقابل چشمهٔ آفتاب که: این است امیرالمؤمنین که برگشته است به دنیا برای هلاک کردن ستمکاران.

۱. غیبت شیخ طوسی، ص ۴۲۹ - ۴۴۰ و الإمامة و البرد درک: غیبت نعمانی، ص ۱۸۶ - ۲۸: الإمامة والتبصرة، ص ۱۸۶ م ۱۸۰ عیون أخبار الرضا ﷺ، ج ۱، ص ۱ - ۱۰ م ۱۴: کمال الدین و تمام النعمة، ص ۱۷۳ - ۲۷۱ م تو ۴: الخرائج والجرائح، ج ۲، ص ۱۱۶۸ - ۱۱۶۹ م ۶۵: بحارالأنوار، ج ۵۱ می ۱۵۲ م ۲۷۰ م ۲۵: بحارالأنوار، ج ۵۱ می ۱۵۲ م ۲۵۰ م ۲۸۶ می ۱۵۲ م ۲۹؛ تفسیر نور الثقلین، ج ۵، ص ۲۸۶ م ۲۹؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۱۹۹.

و در خبر حمیری است که: صوت بدنی است که دیده می شود در شاخ آفتاب که می گوید: خدا برانگیخت فلان را \_ یعنی: مهدی آل محمّد را -، پس بشنوید فرمان او را و اطاعت کنید.

(و در هر دو خبر است که: گفتند هر دو راوی:) پس همهٔ مردمان در آن وقت به فرح و شادی در آیند و شفا دهد خدا سینه های ایشان را و سینه های گروه اهل ایمان را.

## ۴۶۷ / حدیث سوم

غيبت طوسى، صفحة ٢٨٥، مسنداً از حضرت رضا ﷺ روايت كرده كه فرمود: إنَّ من علامات الفرج حدثاً يكون بين الحرمين. قلت: وأيَّ شيء يكون الحدث؟ فقال: عصبيّة تكون بين الحرمين، ويقتل فلان من ولد فلان خمسة عشر كبشاً؛ ١

یعنی: بدرستی که از نشانه های فرج حادثه ای است که در میان دو حرم مکّه و مدینه می باشد. گفتم: آن حادثه چه چیز است؟ فرمود: عصبیّتی است که در میان دو حرم واقع شود و می کشد فلان که از پسران فلان است پانزده نفر شجاعی را که سرلشکر جنگی باشند.

## ۴۶۸ / حدیث چهارم

کمال الدین و تمام النعمه در باب علامات ظهور به سند خود از ابی صلت هـروی روایت کرده که گفت:

قلت للرضا ﷺ: ما علامة القائم \_صلوات الله عليه \_ منكم، إذا خرج ؟ فقال: علامته أن يكون شيخ السنّ، شابّ المنظر، حتّى إنّ الناظر إليه ليحسّبه ابن أربعين سنة أو دونها، وإنّ من علاماته أن لايهرم بمرور الأيّام والليالي عليه حتّى يأتيه أجله ؟

١. غيبت شيخ طوسي، ص ٢٤٨، ح ٢٤٧، و نيز ر. ک: بعارالأنوار ، ج ٥٢، ص ٢١٠ ـ ٢١١، ح ٥٥.

٢. كمال الدين و تمام النعمة، ص ۶۵۲، ح ۱۲، و نيز ر.ك: إعلام الورى بأعلام الهدى، ج ٢، ص ٢٩٥؛ الخرائج والجرائح، ج ٣، ص ١١٧٠ ـ ١١٧١، ذيل حديث ٤٥؛ بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٨٥، ح ١٤.

یعنی:گفتم به حضرت رضا صلوات الله علیه که: چیست علامت قائم صلوات الله علیه که از شما می باشد زمانی که بیرون آید؟ پس فرمود: نشانهٔ آن این است که از حیث سن پیر سالخورده است ولیکن در نظر جوان است که بیننده گمان کند که چهل سال یاکمتر دارد و از نشانه های اوست که به مرور زمان پیر نمی شود، هرچند روزها و شبه ابر او بگذرد، تا وقتی که مدّت او بیاید.

#### ۴۶۹ / حدیث پنجم

إثبات الهداة شيخ حرّ عاملي، جزء هفتم، باب علامات المهدي، صفحه ٣٩٢، مسنداً از حضرت رضا على روايت كرده در حديث قائم على كه فرمود:

فإذا خرج أشرقت الأرض بنور ربّها، ووضع ميزان العدل، فلا يظلم أحد أحداً، وتطوى له الأرض، ولا يكون له ظلّ، وهو الذي ينادى من السماء باسمه. يسمعه جميع أهل الأرض بالدعاء إليه. يقول: ألا، إنّ حجّة الله قد ظهر؛ \

یعنی: پس چون بیرون آید، روشن می کند زمین را به نور تربیت کنندهٔ زمین و بنا می گذارد ترازوی عدل را. پس ستم نمی کند احدی احدی را و پیچیده می شود برای او زمین و از برای او سایه ای نباشد و اوست آن کسی که ندا کرده می شود از آسمان به نام او که می شنود آن ندا را همهٔ اهل زمین به دعوت کردن به سوی او. می گوید: آگاه باشید که حجّت خدا از روی تحقیق ظاهر شد.

#### ۴۷۰ / حدیث ششم

إثبات الهداة، در همان جزء و همان باب، صفحة ٢١٤، مسنداً از احمد بن محمّد بن

۱. إثبات الهداة، ج ٣، ص ٧١٩، ح ١٧، و نيز ر. ک: كمال الدين و تمام النعمة، ص ٣٧٢، ذيل حديث ٥؛ كفاية الأثر، ص ٢٧٥؛ إعلام الورى بأعلام الهدى، ج ٢، ص ٢٤١؛ كشف الغمّة، ج ٣، ص ٣٣٢؛ صراط مستقيم، الأثر، ص ٢٣٠؛ بحارالأنوار، ج ٥٦، ص ٣٢٢، ذيل حديث ٢٩؛ غاية المرام، ج ٧، ص ٩٠؛ تفسير نور الثقلين، ج ۴، ص ٢٧٠، ذيل حديث ١٦؛ ينابيع المودّة، ج ٣، ص ٢٩٧ و ٣٨٧؛ إلزام الناصب، ج ١، ص ١٥٥؛ مكيال المكارم، ج ١، ص ١١٥.

ابىنصر روايت كرده از حضرت رضا ب كه گفت:

قلت له: إنّ ثعلبة بن ميمون حدّثني عن عليّ بن المغيرة، عن زيد العميّ، عن عليّ بن الحسين ﷺ، قال: يقوم قائمنا لموافاة الناس منه. قال: يقوم القائم بلا سفيانيّ؟ إنّ أمر القائم حتم من الله، ولا يكون قائم إلّا بسفيانيّ، الحديث؛ ١

یعنی: گفتم به آن حضرت که: ثعلبه پسر میمون حدیث کرد مرا از علیّ بن مغیره از زید العمی از علیّ بن الحسین الله که فرمود: قیام می کند قائم ما برای گرفتن مردم حق را از او. فرمود: قیام می کند بدون سفیانی ؟ \_ یعنی: بدون قیام سفیانی قائم قیام نخواهد کرد. بدرستی که امر قائم حتم است از جانب خدا و امر سفیانی هم حتم است از جانب خدا و قائم نمی باشد مگر به سفیانی.

#### ۴۷۱ / حدیث هفتم

غیبت نعمانی، صفحهٔ ۱۳۴، مسنداً از محمد بن ابی نصر از حضرت رضا ﷺ روایت کرده که فرمود:

قبل هذا الأمر السفياني واليماني والمرواني وشعيب بن صالح، وكف يقول مذا وهذا؟ يعنى: پيش از اين امر \_ يعنى: قيام قائم \_ خروج سفيانى و يمانى و مروانى و شعيب بن صالح و كفى است كه مى گويد اين را و اين را .

## ۴۷۲ / حدیث هشتم

غيبت نعماني ، صفحة ١٢٥ ، مسنداً از احمد بن ابي نصر روايت كرده كه گفت : سمعت الرضا على يقول: قبل هذا الأمر يبوح ، فلم أدرِ ما اليبوح ، فحججت فسمعت

إثبات الهداة، ج ٢، ص ٧٣٠، ح ٧٢، و نيز ر. ك: قرب الإسناد، ص ٣٧۴، ح ١٣٢٩؛ بحارالأنوار، ج ٥٠.
 من ١٨٢، ح ٥: مكيال المكارم، ج ١، ص ٣٥٨.

۲. در مصدر: (فكيف يقول).

٣. غيبت نعماني، ص ٢۶٢، ح ١٢، و نيز ر. ک: بحارالأنوار ، ج ٥٢، ص ٢٣٣، ح ٩٩.

## أعرابيّاً يقول: هذا يوم يبوح، فقلت له: ما اليبوح؟ فقال: الشديد الحرّ؛ ١

یعنی: شنیدم از حضرت رضا که می فرمود: پیش از ظهور این امر \_یعنی: قائم از خیر است و من ندانستم که یبوح چیست، تا این که حج گزاردم. شنیدم که مردی اعرابی گفت: این روز روز یبوح است. به او گفتم که: یبوح چیست؟ پس گفت: روزی که سخت است گرمی آن.

#### ۴۷۳ / حدیث نهم

غيبت نعماني ، صفحه ١٤٣ ، مسنداً از حسن بن جهم روايت كرده كه گفت:

قلت للرضا ﷺ : أصلحك الله ، إنّهم يتحدّثون أنّ السفيانيّ يقوم وقد ذهب سلطان بني العبّاس، فقال : كذبوا. إنّه ليقوم وإنّ سلطانهم لقائم ؛ ٢

یعنی: گفتم به حضرت رضا ﷺ: أصلحك الله! بدرستی كه ایشان \_یعنی: عامّه \_ حدیث می كنند كه سفیانی قیام می كند در حالی كه سلطنت بنی عبّاس رفته باشد \_ یعنی: منقرض شده باشد. پس فرمود: دروغ می گویند. بدرستی كه او قیام می كند در وقتی كه سلطنت آنها بر پا باشد.

#### ۴۷۴ / حدیث دهم

قرب الإسناد، صفحه ۱۷۰، به سند خود از احمد بن محمّد بن ابى نصر از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

قدّام هذا الأمر قتل بيوح. قلت: وما البيوح؟ قال: دائم لايفتر؟ "

یعنی: پیش از این امر \_یعنی: پیش از قیام قائم \_قتل بیوح است. گفتم: بیوح چیست؟ فرمود: یعنی: همیشه که بین آن فتور نباشد.

١. غيبت نعماني، ص ٢٧٩، ح ۴۴، و نيز ر. ک: بحارالأنوار ، ج ٥٢. ص ٢٤٢، ح ١١٣.

٢. غيبت نعماني . ص ٣١٥ ، ح ١١ ، و نيز ر . ك : بحارالأنوار ، ج ٥٢ . ص ٢٥١ ، ح ١٣٩ .

٣. قرب الإسناد، ص ٢٨٤، ح ١٢٥٦، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ١٨٢، ح ٤.

مؤلف گوید: لغت «بیوح» در بعض از نسخه ها به باء یک نقطه در زیر و بعد از آن یاء دو نقطه در زیر نوشته شده و در بعضی به عکس آن اوّل یاء دو نقطه دار و بعد باء یک نقطه دار است و در بعضی از نسخه ها بُوح - به باء و واو - است بدون یاء. بنابر اوّل و سوم به معنای اختلاف و اختلاط در امر است و اگر «یَبوح» باشد به معنی مستأصل است از «استباح القوم، أی: استأصلهم» - یعنی: قتلی که مستأصل و بیچاره کند قوم را و در متن خبر به دائم که فترهای در آن نباشد - چنان که در بعضی از اخبار دیگر نیز وارد شده که قبل از ظهور از ماه صفر تا ماه صفر بعد مدّت یک سال جنگ ادامه دارد و به معنای روز بسیار گرم هم از قول مرد اعرابی در حدیث چهار صد و هفتاد و یک گذشت و مراد از استیصال که قبلاً ذکر شد ریشه کن کردن است.

## ۴۷۵ / حدیث یازدهم

سيزدهم بحار الأنوار ، صفحهٔ ۱۸۶ ، از كمال الدين صدوق مسنداً از ريّان بن صلت روايت كرده كه گفت:

قلت للرضا ﷺ: أنت صاحب هذا الأمر؟ فقال: أنا صاحب هذا الأمر، ولكنّي لست بالذي أملاها عدلاً كما مُلِئت جوراً، وكيف أكون ذاك على ما ترى من ضعف بدني؟ وإنّ القائم هو الذي إذا خرج كان في سنّ الشيوخ، ومنظر الشباب، قويّاً في بدنه، حتّى لو مدّ يده إلى أعظم شجرة على وجه الأرض لقلعها، ولو صاح بين الجبال لتدكدكت صخورها. يكون معه عصا موسى وخاتم سليمان. ذاك الرابع من ولدي. يغيبه الله في ستره ما شاء الله، ثمّ يظهره، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئت ظلماً وجوراً ؛ ا

یعنی: گفتم به حضرت رضا الله که: تویی صاحب این امر ؟ فرمود: منم صاحب این امر و لیکن من نیستم آن کسی که پر میکند زمین را از عدل همچنان که پر شده

۱. بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۲۲، ح ۳۰، و نيز ر. ک: کمال الدين وتمام النعمة، ص ۲۷۶، ح ۷؛ إعلام الورن بأعلام الهدى، ج ۲، ص ۲۴۰ ـ ۲۴۱؛ کشف الغمّة، ج ۲، ص ۲۲۱؛ صراط مستقيم، ج ۲، ص ۲۱۹؛ مکيال المکارم، ج ۱، ص ۲۴.

باشد از ستمگری و چگونه من او باشم با این ناتوانی که در بدن من میبینی ؟ و بدرستی که قائم آنچنان کسی است که چون ظاهر شود در سن پیری است ، ولی در نظر جوان می نماید به زی جوانان . قوّه ای در بدن او باشد که اگر دست خود را دراز کند به بزرگ ترین درختی که بر روی زمین باشد هرآینه از جا می کند آن را ، و اگر صیحه زند در میان کوه ها هرآینه ریز ریز شود سنگهای سخت آن . با او می باشد عصای موسی و انگشتر سلیمان . این است چهارمین از فرزندان من که پنهان می کند خدا او را در پردهٔ غیب خود آنچه که می خواهد . پس ظاهر می گرداند او را . پس پر می کند زمین را از عدل و داد همچنان که پر شده باشد از ظلم و جور .

## ۴۷۶ / حدیث دوازدهم

سيزدهم بحار الأنوار ، صفحة ١٥٥ ، مسنداً از حسين بن خالد روايت كرده از حضرت رضا على:

قال: قلت: جعلت فداك، حديث كان يرويه عبد الله بن بكير عن عبيد بن زرارة، قال: فقال لي: وما هو؟ قال: قلت له: روى عن عبيد بن زرارة أنّه لقي أبا عبد الله في السنة التي خرج فيها إبراهيم بن عبد الله بن الحسن، فقال له: جعلت فداك، إنّ هذا قد ألّف الكلام وسارع الناس إليه، فما الذي تأمر به؟ فقال: اتّقوا الله، واسكنوا ما سكنت السماء والأرض. قال: وكان عبد الله بن بكير يقول: والله، لئن كان عبيد بن زرارة صادقاً فما من خروج وما من قائم.

قال: فقال لي أبو الحسن ﷺ: الحديث على ما رواه عبيد، وليس على ما تأوّله عبد الله بن بكير. إنّما عنى أبو عبد الله بقوله: «ما سكنت السماء» من النداء باسم صاحبك، و«ما سكنت الأرض» من الخسف بالجيش؛ ا

۱. بحارالأنوار ، ج ۵۲ ، ص ۱۸۹ ، ح ۱۷ ، و نيز ر. ک : عيون اخبار الرضا ﷺ ، ج ۲ ، ص ۲۷۷ ، ح ۷۵ : معانى الأخبار ، ص ۲۶۶ ـ ۲۶۰ ، ح ۲۷ ، ص ۲۷۴ ، ح ۱۳ .

یعنی: گفت: گفتم: فدایت شوم! حدیثی بود که روایت می کرد آن را عبدالله بن بکیر از عبید بن زراره. گفت: پس فرمود: چیست آن حدیث؟ گفتم به آن حضرت که: روایت می کرد از عبید بن زراره که او ملاقات کرده اباعبدالله پی را در سالی که ابراهیم بن عبدالله بن حسن خروج کرد. پس به آن حضرت عرض کرده که: فدایت شوم! بدرستی که این بیعنی: ابراهیم بن عبدالله بن الحسن - تألیف کلام کرده و مردم بشتاب به سوی او می روند. پس شما چه می فرمایید به این امر؟ فرمود: بپرهیزید از خدا و ساکن باشید تا زمانی که آسمان و زمین ساکن است. گفت راوی - یعنی: حسین بن خالد ـ که: عبدالله بن بکیر می گفت: اگر عبید بن زراره راست بگوید، هیچ خروجی و هیچ قائمی نیست.

راوی گفت: پس حضرت ابوالحسن با به من فرمود: حدیث همچنان است که عبید روایت کرده ولیکن تأویلی که عبدالله بن بکیر کرده صحیح نیست و جز این نیست که ابوعبدالله که فرموده: «ما سکنت السماء» مراد آن حضرت صیحهٔ آسمانی به نام صاحب تو می باشد و مراد از «ما سکنت الأرض» فرو رفتن لشکر سفیانی است به زمین.

## ۴۷۷ / حدیث سیزدهم

السماء و العالم، صفحة ٣٣٩، از محمّد بن يعقوب كليني به اسناد خود از حضرت رضا الله روايت كرده كه فرمود:

إذا عمّت البلدان الفتن، فعليكم بقم وحواليها ونواحيها؛ فإنّ البلاء مرفوع عنها ٢٠٠٠ يعنى: وقتى كه عموميّت بيداكرد فتنه ها در همهٔ شهرها، بر شما باد به ساكن شدن در قم و اطراف و جوانب آن؛ زيراكه بلااز آن جاها برداشته شده است.

۱. در مصدر: (مدفوع عنها).

٢. بحارالأنوار . ج ٥٧ ، ص ٢١٤ ، ح ٢٢ وص ٢١٧ ، ح ٢٤ وص ٢٢٨ . ح ٤١ .

# قسم سوم از بخش هشتم در اخبار تقویّه

#### ۴۷۸ / حدیث اول

سيزدهم بحار الأنوار ، صفحه ١٧٠ ، از غيبت نعماني مسنداً از داود بن ابي القاسم روايت كرده:

قال: كنّا عند أبي جعفر محمّد بن عليّ الرضا ( على )، فجرى ذكر السفيانيّ وما جاء في الرواية من أنّ أمره من المحتوم، فقلت لأبي جعفر على : هل يبدو لله في المحتوم؟ قال: نعم. قال له: فيجاز الله أن يبدو لله في القائم؟ قال: القائم من الميعاد؟ "

یعنی: گفت: بودیم نزد ابی جعفر محمّد بن علی الرضا بید. پس ذکر سفیانی در میان آمد و آنچه که در روایت وارد شده ـ که: امر خروج او از حتم شده هاست. پس به ابی جعفر بی عرض کردم که: آیا در چیزی که حتم شده است بدا برای خدا در آن رو می دهد؟ فرمود: آری. پس به آن حضرت گفت که: پس جایز است که بدا برای خدا حاصل شود در امر قائم بی و فرمود: قیام قائم از وعده داده شده هاست ـ یعنی: بدا در آن حاصل نمی شود.

در ذیل این حدیث علامهٔ مجلسی - أعلی الله مقامه - بیانی دارد که مفاد آن این است که: شاید برای محتوم معنی هایی باشد که در بعض از آنها ممکن باشد که بدا در آن حاصل شود و فرمایش حضرت که فرموده: «من المیعاد» اشاره به آن است که ممکن نیست بدا در آن به دلیل قول خدای تعالی که فرموده: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا یُخلِفُ المِیعَادَ ﴾ و قیام قائم از

۱. این کلمه \_چنان که در مصدر آمده \_باید «قلنا» باشد.

۲. در مصادر : (فنخاف).

بحاراالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۵۰ ـ ۲۵۱، ح ۱۳۸، و نیز ر.ک: غیبت نعمانی، ص ۳۱۴ ـ ۳۱۵، ح ۱۰؛ مکیال المکارم، ج ۱، ص ۳۵۶.

٢. سورة آل عمران، آية ٩.

چیزهایی است که خدا به آن و عده داده است به پیغمبر خود و اهل بیت او برای صبر کردن ایشان در مکاره و آزارهایی که از مخالفین به ایشان رسیده است و خدا خلف نمی کند و عدهٔ خود را و پس از آن محتمل است که مراد از بدا در محتوم بدا در خصوصیّات آن باشد، نه در اصل و قوع ـ مانند خروج سفیانی پیش از رفتن بنی عبّاس و امثال اینها.

## ۴۷۹ / حدیث دوم

سيزدهم بحار الأنوار ، صفحه ١٧٧ ، از كمال الدين صدوق به سند خود از عبدالعظيم حسني روايت كرده كه گفت:

قلت لمحمّد بن عليّ بن موسى على الرّجو أن تكون القائم من أهل بيت محمّد الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئت ظلماً وجوراً، فقال على الباالقاسم، ما منّا إلا قائم بأمر الله عزّ وجلّ وهاد إلى دينه، ولكنّ القائم الذي يطهّر الله به الأرض من أهل الكفر والجحود ويملأها عدلاً وقسطاً هو الذي يخفى على الناس ولادته، ويغيب عنهم شخصه، ويحرم عليهم تسميته، وهو سميّ رسول الله وكنيّه، وهو الذي تطوى له الأرض، ويذلّ له كلّ صعب. يجتمع إليه أصحابه عدّة أهل بدر ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً من أقاصي الأرض، وذلك قول الله عزّ وجلّ : ﴿ أَينَمَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللّهُ جَمِيعاً إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلّ شَى قَدِيرٌ ﴾ . الله كلّ من قديرٌ ﴾ . الله كلّ شي قديرٌ ﴾ . الله كلّ شي قديرٌ ﴾ . الله كل الله كله الله الله الله الله على اله على الله على اله الله على ا

فإذًا اجتمعت له هذه العدّة من أهل الإخلاص، أظهر أمره. فإذا أكمل له العقد ـوهـو عشرة آلاف رجل ـ خرج بإذن الله ـعزّ وجلّ ـ، فلا يزال يقتل أعداء الله حتّى يـرضى الله ـعزّ وجلّ.

قال عبد العظيم: فقلت له: يا سيّدي، وكيف يعلم أنّ الله قد رضي؟ قال: يلقى في قلبه الرحمة. فإذا دخل المدينة، أخرج اللات والعزّى [فأحرقهما]؛ ٢

١.سورة بقره. آية ١٤٨.

٢. بحارالأنوار . ج ٥٦. ص ٢٨٣ \_ ٢٨٢ ، ح ١٠ ، و نيز ر . ك : كمال الدين وتمام النعمة ، ص ٣٧٧ \_ ٣٧٨ . ح ٢ : →

یعنی:گفتم برای محمد بن علی بن موسی که: من هرآینه امیدوارم که تو باشی قائم از اهل بیت محمد که پر می کند زمین را از عدل و داد پس از آن که پر شده باشد از ظلم و جور. پس فرمود آن حضرت نه: ای ابوالقاسم! نیست از ما مگر آن که همهٔ ما قائم به امر خدای عزّ وجل می باشیم و راه نمایندهٔ دین او پیم ولیکن آن قائمی که پاک می گرداند خدا به او زمین را از اهل کفر و جحود و الحاد و پر می کند آن را از عدل و داد اوست آن کسی که مخفی می باشد ولادت او بر مردم و پنهان می شود شخص او از مردم و حرام می شود نام بردن او بر ایشان و اوست همنام و هم کنیهٔ رسول خدا شو و اوست آن کسی که زمین برای او پیچیده می شود و ذلیل می شود برای او هر دشواری. جمع می شوند در نزد او یاران او که مطابق شمارهٔ اهل بدرند که سیصد و سیزده نفر مرد باشند از دور تر نقطه های زمین و این است معنای گفتهٔ خدای عزوجل که فرموده: (هر کجا باشید، خدا همهٔ شماها را می آورد. بدرستی که خدا بر هر چیزی تواناست که.

پس چون این عدّه در نزد او جمع شدند که همه از اهل اخلاص اند ظاهر می کند خدا امر او را. پس چون عدد عقد در نزد آن حضرت کامل شدند که ده هزار مرد باشند، بیرون می آیند به اذن خدای عزّوجل -، پس همیشه می کشد دشمنان خدا را تا این که خدای عزّوجل - خشنود شود.

حضرت عبدالعظیم گفت: پس گفتم به آن حضرت: ای آقای من! چگونه می داند که خدا خشنو د شده ؟ فرمود خدا رحم را در دل او می اندازد. پس چون داخل مدینه شود، لات و عزی را که دو بت بزرگ قریش اند؛ یعنی: اوّل و دوم بیرون می آورد.

ے کفایة الأثر، ص ۲۸۱ ـ ۲۸۲ ؛ احتجاج، ج ۲، ص ۲۴۹ ـ ۲۵۰ ؛ إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۴۲ ـ ۲۴۳ ؛ مدینة المعاجز، ج ۷، ص ۴۰۹ ـ ۴۰۹ ، بحارالأنوار، ج ۵۱، ص ۱۵۷، ح ۴؛ تفسیر نور الشقلین، ج ۱، ص ۱۵۸ ـ ۲۰۰ ، الزام الناصب، ج ۱، ص ۱۳۸ ـ ۲۰۰ ، ص ۲۰۰ ـ ۲۰۱ ؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۲۰۰ ـ ۲۰۱ ، مکیال المکارم، ج ۱، ص ۱۱۵ ـ ۱۱۶ .

## ۴۸۰ / حدیث سوم

سيزدهم بحار الأنوار ، صفحه ١٨٣ ، از عيون أخبار الرضامسنداً روايت كرده از ابي جعفر ثاني از پدرانش [كه] فرمود:

قال النبيّ عَلَيْ لأُبيّ بن كعب في وصف القائم الله: إنّ الله ـ تسعالى ـ ركّب في صُلب الحسين الطفة مباركة زكية طيّبة طاهرة مطهّرة، يرضى بها كلّ مؤمن ممّن قد أخذ الله ميثاقه في الولاية، ويكفر بها كلّ جاحد. فهو إمام تقيّ نقيّ صابر المرضيّ هادٍ مهديّ. يحكم بالعدل ويأمر به. يصدّق الله ـعزّ وجلّ ـ ويصدّقه الله في قوله. يخرج من تهامة حين تظهر الدلائل والعلامات، وله كنوز، لا ذهب ولا فضّة إلا خيول مطهّمة ورجال مسوّمة. يجمع الله له من أقاصي البلاد على عدّة أهل بدر ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً. معه صحيفة مختومة فيها عدد أصحابه بأسمائهم وبلدانهم وطبائعهم وحلاهم وكناهم، كدّادون مجدّون في طاعته. فقال له أُبيّ: وما دلائله وعلاماته، يا رسول الله؟ قال: له علم إذا حان وقت خروجه انتشر ذلك العلم من نفسه، وأنطقه الله ـعزّ وجلّ ـ، فناداه العلم: اخرج ـيا وليّ الله ـ، فاقتل

انتشر ذلك العلم من نفسه، وأنطقه الله عزّ وجلّ من فناداه العلم: اخرج يا وليّ الله من فاقتل أعداء الله، وهما رايتان وعلامتان، وله سيف مغمّد. فإذا حان وقت خروجه اقتلع ذلك السيف من غِمده، وأنطقه الله عزّ وجلّ من فناداه السيف: اخرج يا وليّ الله من غمده، وأنطقه الله عزّ وجلّ من فناداه السيف: اخرج يا وليّ الله من أعداء الله، فيخرج ويقتل أعداء الله حيث ثقفهم، ويقيم حدود الله، ويحكم بحكم الله. يخرج وجبرئيل عن يمينه وميكائيل عن يُسرته، وسوف يذكرون ما أقول لكم، ولو بعد حين، وأُفوض أمرى إلى الله عزّ وجلّ.

يا أُبيّ، طوبى لمن لقيه، وطوبى لمن أحبّه، وطوبى لمن مال به ٣. ينجّيهم من الهلكة وبالإقرار بالله وبرسوله وبجميع الأئمّة. يفتح الله لهم الجنّة. مثلهم في الأرض كمثل المسك

١. در مصدر نوشته شده: (في صلب الحسن) و در پاورقى گفته شده: (يعنى الحسن بن عليّ العسكريّ)، ولى به نظر مى رسد چون مخاطب پيامبر ﷺ أبى بن كعب بوده، مناسب همان «صلب الحسين» مى باشد، كه با ذهن أبى مأنوس بوده است.

۲. در مصدر: (سار).

٣. در مصدر: (قال به).

الذي يسطع ريحه، فلا يتغيّر أبداً، ومثلهم في السماء كمثل القـمر المـنير الذي لايـطفأ نوره أبداً.

قال أُبِيّ: یا رسول الله، کیف حال بیان هؤلاء الائتة عن الله عنی وجلّ -؟ قال: إنّ الله عنی - أنزل علیّ اثنتی عشرة صحیفة اسم کلّ إمام علی خاتمه، وصفته فی صحیفته؛ ایمنی: فرمود پیغمبر ﷺ به اُبیّ بن کعب در وصف قائم ﷺ: بدرستی که خدای تعالی ترکیب کرد در صُلب حسین نطفهٔ با برکت پاک پاکیزهٔ طاهرهٔ مطهّره ای را که خشنود شود به آن هر مؤمنی از کسانی که پیمان گرفته است خدا از ایشان در ولایت و کافر می شود به آن هر انکار کننده ای. پس اوست امام پر هیزکار پاکیزهٔ صبر کننده خشنود شدهٔ راهنمای راهنمایی شده. حکم به عدل و امر به آن می کند. تصدیق می کند خدای عز و جل درا و تصدیق می کند خدا او را در گفتارش. از مکه بیرون می آید تا این که ظاهر کند دلیل ها و نشانه ها را و برای اوست گنجهایی که نه طلاست و نه نقره مگر این که اسبهای چاق فربه و مردهای با نشان که جمع می کند خدا آنها را برای او از دور ترین شهرها به عدد اهل بدر که سیصد و سیزده نفر مردان اند و با اوست نامه ای مهر زده که در آن نامه است شمارهٔ یاران او به نامهای ایشان و شهرهای ایشان و طبع و خوهای ایشان و زیورهای ایشان و کنیههای ایشان. خود را به مشقّت اندازنده و کوشش کننده اند در فرمانبرداری او.

پس أبّی به آن حضرت عرض كرد: دليلها و علامتهای او چيست ، يا رسول الله ؟ فرمود: برای او پرچمی است كه چون وقت خروج او برسد پردهٔ آن به خودی خود باز می شود و خدا او را به نطق درآورد. پس پرچم او را ندا می كند كه: بيرون آی دای ولئ خدا! و بكش دشمنان خدا را و آن پرچم دو پرچم است و دو علامت و برای

۱. بحارالأنوار ، ج ۵۲ ، ص ۳۰۹ ـ ۳۱۱ ، ح ۴ ، و نيز ر.ک : عيون اخبار الرضا ﷺ ، ج ۲ ، ص ۶۴ ـ ۶۵ ، ضمن حديث ۲۹ يكمال الدين و تمام النعمة ، ص ۲۶۷ ـ ۲۶۸ ؛ اعلام الوری بأعلام الهدی ، ج ۲ ، ص ۱۸۹ ـ ۱۹۰ ؛ غاية المرام ، ج ۱ ، ص ۱۵۲ و ج ۲ ، ص ۱۷۲ ؛ بحارالأنوار ، ج ۳۶ ، ص ۲۰۷ ـ ۲۰۹ ، ذيل حديث ۸ و ج ۹۲ ، ص ۱۸۲ ؛ الزام الناصب ، ج ۱ ، ص ۱۸۴ ـ ۱۸۵ .

او شمشیری است در غلاف خود. پس چون وقت خروج او شود، به خودی خود از غلاف بیرون آید و خدا او را به سخن درآورد. پس ندا کند آن حضرت را که: بیرون آی، ای ولئ خدا! دیگر حلال نیست برای تو نشستن از دفع دشمنان خدا. پس بیرون می آید و می کشد دشمنان خدا را هر کجا که برخورد کند به آنها و برپا می دارد حدود خدا را و حکم می کند به حکم خدا. بیرون می آید در حالی که جبرئیل از طرف راست اوست و میکائیل از طرف چپ او و بسیار زود باشد که یاد کنند آنچه را که برای شما می گویم و هرچند بعد از مدتها باشد و واگذار می کنم امر خود را به سوی خدای -عز و جل.

ای اُبی، خوشا به حال کسی که او را ملاقات کند و خوشا به حال کسی که او را دوست بدار د و خوشا به حال کسی که مایل به او باشد. نجات می دهد ایشان را از هلاکت و به اقرار به خدا و به رسول او و به همهٔ امامها. می گشاید خدا برای ایشان بهشت را. مثل ایشان در روی زمین مانند مشکی است که بوی آن ساطع باشد و هرگز تغییر نکند و مثل ایشان در آسمان مانند ماه نور دهنده است که نور آن هرگز خاموش نشود.

أبنى عرض كرد: يا رسول الله! چگونه است حال واضح شدن اين امامها از جانب خداى \_عزّوجل \_؟ فرمودكه: خداى تعالى بر من فرستاد دوازده نامه كه نام هر امامى با مُهر او و صفت او در آن نامه نوشته شده است.

#### ۴۸۱ / حدیث چهارم

سيزدهم بحار الأنوار ، صفحه ٢٢ ، از كمال الدين صدوق مسنداً از حضرت عبدالعظيم حسني روايت كرده:

قال: دخلت على سيدي محمد بن علي على وأنا أريد أن أسأله عن القائم، أهو المهدي أو غيره؟ فابتدأني، فقال: يا أبا القاسم، إنّ القائم منّا هو المهديّ الذي يجب أن ينتظر في غيبته، ويطاع في ظهوره، وهو الثالث من ولدي.

والذي بعث محمّداً بالنبوّة وخصّنا بالإمامة، إنّه لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد لطوّل

الله ذلك اليوم حتى يخرج، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً، وإنّ الله \_ تبارك و تعالى \_ يصلح أمره في ليلة كما أصلح من كليمه موسى ليقتبس لأهله ناراً، فرجع وهو رسول نبيّ، ثمّ قال: أفضل أعمال شيعتنا انتظار الفرج! \

یعنی:گفت: داخل شدم بر آقایم محمّد بن علی بید و من میخواستم که بپرسم از آن حضرت از قائم که: آیا مهدی آن بزرگوار است، یا غیر اوست؟ پس پیش از این که من سؤال کنم، ابتداء به من فرمود: ای ابوالقاسم! بدرستی که مهدی آن کسی است که از ما است و قیام کننده است. آنچنان کسی است که واجب است در زمان غیبت او انتظار کشیده شود و در زمان ظهورش اطاعت کرده شود و او سوم از فرزندان من است.

قسم به آن خدایی که برانگیخت محمّد را به پیغمبری و مخصوص گردانید ما را به امامت که اگر باقی نماند از دنیا مگر یک روز ، هرآینه دراز میگرداند خدا آن روز را تا این که بیرون آید و پر کند زمین را از عدل و داد همچنان که پر شده باشد از ظلم و جور و بدرستی که خدای تعالی اصلاح میکند کار او را در یک شب همچنان که اصلاح کردکار کلیم خود موسی را تا این که بگیرد برای اهل خود شرارهٔ آتشی را. پس برگشت در حالی که پیغمبر بود. پس از آن فرمود: بر ترین کارهای شیعیان ما در انتظار فرج بودن است.

#### ۴۸۲ / حدیث پنجم

سیزدهم بحار ، صفحهٔ ۴۲ ، از نصوص المعجزات مسنداً از صقر بن ابی دُلف روایت کرده که گفت:

سمعت أبا جعفر محمّد بن عليّ الرضا علي يقول: الإمام بعدي ابني عليّ. أمره أمري،

۱. بحارالأنوار، ج ۵۱، ص ۱۵۶، ح ۱، و نيز ر.ک: کمال الدين و تسمام النعمة، ص ۳۷۷، ح ۱؛ کفاية الأثر، ص ۱۱۷۲ ـ ۱۱۷۲، ص ۲۸۰ ـ ۱۱۷۱ ـ ۱۱۷۲، ص ۲۸۰ ـ الخرائج والجرائح، ج ۲، ص ۱۱۷۱ ـ ۱۱۷۲، ص ۲۸۰ ـ ۲۸۰؛ الخرائج والجرائح، ج ۲، ص ۱۹۹ ـ ۱۹۲ ـ ۱۱۷۲، ح ۲۶؛ مسدينة السعاجز، ج ۷، ص ۴۰۷ ـ ۴۰۸، ح ۲۴۱۵؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۱۹۹ ـ ۱۹۲؛ مكيال المكارم، ج ۲، ص ۱۳۶.

وقوله قولي، وطاعته طاعتي، والإمام بعده ابنه الحسن\. أمره أمر أبيه، وقوله قول أبيه، وطاعته طاعة أبيه، ثمّ سكت.

فقلت: يابن رسول الله ، فمن الإمام بعد الحسن ؟ فبكى على شديداً ، ثم قال: من بعد الحسن ابنه القائم بالحق المنتظر. فقلت له: يابن رسول الله ، ولم سمّي القائم ؟ قال: لأنّه يقوم بعد موت ذكره ، وارتداد أكثر القائلين بإمامته. فقلت له: ولم سمّي المنتظر ؟ قال: قال: إنّ له غيبة تكثر أيّامها ، ويطول أمدها ، فينتظر خروجه المخلصون ، ويمنكر ، المرتابون ، ويستهزئ به الجاحدون ، ويكذّب فيها الوقّاتون ، ويهلك فيها المستعجلون وينجو فيها المسلمون ؟ الجاحدون ، ويكذّب فيها الوقّاتون ، ويهلك فيها المستعجلون

یعنی: شنیدم از ابی جعفر محمد بن علی الرضا علی که می فرمود: امام بعد از من پسرم علی است که امر او امر من است و گفتهٔ او گفتهٔ من است و فرمانبرداری از او فرمانبرداری از او فرمانبرداری از من است و امام بعد از او پسر او حسن است که امر او امر پدر اوست و گفتار او گفتار او ست و فرمانبرداری از او فرمانبرداری از پدر اوست. پس کفتار او گفتار پدر اوست و فرمانبرداری از او فرمانبرداری از بحر اوست. پس سکوت کرد آن حضرت.

من گفتم: یابن رسول الله! امام بعد از حسن کیست؟ پس گریست گریستن شدیدی و فرمود: بعد از حسن پسر او قائم الله است که قیام کننده به حق است و انتظار کشیده شده است قیام او. پس گفتم: یابن رسول الله! چرا قائم نام گذارده شده است؟ فرمود: برای این که قیام می کند بعد از مردن ذکر او و مرتد شدن بیشتر از قائلین به امامت او. پس گفتم که: چرا منتظر نامیده شده ؟ فرمود: برای این است که او را پنهان

١. در مصدر : (والإمامة بعده في ابنه الحسن).

۲. در مصدر: (بذکره).

۳. در مصدر: (ویکثر).

۴. بحارالأنوار، ج ۵۱، ص ۳۰، ح ۴ و ص ۱۵۷ ـ ۱۵۸، ح ۵، و نيز ر.ک: کمال الدين و تمام النعمة، ص ۲۷۸، ح ۳، بحارالأنوار، ج ۵، ص ۲۴۳ ـ ۲۴۴؛ الخرائج والجرائح، ح ۳؛ کفاية الأثر، ص ۲۸۳ ـ ۲۸۴؛ إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۴۲ ـ ۲۴۳؛ الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۲۷ ـ ۱۸۷۱ ـ ۱۱۷۱، ح ۶۶؛ صراط مستقيم، ج ۲، ص ۲۳۰ ـ ۲۳۱؛ مدينة المعاجز، ج ۷، ص ۴۱۰ ـ ۱۲۰، محال المکارم، ج ۲، ص ۱۲۹ ـ ۱۲۰ م ۱۸۰ ـ ۱۸۰ ـ ۱۸۰ .

شدنی است که روزهای پنهانی او بسیار می شود و مدّت غیبت او طول می کشد، پس مخلصین انتظار خروج او را می کشند و کسانی که اهل شکّاند انکار می کنند و جود او را و انکار کنندگان استهزا می کنند و وقت قرار دهندگان برای ظهور او دروغ می گویند و آنهایی که شتاب کنندگان اند هلاک می شوند و مسلمانان در آن مدّت نجات می یابند.

## ۴۸۳ / حدیث ششم

دلائل براهین الفرقان، تألیف شیخ ابوالحسن مرندی، طبع تهران در سال هزار و سیصد و چهل و یک هجری قمری، صفحهٔ ۱۸، از کتاب تحفهٔ التحف فاضل سلماسی از جرائد ابن عقده به سند معتبر از حضرت جواد، محمد بن علی بن موسی ایش، روایت کرده که فرمود:

كأنّي بجرائد شتّى، تدعى بأسماء شتّى. لا أرى لهم رشداً، ولا لدينهم صيانة. كلّما مالواً إلى جانب انهدر منهم الآخر. يعارضهم رجل طبريّ؛ ١

یعنی: گویا می بینم روزنامه های پراکنده ای را که خوانده می شود به نامهای پراکندهٔ مختلف که نمی بینم برای صاحبان آنها رشد و هدایتی و حفظ نمی کنند صاحبان آنها دین خود را. از هر طرفی که میل کنند، طرف دیگر از ایشان باطل و ناچیز شود. معارضه می کند با آنها مردی از اهل طبرستان.

و نيز در همان كتاب از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

الناس يصيرون حياري وسُكاري، لامسلماً ولا نصاري؛

یعنی: مردمان متحیّر و سرگردان می شوند مانند اشخاص مست. نه مسلمان اند و نه مسیحی.

كنايه از شدّت ابتلا و فساد آن زمان و بي پروا شدن اهل آن زمان است.

١. دلائل براهين الفرقان ، ص ١٠٨.

# بخش نهم كتاب نوائب الدهور [در اخبار نقويّه ]

در بیان اخبار و احادیثی است که از حضرت امام علی النقی و حضرت امام حسن عسکری و حضرت بقیّة الله علیهم دروایت شده و آن مشتمل بر سه قسمت است:

## ۴۸۴ / حديث اول

سيزدهم بحار ، صفحه ٢٢ ، از كمال الدين صدوق مسنداً از على بن مهزيار روايت كرده: قال: كتبت إلى أبي الحسن الله أسأله الفرج، فكتب: إذا غاب صاحبكم عن دار الفاسقين (الظالمين خل)، فتوقّعوا الفرج؛ ا

(یعنی:)گفت علی بن مهزیار که: نوشتم به حضرت ابی الحسن علی بن محمد و سؤال کردم از او فرج را. پس در جواب نوشت که: وقتی که پنهان شد صاحب شما از خانهٔ فسّاق یا ستمکاران ـ که مراد سامرًا باشد ـ ، آن وقت انتظار بکشید فرج را.

#### ۴۸۵ / حدیث دوم

كمال الدين و تمام النعمة، در باب « ما روي عن أبي الحسن عليّ بن محمّد العسكريّ » مسنداً از محمّد بن فارس روايت كرده:

قال: كنت أنا وأيّوب بن نوح في طريق مكّة، ونزلنا على وادي زبالة، فجعلنا نتحدّث، فجرى ذكر ما نحن فيه وبُعد الأمر علينا، فقال أيّوب بن نوح: كتبت في هذه السنة أذكر شيئاً من هذا، فكتب إلىّ: إذا رفع علمكم من بين أظهركم، فتوقّعوا الفرج من تحت أقدامكم؟

۱. بحارالأنوار، ج ۵۱، ص ۱۵۹، ح ۲ و ج ۵۲، ص ۱۵۰، ح ۷۷، و نيز ر.ک: الإسامة والتبصرة، ص ۹۳، ح ۸۲: كمال الدين وتمام النعمة، ص ۳۸، ۲۸، ح ۲ و ۳؛ الخراج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۷۲، ح ۶۷؛ إلزام الناصب، ج ۱، ص ۲۰۱، مكيال المكارم، ج ۱، ص ۱۱۶ و ج ۲، ص ۱۳۰.

٢. كمال الدين وتمام النعمة، ص ٣٨١، ح ٤، و نيز ر.ك: الإمامة والتبصرة، ص ١٣١، ح ١٣٧؛ الهداية الكبرى، ص ٣٤٤؛

یعنی:گفت: من و ایوب بن نوح در راه مکه با هم بودیم. در وادی زباله فرود آمدیم و نشستیم و با همدیگر حدیث می گفتیم. پس سخن مارسید به ذکر آنچه که در آن بودیم - یعنی: قیام قائم آل محمّد. پس ایوب بن نوح گفت: من در ایس سال در موضوع این مسئله چیزی نوشتم - یعنی: به حضرت ابی الحسن علی بن محمّد علی پس در جواب به من نوشت که: هر وقت علم از میان شما برداشته شد، پس انتظار بکشید فرج او را از زیر پاهای خود.

# قسمت دوم از بخش نهم [در اخبار عسكريّه ]

در بيان احاديث مأثوره از حضرت ابى محمّد الحسن العسكرى ـعجّل الله تعالى فرج ولده عليهما السلام ـ

#### ۴۸۶ / حدیث اول

كمال الدين و تمام النعمة ، در باب «ما روي عن أبي محمّد الحسن بن علي العسكري مينية » مسنداً از احمد بن اسحاق بن سعد اشعرى روايت كرده كه گفت:

دخلت على أبي محمد الحسن بن عليّ صلوات الله عليهما وأنا أريد أن أسأله عن الخلف من بعده، فقال لي مبتدئاً: يا أحمد بن إسحاق، إنّ الله \_تبارك وتعالى \_ لم يخل الأرض منذ خلق آدم الله ولا يخلّيها إلى أن تقوم الساعة من حجّة لله على خلقه. به يدفع البلاء عن أهل الأرض، وبه ينزّل الغيث، وبه يخرج بركات الأرض.

قال: فقلت له: يابن رسول الله، فمن الإمام والخليفة بعدك؟ فنهض \_صلوات الله عليه\_ مُسرِعاً، فدخل البيت، ثمّ خرج وعلى عاتقه غلام كأنّ وجهَه القمر ليلة البدر من أبناء

 $<sup>\</sup>rightarrow$  کافی، ج ۱، ص ۲۴۱، ح ۲۴؛ غیبت نیعمانی، ص ۱۹۳، ح ۳۹؛ ملاحم و فیتن، ص ۳۵۳، ح ۱۹۹؛ بحارالأنوار، ج ۱۵، ص ۱۵۵، ح ۸ و ص ۱۵۹، ح ۴؛ مکیال المکارم، ج ۲، ص ۱۴۵.

يا أحمد بن إسحاق مثله في هذه الأُمّة مثل الخضر ﷺ، ومثله مثل ذي القرنين. والله ليغيبنَ غيبةً لاينجو من الهلكة فيها إلّا من ثبّته الله \_عزّ وجلّ ـ على القول بإمامته، ووفّقه للدعاء بتعجيل فرجه.

قال أحمد بن إسحاق: فقلت له: يا مولاي، فهل من علامة يطمئن إليها قلبي؟ فنطق الغلام ـصلوات الله وسلامه عليه ـ بلسان عربيّ فصيح، فقال: أنا بـقيّة الله فـي أرضـه، والمنتقم من أعدائه، ولا تطلب أثراً بعد عين، يا أحمد بن إسحاق.

قال أحمد بن إسحاق: فخرجتُ مسروراً فرِحاً. فلمّا كان من الغد، عدت إليه، فـقلت: يابن رسول الله، لقد عظم سروري بما مننت عليّ، فما السنّة الجارية فيه من الخضر وذي القرنين؟ قال: طول الغيبة، يا أحمد.

قلت: يابن رسول الله ، فإن غيبته لتطول ؟ قال: إي وربّي حتّى يرجع عن هذا الأمر أكثر القائلين به ، فلا يبقى إلّا من أخذ الله \_عزّ وجلّ \_ عهد ، لولايتنا ، وكتب في قلبه الإيمان ، وأيّده بروح منه. يا أحمد بن إسحاق ، هذا أمر من أمر الله ، وسرّ من سرّ الله ، وغيب من غيب الله ، فخذ ما أتيتك ، واكتمه ، وكن من الشاكرين ، تكن معنا غداً في علّيين ؛ ا

یعنی: داخل شدم بر ابی محمّد حسن بن علی ـ صلوات الله علیهما ـ و من می خواستم که از او سؤال کنم از امامی که بعد از اوست. پس پیش از این که من سؤال کنم فرمود: ای احمد بن اسحاق! بدرستی که خدای ـ تبارک و تعالی ـ خالی نگذارده است زمین را از حجّت از وقتی که آدم ﷺ را آفریده و بعد از این هم خالی نمی گذارد تا قیام قیامت

۱. کمال الدین و تمام النعمة، ص ۲۸۴\_۲۸۵، ح ۱، و نیز ر.ک: إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۴۸-۲۴۹؛ کشف الغمّة، ج ۳، ص ۲۳۳\_۲۳۴؛ مدینة المعاجز، ج ۷، ص ۶۰۶\_۶۰۷، ح ۲۵۹۵ و ج ۸، ص ۶۸-۷۰، ح ۲۶۸۲؛ ینابیع المعاجز، ص ۱۷۴\_۱۷۵؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۳\_۲۴، ح ۱۶؛ تفسیر نور الشقلین، ج ۲، ص ۲۶۲، ح ۱۹۲؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۲۰۲ و ۲۱۶؛ مکیال المکارم، ج ۱، ص ۱۱۶\_۱۱۷.

از حجّتی که برای خدا باشد به جهت خلق او. به آن حجّت دفع می شود بلا از اهل زمین و به سبب آن حجّت باران می باراند و بواسطهٔ آن برکاتِ زمین را بیرون می آورد.

گفت: پس گفتم به آن حضرت که: ای پسر رسول خدا! امام بعد از تو کیست؟ آن حضرت حضرت حصلوات الله علیه بشتاب از جا بلند شد و در داخل خانه رفت. پس بیرون آمد در حالتی که پسری را بر دوش خودگرفته بود که روی آن چون ماه شب چهاردهم می در خشید و از پسران سه ساله به نظر می آمد. پس فرمود: ای احمد بن اسحاق! برای کرامت تو بر خدای عزّوجل و بر حجّتهای او این فرزند را به تو نمودم که بسر من است و هم نام و هم کنیه است با پیغمبر خدا بیش و این پسر آنچنان کسی است که زمین را پر از داد و عدل می کند همچنان که پر از ظلم و جور شده باشد.

ای احمد بن اسحاق! مثّل او در این امّت مانند خضر ﷺ است و مثّل او مانند ذوالقرنین است. به ذات خدا قسم است که هرآینه پنهان می شود از دیده ها پنهان شدنی که نجات نمی یابد در زمان غیبت و پنهان شدن او از هلاکت مگر کسی که ثابت بدارد خدای تعالی او را بر قائل شدن به امامت او و توفیق دهد خدای عزّ وجل او را برای دعاکردن برای تعجیل در فرج او.

احمد بن اسحاق گفت: گفتم: ای مولای من! آیا نشانه ای هست که سبب اطمینان قلب من شود به آن نشانه? پس آن پسر بچه به تکلّم درآمد و به زبان عربی فیصیح فرمود: منم بقیّهٔ خدا در زمین او و انتقام کشنده از دشمنان او. بعد از دیدن من اثر و نشانه مخواه، ای احمد بن اسحاق!

احمد بن اسحاق گفت: پس بیرون آمدم در حالتی که خوشحال و شادان بودم. پس چون فردای آن روز شد، برگشتم خدمت آن حضرت و عرض کردم: ای پسر رسول خدا! این شادی بزرگی شد برای من بواسطهٔ آنچه که منّت گذار دی بر من. پس سنّت جاریهای که از خضر و ذوالقرنین در وجود اوست چیست؟ فرمود: طول زمان غیبت اوست، ای احمد!

گفتم: اي پسر رسول خدا! آيا غيبت او هرآينه طولاني خواهد شد؟ فرمود: آري،

قسم به پروردگار من، این قدر غیبتش طول می کشد که بیشتر از کسانی که قائل به امامت او هستند برمی گردند از اعتقاد خود به امامت آن حضرت. پس باقی نمی ماند به این اعتقاد مگر کسی که خدای عزوجل از او عهد ولایت ما را گرفته و ایمان را در دل او ثابت داشته و او را به روحی از جانب خود تأیید فرموده. ای احمد بن اسحاق! این امری است از امر خدا و سری است از سر خدا و غیبی است از غیب خدا. بگیر آنچه را که به تو دادم و کتمان کن آن را و از شکر گزاران باش تا فردای قیامت با ما در علیین باشی.

## ۴۸۷ / حدیث دوم

سیزدهم بحار ، صفحهٔ ۴۲ ، از کمال الدین صدوق مسنداً روایت نموده از موسی بن جعفر بغدادی:

قال: سمعت أبا محمد الحسن بن علي على يقول: كأنّي بكم وقد اختلفتم بعدي في الخلف منّي. أما إنّ المقرّ بالأئمّة بعد رسول الله المنكر لولدي كمن أقرّ بجميع أنبياء الله ورسله، ثمّ أنكر نبوّة محمّد رسول الله على الأنبياء؛ لأنّ طاعة آخِرنا كطاعة أوّلنا، والمنكر لآخرنا كالمنكر لأوّلنا. أما إنّ لولدي غيبة يرتاب فيها الناس إلّا من عصمه الله عزّ وجلّ الم

یعنی: گفت: شنیدم از ابی محمّد حسن بن علی بید که می فرمود: گویا می بینم شما را که اختلاف پیدا می کنید بعد از من در فرزند من که جانشین من است. آگاه باشید که اقرار کننده به امامت امام هایی که بعد از رسول خدا بو ده اند و انکار کنندهٔ فرزند من مینی : قائم آل محمّد بید مانند کسی است که اقرار به رسالت و نبوت همهٔ پیغمبران و فرستادگان خدا داشته باشد و منکر نبوت محمّد رسول خدا بیش باشد [و کسی که منکر رسول خدا بیش باشد و منکر نبوت محمّد رسول خدا بیش باشد و کسی که منکر رسول خدا بیش باشد و منکر است که جمیع پیغمبران را انکار کرده باشد؛

۱. بحارالأنوار ، ج ۵۱، ص ۱۶۰، ح ۶، و نيز ر. ک : كمال الدين و تمام النعمة ، ص ۴۰۹. ح ۸ ؛ كفاية الأثر ، ص ۲۹۵ \_ ۲۹۶ ؛ إعلام الورى بأعلام الهدى ، ج ۲ ، ص ۲۵۲ \_ ۲۵۳ ؛ كشف الغمّة ، ج ۳ ، ص ۳۳۵.

زیراکه فرمانبرداری کردن از آخر ما ائمه مانند فرمانبرداری کردن از اوّل ما است و انکار کنندهٔ آخر از ما ائمه مانند انکار کنندهٔ اوّل ما است. آگاه باش که از برای پسر من غیبتی است که در دورهٔ غیبت او مردمان به شک می افتند مگر کسی که حفظ کند او را خدای -عزّوجل.

#### ۴۸۸ / حدیث سوم

سیزدهم بحار ، صفحهٔ ۴۳ ، نیز از کمال الدین مسنداً روایت کرده از عثمان بن سعید عمری که یکی از نوّاب اربعه است که گفته: سؤال کرده شد از ابی محمّد حسن بن علی بید و من حاضر بودم در نزد او از خبری که روایت کرده شده از پدران او که:

أنّ الأرض لا تخلو من حجّة الله على خلقه إلى يوم القيامة، وأنّ من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليّة؛

یعنی: بدرستی که زمین خالی نمی ماند از حجّت خدا بر خلق او تا روز قیامت و کسی که بمیرد در حالتی که نشناخته باشد امام زمان خود را، مرده شود مانند مردن در زمان جاهلیّت ـ یعنی: بمیرد بر غیر دین اسلام.

أما إنّه له غيبة يحار فيها الجاهلون، ويهلك فيها المبطلون، ويكذب فيها الوقّاتون، ثمّ يخرج. فكأنّى أنظر إلى الأعلام البيض، تخفق فوق رأسه بنجف الكوفة؛ ١

یعنی: آگاه باشید که از برای او پنهان شدنی است از چشمها که سرگردان شوند در زمان غیبت او نادانها و هلاک شوند در آن زمان باطل کنندگان حق و دروغ گویند در آن زمان وقت قرار دهندگان برای ظهور او. پس بیرون می آید و گویا می بینم پرچمهای سفیدی را که در نجف کوفه بالای سر او در جنبش است.

بحارالأنوار، ج ٥١، ص ١٤٠، ح ٧، و نيز ر. ک: كمال الدين وتمام النعمة، ص ٢٠٩، ح ٩: كفاية الأثر، ص ٢٩٤؛
 إعلام الورى بأعلام الهدى، ج ٢، ص ٢٥٣: كشف الغمة، ج ٣، ص ٣٣٥ ـ ٣٣٣: صراط مستقيم، ج ٢.
 ص ٢٣٢: مكيال المكارم، ج ١، ص ٣٥.

#### ۴۸۹ / حدیث چهارم

سیزدهم بحاد ، صفحهٔ ۱۸۶ ، از کتاب دعوات راوندی مسنداً از حسن بسن طریف روایت کرده که گفت:

كتبت إلى أبي محمد العسكري الله أسأله عن القائم: إذا قام بم يقضي بين الناس؟ وأردت أن أسأله عن شيء لحمّى الربع، فأغفلت ذكر الحمّى، فجاء الجواب: سألت عن الإمام. فإذا قام يقضي بين الناس بعلمه كقضاء داود. لايسأل البيّنة، الخبر؛

یعنی: نوشتم به سوی ابی محمد عسکری که از او بپرسم از قائم که: چون قیام کند، به چه چیز حکم میکند در میان مردم ؟ و میخواستم که از او بپرسم از چیزی از تبی که سه روز پی در پی عارض می شود و یک روز نیست. پس غفلت کردم از ذکر آن. پس جواب آمد که: پرسیدی از امام که: چون قیام کند، حکم میکند در میان مردم به علم خود مانند حکم کردن داود و شاهد نمی خواهد (تا آخر خبر).

## ۴۹۰ / حدیث پنجم

سیزدهم بحار، صفحهٔ ۱۸۷، از کتاب مواعظ مسنداً از ابی هاشم جعفری روایت کرده که گفت: بودم در نزد ابی محمد الله که فرمود:

إذا قام القائم، أمر بهدم المنار والمقاصير التي في المساجد. فقلت في نفسي: لأيّ معنى هذا؟ فأقبل إليّ، فقال: معنى هذا أنّها محدثة مبتدعة، لم يبنها نبى ولاحجة؛ ٢

۱. بحارالأنوار ، ج ۵۲ ، ص ۳۲۰ ، ح ۲۵ و ج ۹۲ ، ص ۳۱ ، ذیل حدیث ۱۵ ، و نیز ر .ک : کافی ، ج ۱ ، ص ۵۰۹ ، ح ۱۳ و الجرائح ، ج ۱ ، ص ۱۴۵ یا ۱۴۶ یا الخرائج والجرائح ، ج ۱ ، ص ۱۴۵ یا ۱۴۶ یا الخرائج والجرائح ، ج ۱ ، ص ۱۴۵ یا ۱۴۵ یا ۱۳۵ و ۱۳۸ یا ۱۳۸

۲. بحارالأنوار ، ج ۵۲ می ۳۲۳ م ۳۲ و ج ۸۰ می ۳۷۶ م ۴۴ و نیز ر.ک: غیبت شیخ طوسی ، ص ۲۰۶ م ۲۰۰ می ۲۰۰ م ۲۰۰ مناقب م ۱۷۵ و اعلام الوری بأعلام الهدی ، ج ۲ می ۱۴۲ و الخرائیج والجرائیج ، ج ۱ می ۴۳۵ می ۳۹ مناقب آل ابی طالب پید ، ج ۳ می ۵۲۶ کشف الغمّة ، ج ۳ می ۲۱۵ و مدینة السعاجز ، ج ۷ می ۵۶۹ م ۲۵۵۴ بحارالأنوار ، ج ۵۰ می ۲۵۰ م ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۰ می ۲۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۵۰ می ۲۰ می ۲۰ می ۲۵ می ۲۰ می ۲۰

یعنی: چون قائم قیام کند، فرمان می دهد به خراب کردن مناره ها و قصرهایی که در مسجدهاست. پس من در پیش خود گفتم که: به چه معنایی می فرماید؟ پس رو آورد به سوی من و فرمود: معنای این این است که اینها از چیزهایی است که احداث کرده شده و بدعت است. بنا نکرده است آن را پیغمبری و نه حجتی.

## ۴۹۱ / حدیث ششم

هفدهم بحار الأنوار، در مواعظ حضرت عسكرى الله روايت كرده از كتاب [۱] الدادر الماهرة من العاهرة از تأليفات قطب الدين كيدرى يا شهيد ثانى كه گفته است: وجد بخط الإمام أبي محمد الحسن العسكريّ على ظهر الكتاب: قد صعدنا ذرى الحقائق بأقدام النبوّة والولاية، وذرأنا سبع طرائق بأعلام الفتوّة والهداية، ونحن ليوث الوغى، وغيوث الندى، وفينا السيف والقلم في العاجل، ولواء الحمد [والعلم] في الآجل. أسباطنا خلفاء الدين، وحلفاء اليقين، ومصابيح الأمم، ومفاتيح الكرم. فالكليم ألبِس حلّة الاصطفاء لما عهدنا منه الوفاء. روح القدس في جنان الصاغورة ذاق من حدائقنا الباكورة. شيعتنا الفئة الناجية، والفرقة الزاكية. صاروا لنا ردةً وصوناً، وعلى الظلمة إلباً وعوناً. سينفجر لهم ينابيع الحيوان بعد لظي مجتمع النيران لتمام الرّ، وطه ، والطواسين من السنين؟

یعنی: یافت شد به خط امام ابی محمد حسن عسکری پی بر پشت کتابی که نوشته بود که: بالا رفتیم بر بلندی های حقایق و معارف با قدم های پیغمبری و ولایت و بالا رفتیم بر هفت آسمان معرفت و علم و حکمت با نشانه های جوانمردی و هدایت و ماییم شیرهای بیشهٔ معرفت و دانایی و باران های نافع علم و عمل و در ما است

١. در مصدر: (ونؤرنا السبع الطرائق).

٢. درَ مصدر: (لتمام الطواويه).

٣. بحارالأنوار ، ج ٧٥، ص ٣٧٨، ح ٣، و نيز ر. ك: المحتضر ، ص ٥٠٥، ح ۴٩٢؛ بحارالأنوار ، ج ٢٤، ص ٢٥٤، ح ٥٠ و ج ٥٢، ص ١٢١، ح ٥٠؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٤٣\_١٤٠؛ مكيال المكارم، ج ٢، ص ٣١٤.

شمشیر و قلم در این جهان و پرچم حمد در جهان دیگر که عالم آخرت باشد. سبطهای اما خلیفههای دین اند و هم عهدهای یقین اند و چراغهای نور دهنده اند برای امّتها و کلیدهای کرم و بخشش اند. پس موسای کلیم حُلهٔ صفوت آرا پوشید به سبب و فاکردن به عهدی که از او گرفتیم و روح القدس در باغهای کوچک معارف و ولایت ما صبحانه ای در روز ازل خورد، به مقام روح القدسی رسید. شیعیان ما گروهی هستند که از اهل نجات اند و فرقه ای هستند پاک و پاکیزه که گردیده اند یاوران و حفظ کنندگان ما و بر ضرر ستمکاران بر ما جمع شونده و کمکهای ما هستند. زود باشد که شکافته شود برای ایشان چشمههای زندگانی بعد از مشتعل شدن آتشهای جنگ جهانی که اشتعال آن و قتی است که تمام شود بقدر عدد الف لام را و طه و طاسین های قرآن از سال ها.

مؤلف ناچیز گوید: شبههای نیست که در کلّیهٔ اخبار و آثار صادره از مصادر وحی و تنزیل تعیین وقتی برای ظهور حضرت بقیّهٔ الله عجّل الله تعالی فرجه نشده و بعلاوه نهی صریح هم از وقت قرار دادن رسیده. حتّی آن که در بعضی از اخبار و آثار تکذیب فرموده اند کسانی را که وقت برای ظهور قرار می دهند؛ زیرا وقت ظهور را خدا می داند و بس و علم به آن از مختصّات حق جلّت عظمته است، ولیکن علامتهای بسیاری برای ظهور آن حضرت از رسول مختار و اهل بیت اطهار او علامتهای بسیاری برای ظهور آن حضرت از رسول مختار و اهل بیت اطهار او علامتها می توان استفاده کرد و ممکن است سالهای نزدیک بودن ظهور را به وقوع آن علامتها می توان استفاده کرد و ممکن است سالهای نزدیک به ظهور را از آن استنباط نمود و همچنین از رمزها و حسابها و قواعد نجومیّه و جفریّه و حروفیّه و زیری و بیّنهای ۳ که از روی مبانی صحیحهٔ علمیّه و عملیّه است و به تجربهٔ بزرگان از اهل این فنون رسیده و به معرض آزمایش گذارده شده و آثار صحّت از آن واضح است

۱. سبط: فرزندزاده ، نوه ، بیشتر به فرزندان و نوادگان دختری اطلاق می شود .

۲. صفوت: خالص و بي آميغ ، پاكيزه و برگزيده .

٣. كلمات اخير از اصطلاحات علوم غريبه و غير آناند كه توضيح آنها مجالي ديگر مي طلبد.

دنه به گفتهٔ هر شیّاد دروغگویی، یا دیدن در هر اوراق پارهای دفی الجمله می توان زمینه ای به دست آورد و تقریباً امیدوار به نزدیک بودن زمان فرج شد. بخصوص در صورتی که علامات خبر داده شده از خانوادهٔ وحی و تنزیل بر طبق آنچه که خبر داده اند صورت وقوع پیدا کرده باشد.

به هر تقدیر این حدیث شریف از احادیث مرموزهٔ مربوطه به وقوع بعضی از علائم قبل از ظهور است که عبارت از وقوع جنگی شدید است که تقریباً یک سال قبل از ظهور صورت خواهد گرفت با توافق مشیّت الهیّه و در پنج کلمهٔ «الّر» و «طه» و سه کلمهٔ «طسم، طسم، طس» طبق قواعد ممهده اشاره به وقوع این جنگ است -چنان که در جزء چهارم این کتاب در بخش مخصوص به آن شرح داده میشود باکشف بعض از رموز و اسرار دیگری -، والله ولیّ التوفیق.

## قسمت سوم اخبار قائمـیّه

## ۴۹۲ / حديث اوّل

کمال الدین و تمام النعمة در باب « ذکر من شاهد القائم ﷺ » مسنداً از محمد بن حسن بن علی بن مهزیار روایت کرده که گفت: شنیدم از جدت علی بن مهزیار:

يقول: كنت نائماً في مرقدي إذا رأيت في ما يرى النائم قائلاً يقول لي: حجّ ؛ فإنّك تلقى صاحب زمانك. قال عليّ بن إبراهيم: فانتبهت، وأنا فرح مسرور. فما زلت في الصلاة حتّى انفجر عمود الصبح، وفرغت من صلاتي، وخرجت أسأل عن الحاجّ، فوجدت فرقة تريد الخروج، فبادرت مع أوّل من خرج. فما زلت كذلك حتّى خرجوا وخرجت بخروجهم، أُريد

١. ممهّده: گسترده شده ، آماده ، هموار .

الكوفة. فلمّا وافيتها، نزلت عن راحلتي، وسلّمت متاعي إلى ثقات إخواني، وخرجت أسأل عن آل أبي محمّد حصلوات الله عليهم. فما زلت كذلك، فلم أجد أثراً، فلا سمعت خبراً، وخرجت في أوّل من خرج، أُريد المدينة. فلمّا دخلتها، لم أتمالك أن نزلت عن راحلتي، وسلّمت رحلي إلى ثقات إخواني، وخرجت أسأل عن الخبر وأقفو الأثر، فلا خبراً سمعت، ولا أثراً وجدت. فلم أزل كذلك إلى أن نفر الناس إلى مكّة، وخرجت مع من خرج حتى وافيت مكّة، ونزلت واستوثقت من رحلي، وخرجت أسأل عن آل أبي محمّد حسلوات الله عليه عليه من شرع ولا أثراً

فما زلت بين الإياس والرجاء متفكراً في أمري وعاتباً على نفسي، وقد جنّ الليل، [فقلت:] أرقب أن يخلو لي وجه الكعبة لأطوف بها، وأسأل الله عزّ وجلّ أن يعرّ فني أملي فيها. فبينما أناكذلك وقد خلى لي وجه الكعبة إذ قمت إلى الطواف. فإذا أنا بفتى مليح الوجه، طيّب الرائحة، متزر ببردة، متشح بأخرى، وقد عطف بردائه على عاتقه. فرعته، فالتفت إليّ، فقال: ممّن الرجل؟ فقلت: من الأهواز. فقال: أتعرف بها ابن الخصيب؟ فقلت: من الأهواز. فقال: أتعرف بها ابن الخصيب؟ فقلت: تالياً، ولنا موالياً. [فقال: رحمه الله. لقد كان بالنهار صائماً، وبالليل قائماً، وللقرآن تالياً، ولنا موالياً. [فقال:] أتعرف بها عليّ بن إبراهيم بن مهزيار؟ فقلت: أنا عليّ. فقال: أهلاً وسهلاً بك، يا أبا الحسن. أتعرف الضريحين؟ قلت: نعم. قال: ومن هما؟ قلت: محمّد وموسى، ثمّ قال: ما فعلت العلامة التي بينك وبين أبي محمّد حصلوات الله عليه -؟ فقلت: معي. فقال: أخرجها إليّ، فأخرجتها إليه خاتماً حسناً على فصّه «محمّد» و«عليّ». فلمّا رأى ذلك، بكي مليّاً، ورنّ شجيّاً. فأقبل يبكي بكاءً طويلاً، وهو يقول: رحمك الله، أبا مخمّد. فلقد كنت إماماً عادلاً ابن أئمة وأبا إمام. أسكنك الله الفردوس الأعلى مع آبائك مخمّد. فلقد كنت إماماً عادلاً ابن أئمة وأبا إمام. أسكنك الله الفردوس الأعلى مع آبائك على في أهبة السفر حمّى إذا ذهب الثلث من الليل وبقى الثلثان، فالحق بنا؛ فإنك ترى مُناك [إن شاء الله].

قال ابن مهزيار: فانصرفت إلى رحلي أُطيل الفكر، حتّى أهجم الوقت، فـقمت إلى رحلي، فأصلحته، وقدمت راحلتي، وصرت في متنها حتّى لحقت الشعب. فإذا أنا بالفتى هناك يقول: أهلاً وسهلاً [بك]، يا أبا الحسن. طوبى لك؛ فقد أُذن لك. فسار، وسرتُ بسيره

حتى حازبي عرفات ومنى. فصرت في أسفل ذروة [جبل] الطائف، فقال لي: يا أباالحسن، انزل وخذ في أُهبة الصلاة، فنزل ونزلت حتى إذا فرغ من صلاته، ففرغت، ثم قال لي: خذ في صلاة الفجر وأوجز، فأوجزت فيها، وسلم وعفر وجهه في التراب، ثم ركب وأمرني بالركوب، ثم سار وسرتُ بسيره حتى علا الذروة، فقال: المح، هل ترى شيئاً؟ فلمحت، فرأيت بقعة نزهة كثيرة العشب والكلأ، فقلت: يا سيّدي، أرى بقعة كثيرة العشب والكلأ، فقال لي: هل [ترى] في أعلاها شيء ؟ فلمحت، فإذا أنا بكثيب رمل فوقه بيت من شَعر يتوقد نوراً، فقال لي: هل رأيت شيئاً؟ فقلت: أرى كذا وكذا، فقال [لي]: يابن مهزيار، طب نفساً، وقرّ عيناً؛ فإنّ هناك أمل كلّ مؤمّل.

ثمّ قال لي: انطلق بنا، فسار وسرتُ حتّى صار في أسفل الذروة، ثمّ قال لي: انزل، فهنا يذلّ [لك]كلّ صعب. فنزل ونزلتُ حتّى قال لي: يابن مهزيار، خلّ عن زمام الراحلة. فقلت: على من أخلفها، وليس ههنا أحد؟ فقال: إنّ هذا حرم، لا يدخله إلّا وليّ، ولا يخرج منها إلّا وليّ. فخليّت عن الراحلة، وسار وسرت معه. فلمّا دنا من الخباء، سبقني وقال لي: هناك إلى أن يؤذن لك. فما كان إلّا هُنيئة، فخرج إليّ وهو يقول: طوبى لك؛ فقد أُعطيتَ سؤلك. قال: فدخلت عليه \_صلوات الله عليه \_، وهو جالس على نمط عليه نطع أدم أحمر متكئ [على] مسورة أديم. فسلّمت [عليه]، فرد عليّ السلام، ولمحته فرأيت وجهاً مثل فلقة قمر، لا بالخرق ولا بالنزق ولا بالطويل الشامخ ولا بالقصير اللاصق، ممدود القامة، صلت الجبين، أزجّ الحاجبين، أذعج العينين، أقنى الأنف، سهل الخدّين. على خدّه الأيمن خال كأنّها فتأة مِسك على رضاضة عنبراً. فلمّا أن بصرتُ به، حار عقلي في نعته وصفته.

فقال لي: يابن مهزيار، كيف خلفت إخوانك بالعراق؟ قلت: في ضَنك عيش وهَناةٍ، قد تواترت عليهم سيوف بني الشيصبان. فقال: قاتلهم الله، أنّى يؤفكون؟ كأنّى بالقوم وقد

۱. در مصدر: (شیناً).

۲. در مصدر: (أديم).

٣. در مصدر: (ولا بالبزق).

۴. جملهٔ «كأنّها فتاة ...» در مصدر موجود نيست.

قتلوا في ديارهم، وأخذهم أمر ربّهم ليلاً ونهاراً. فقلت: متى يكون ذلك، يابن رسول الله؟ فقال: إذا حيل بينكم وبين سبيل الكعبة بأقوام لا خلاق لهم، والله ورسوله منهم براء، وظهرت الحمرة في السماء ثلاثاً، فيها أعمدة كأعمدة اللجين. تتلألؤ نوراً، ويخرج الشروسيّ من إرمنية وآذربيجان. يريد وراء الريّ الجبل الأسود المتلاحم بالجبل الأحمر لزيق جبال طالقان. فتكون بينه وبين المروزيّ وقعة صيلمانيّة، يشيب فيها الصغير، ويهرم منها الكبير، ويظهر القتل بينهما. فعندها توقعوا خروجه إلى الزوراء. فلا يلبث بها حتى يوافي ماهان بنهم وقعة من النجف إلى الحيرة إلى الغريّ، وقعة شديدة تذهل منها العقول. فعندها يكون بوار الفئتين، وعلى الله حصاد الباقين.

ثمّ تلا: بسم الله الرحمن الرحيم. ﴿ أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ نَهَاراً فَجَعَلْنَاهَا حَصِيداً كَأَنْ لَمُ تَغْنَ بِالْأَمْسِ ﴾. " فقلت: سيّدي، يابن رسول الله، ما الأمر؟ قال: نحن أمر الله \_عزّ وجلّ \_ وجنوده. قلت: سيّدي، يابن رسول الله، حان الوقت؟ قال: و﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ ﴾ \*. ٥

لغات

اتّزار و ائتزار : بستن لُنگ و امثال آن و پوشیدن شلوار.

اتشاح: حمايل به گردن افكندن.

ابن الخصيب: جعفر بن حمدان خصيبي است، و در بعضي از نسخ حَصيني ـ به حاء بي نقطه و صاد بي نقطه ـ است و در بعضي به خاء نقطه دار و ضاد نقطه دار ضبط شده.

ضریح: در این جا به معنای دور مانده و دور افتاده است.

مَليّ: به معناي طويل و ساعت دراز از روز يا شب.

١. در مصدر: (السروسيّ).

۲. در مصدر: (باهات).

٣. سورة يونس، آية ٢۴.

٢. سورة قمر، آية ١.

٥. كمال الدين وتمام النعمة ، ص ٢٤٥ ـ ٢٧٠ ، ش ٢٢ ، و نيز ر . ك : بحارالأنوار ، ج ٥٢ . ص ٢٢ - ٢٤ ، ح ٢٢ .

رَنَّة: ناله زدن.

شَجيّ: اندوهگين .

أسكنك الله: يا دعاست، يا اخبار.

رَحل: اثاثيه و ستور مسافر .

أهبة: ساز و ساختگي و آماده شدن در كار .

شِعب: راه در كوه و گشادگي ميان دو كوه.

أهلاً و سهلاً: سزاوار اكرام و ملاطفت بودن.

«حاز بي عرفات » يعنى: رسانيد مرا به عرفات.

ذُروة:بلندى.

لَمحة: نگاه كردن.

كَثيب: تودهٔ ريگ.

خباء: خيمه.

نَمَط: فرش مخصوصي است كه در زير مي اندازند و آن معرّب نمدِ لغت فارسي است.

نطع: فرش گستردنی است از پوست.

مسؤرة: متكَّاي چرمي.

«لا بالخرق ولا بالنزق» يعنى: نه تندخو و خشن بود و نه سبك وضع.

صَلت الجبين: كشاده بيشاني.

أزجَ الحاجبين: دو ابروي كماني.

أذعج: سیاه چشم و به کسی گویند که سیاهی چشم او در وسط سفیدی چشم شدید باشد.

أقنى الأنف: كشيده بيني.

سهل الخدين: به كسى گويند كه دو گونهٔ او برآمدگي نداشته باشد.

« فتاة مِسك » يعنى: ريزة مشك.

رضاضة عنبر: كوبيده شده عنبر.

ضنك غيش: تنگى زندگانى.

هَناة : شرور و فساد و سختيهاي بزرگ.

شیصبان: نام شیطان است و مراد از بنی شیصبان بنی عبّاس اند که آنها شرک شیطان اند. شروسي: در كتب لغت نيافتم محلّى راكه شروس نام داشته باشد و در كتاب معجم البلدان چنین نام را برای محلی ذکر نکرده. ممکن است که گفته شود که: این کلمه شروسن يا أشروسَنة باشد و اگر شروسِن باشد مخفّف أشروسَنه است ؛ زيراكه در بعضی از اسامی مصدر به همزه در زبان فارسی همزهٔ آن را می اندازند مانند شتر که أشتر بوده و اسپاهان كه سپاهان گفته شده و امثال اينها ـ و أشروسنه چنان كه در معجم البلدان ضبط كرده گفته است كه: أشروسنه به ضمّ همزه و سكون شين و ضمّ راء و واو ساكنه و سين بي نقطهٔ مفتوحه و نون و هاء ـ شهري است بزرگ در ماوراء النهر. از شهرهای هیاطله است. واقع در میان سیحون و سمرقند و فاصله و مسافت آن تا سمرقند شانزده فرسخ است و از مناطق اقليم چهارم است و طول آن نود و يک درجه و سُدس درجه است و عرض آن سي و شش درجه و دو ثلث است و اصطخري گفته كه: أشروسَنه نام اقليم است همچنان كه صَغد اسم اقليم است و در آن جا مكان و شهری به این نام نیست و غالب آن جاکوه است و قسمتی از آن دور زده می شود به آن اقليمهاي ماوراء النهر از سمت شرقي آن از فرغانه و از غربي آن حدود سمرقند و از طرف شمال آن شاش و قسمتي از فرغانه و از طرف جنوب آن بعضي از حدود كُشّ و صغانیان که مملکت ژاپن باشد و شومان و واشجر د و زاشت و شهر بزرگ آن نامیده شده است به بلسان اُشروسنه و از شهرهای آن است بُنجیکت که نسبت به اسروشنه داده شده و آنها طوایفی هستند. ۳

۱. شِرک: به معنی انباز، و شَرّک: به معنی صیّاد.

۲. در مصدر: (راشت).

٣. معجم البلدان ، ج ١ ، ص ١٩٧ .

مَروزي: كسى است كه از مرو خراسان كه فعلاً در تصرّف غير مسلمين است قيام مىكند و به مقتضاى بعض از اخبار بعيد نيست كه از نژاد بنى عبّاس باشد.

«صيلمانية » يعنى: ريشه كن كننده.

زوراء: در اين جا مراد بغداد است.

ماهان: مراد دینور و نهاوند است و دینور شهری است کوهستانی نزدیک کرمانشاه و فاصلهٔ میان دینور و همدان تقریباً بیست و دو سه فرسخ است و نهاوند شهری است در جهت قبلی همدان و مسافت میان همدان و نهاوند چهارده فرسخ است.

واسِط: شهری است از بناهای حجّاج بن یوسف ثقفی که در میان بـصره و کـوفه واقع است و فاصلهٔ بین آن و هر یک از بصره و کوفه پنجاه فرسخ است.

حیرة: در معجم گفته است که: در یک فرسخی کوفه واقع است از سمت بالای نجف که در نزدیکی جعاره است. ا

غريّ: نجف است و دو طرف آن را غريّين گويند.

و حِصاد: به معناي درويدن است از باب «حَصَدَ الزرع».

#### معنای حدیث

علیّ بن مهزیار میگوید: در خوابگاه خود خوابیده بودم. در عالم خواب دیدم گوینده ای را که به من گفت: حج بگزار برای این که ملاقات کنی صاحب زمان خود را. علیّ بن ابراهیم میگوید: پس من از خواب بیدار شدم در حالتی که شادان و خوشحال بودم. پس همیشه مشغول نماز بودم تا سفیدهٔ صبح ظاهر شد و از نماز خود فراغت حاصل کردم و بیرون آمدم که بپرسم از حاجیان. پس یافتم جمعی را که ارادهٔ بیرون رفتن به حج داشتند. پس من شتاب کردم ، با اوّل کسی که بیرون رفت بیرون رفتم و همیشه در بین راه به همین حال بودم. تا بیرون می رفتند من هم بیرون می رفتم با ایشان. ارادهٔ کوفه را داشتم. چون در آن جا رسیدم ، از مرکب خود فرود آمدم و سپردم ایشان. ارادهٔ کوفه را داشتم. چون در آن جا رسیدم ، از مرکب خود فرود آمدم و سپردم

١. معجم البلدان ، ج ٢ ، ص ٢٢٨ با اختلاف.

متاع سفر خود را به برادرهایی که محل و ثوق من بودند و بیرون آمدم که بپرسم از آل ابی محمّد ـ یعنی: حضرت عسکری ـ صلوات الله علیهم . پس همیشه در پرسش بودم و خبری از ایشان نیافتم و اثری از ایشان نشنیدم و با اوّل کسی که از قافلهٔ حاجیان بیرون رفت برای مدینه بیرون رفتم. وقتی که داخل مدینه شدم ، مالک خود نبودم ، تا آن که از مرکب خود پیاده شدم و سپردم مرکب و راحلهٔ خود را به برادران محل و ثوق خود و بیرون رفتم که خبری بگیرم و دنبال اثری بروم. نه خبری شنیدم و نه اثری یافتم. پس همیشه در این فکر بودم تا این که کوچ کردند مردم به طرف مکه. من هم با ایشان بیرون رفتم تا به مکه رسیدم و فرود آمدم و مرکب خود را محکم بستم و جای راحلهٔ خود را استوار کردم و بیرون رفتم که بپرسم از آل ابی محمّد ـ صلوات الله علیه . پس خبری نشنیدم و اثری نیافتم.

پس همیشه در میانهٔ ناامیدی و امیدواری به سر می بردم و در کار خود فکر می کردم و به نفس خود عتاب می نمودم، تا این که شب فرو گرفت. انتظار می کشیدم که رو به روی کعبه برای من خلوت شود که آن را طواف کنم و از خدا بخواهم که آرزوی مرا \_ یعنی: آن که دیدن روی او آرزوی من است \_ در آن جا به من بشناساند. در آن میانه که به این فکر بودم، رو به روی کعبه خلوت شد. در آن حال قیام به طواف کردم. ناگاه جوانی که صورت نمکین داشت و خوشبو بود، بُردی را اِزار خود کرده بود و بُرد دیگری را حمایل افکنده بود و و یک طرف آن را به روی دوش خود برگردانیده بود رو به جانب من کرد و گفت: ای مرد! اهل کجایی ؟ گفتم: اهوازی هستم. گفت: پسر رفت. به سوی خدا خوانده شد و اجابت کرد. پس گفت: خدا او را رحمت کند که روزها را روزه بود و شبها را نماز می گزارد و تلاوت قرآن می کرد و از دوستان ما بود. روزها را روزه بود و شبها را نماز می گذارد و تلاوت قرآن می کرد و از دوستان ما بود. آیا علی بن مهزیار را می شناسی ؟ گفتم: منم علی. گفت: سزاوار اکرام و ملاطفت آیا علی بن مهزیار را می شناسی ؟ گفتم: منم علی. گفت: سزاوار اکرام و ملاطفت آیا دو نفر دورماندگان را می شناسی ؟ گفتم: آری. گفت: کیان اند ؟ گفتم: محمّد و موسی.

پس گفت: آن نشانه ای که میانهٔ تو و ابی محمّد است کجاست؟ گفتم: با من است. گفت: برای من آن را بیرون بیاور. پس بیرون آوردم به سوی او انگشتری نیکویی را که بر نگین آن «محمّد» و «علی» نقش بود. چون آن انگشتر را دید، ساعتی دراز گریه کرد و نالهٔ اندوهگینی زد. پس گریه کرد گریه کردنی طولانی و می گفت: رحمت کند خدا تو را، ای ابامحمّد! هرآینه تو امام عادلی بودی، پسر امامها و پدر امام که ساکن گردانید تو را خدا در فردوس اعلا با پدرانت ـصلوات الله علیهم. پس به من فرمود: ای ابوالحسن! برو نزد راحلهٔ خود و آمادهٔ سفر باش تا ثلث از شب که بگذرد. چون ثلث از شب گذشت و دو ثلث از آن باقی ماند، به ما ملحق شو که آنچه آرزوی توست می بینی.

ابن مهزیار گفت: من رفتم نزد راحلهٔ خود و فکر درازی کردم تا آن که وقت رسید. برخاستم و مرکب و راحلهٔ خود را اصلاح کردم و آن را پیش آوردم و سوار شدم در پشت آن و خود را در میان دو کوهی که وعده گاه بود رسانیدم. دیدم آن جوان در آن جاست. به من گفت: اهلاً و سهلاً ـ یعنی: سزاوار اکرامی. خوش آمدی، ای ابوالحسن! خوشابه حال تو. اذن داخل شدن به تو داده شد. پس می رفت و من هم با او می رفتم، تا مرا به محاذی عرفات و منی رسانید. پس رفتم در پایین کوه بلند طائف. پس به من گفت: ای ابوالحسن! فرود آی و آمادهٔ نماز شو. پس فرود آمد و من هم فرود آمدم و من از نماز فراغت حاصل کردم و او هم فراغت حاصل کرد از نماز خود. پس گفت: مناز صبح را بخوان، امّا مختصر کن. پس بطور اختصار نماز صبح را خواندم و او هم سلام داد و صور تش را بر خاک مالید. پس سوار شد و به من گفت: سوار شو. او می رفت رامی بینی ؟ چشم انداختم. بیابان پاک و پاکیزهٔ پرسبزه و گیاهی را دیدم. گفتم: ای آقای من ایبابان پرسبزه و گیاهی می بینم. پس به من گفت که: آیا در بالای آن چیزی هست؟

۱. محاذی: مقابل، رو به رو، برابر.

که نور از آن بالا می رود. پس به من گفت: آیا چیزی را می بینی ؟ گفتم: چنین و چنان می بینم. پس گفت: ای پسر مهزیار! خاطر و نفس تو پاکیزه و چشم تو روشن و با آرام و سکون باد. بدرستی که در آن جاست آرزوی هر آرزومندی.

پس گفت: با ما بیا. پس او می رفت و من هم با او می رفتم ، تا آن که رسیدیم به یای آن كوه بلند \_يا تَبُهُ بلند. پس به من گفت: فرود أي كه اين جا هر دشواري كه ساشد آسان می شود. پس فرود آمد و من هم فرود آمدم ، تا این که گفت : ای پسر مهزیار! رها كن زمام مركب خود را. گفتم: به كه واگذارم آن را؟ اين جاكسي نيست. گفت: اين جا حرمی است که کسی در این جا وارد نمی شود مگر دوست باشد و کسی از این جا بیرون نمی رود مگر این که دوست باشد. پس راحله را رها کردم و او می رفت و من هم مي رفتم بااو تا اين كه نز ديك خيمه رسيد. پس به من گفت: اين جا تو قُف كن و او بر من سبقت گرفت و داخل خیمه شد که برای دخول مِن اذن بگیرد. کمی طول کشید که بیرون آمد و گفت: خوشی برای تو باد که عطا کرده شدی آنچه را که میخواستی. على بن مهزيار گفت: داخل شدم بر آن حضرت -صلوات الله عليه - در حالتي كه بالاي نمدی بر روی فرشی از پوست سرخ تکیه داده بود بر متکایی از چرم. پس سلام کردم. جواب سلام مرا رد فرمود و نگاه من بر او بود. دیدم رویش مانند پارهٔ ماه بود. نه تندخو و خشن بود و نه سبک وضع بود. نه بلند بی اندام بود و نه کو تاه قد چسبیده بود. ابروهای او کمانی و کشیده و سیاه چشم و باریک بینی بود و گونههای او نرم و هموار بود و برآمدگی نداشت و پیشانی او گشاده و در گونهٔ راست او خالی بود مانند ریزهٔ مشكى كه بر سودهٔ عنبر باشد.

چون آن جمال مبارک را دیدم ، در بیان نعت و وصف او عقلم متحیّر شد. پس به من فرمود: ای پسر مهزیار! برادرانت در عراق به چه حالت بودند که گذاردی ایشان را و آمدی ؟ عرض کردم: در تنگی زندگانی و بدی ها و شدّت فساد و سختی های بزرگ بودند و شمشیرهای پسران شیطان \_یعنی: بنی عبّاس \_بر ایشان پی در پی بود. پس فرمود: خدا بکشد ایشان را که درو غگویان اند. گویا می بینم این گروه را که کشته شده باشند

در خانه های خودشان و عذاب پرور دگار ایشان در شب و روز آنها را بگیرد. پس عرض كردم: چه وقت مى باشد، اى پسر رسول خدا؟ فرمود: وقتى كه حايل شود ميان شما و میان راه کعبه گروهی که هیچ بهرهای از دین برای ایشان نیست و خدا و رسول خدا از ایشان بیزارند و وقتی که آشکار شود سرخیای در آسمان سه روز که در آن آتش ستونهایی باشد مانند ستونهای نقره که نور از آن متلألئ باشد و وقتی که بیرون آید شروسی ـ یا اُشروسنی ـ از ارمنیه و آذربایجان و اراده کند و بیاید در پشت ری نزد کوه سیاهی که چسبیده است به کوه سرخ چسبیده به کوههای طالقان. پس میانهٔ او و میانهٔ مروزی که از مرو خراسان قیام می کند جنگ بزرگ ریشه کن کننده ای روی می دهد که در آن جنگ خردسال پیر شود و کهن سال از پای درآید و قتلی در میان ایشان آشکار شود. در آن وقت منتظر باشید بیرون آمدن او را و روانه شدنش را به طرف بغداد. پس درنگ نمی کند درآن جا تا این که فرود می آید در ماهان که دینور و نهاوند باشد. پس از آن جامی رود بواسط که از شهرهای عراق است و به هر یک از بصره و کوفه و مدائن و اهواز چهل فرسخ فاصله دارد ـ و در أن جا يک سال مي ماند يا كمتر. پس مي رود به كو فه و میانهٔ ایشان از نجف تا حیره و تا غری جنگ سختی واقع میشود که عقل ها از سختی آن جنگ از سر بیرون می رود. در آن وقت هر دو طرف هلاک و نابود می شوند و برخداست که باقىماندگان آنها را هم نابو د مىكند و مىدرود مانند درويدن زارع زرع خو د را.

پس تلاوت فرمود: بسم الله الرحمن الرحيم. ﴿ أَتَاهَا أَمُرُنَا لَيلاً أُو نَهَارًا فَجَعَلنَاهَا حَصِيدًا كَأَن لَم تَعٰنَ بِالأَمسِ ﴾ ا؛ به نام خدای بخشندهٔ مهربان. آمد عذاب ما در زمین در شب یا روز، پس قرار دادیم آن را درویده شده بنحوی که گویا از پیش نروییده بود. پس عرض کردم که: ای آقای من! ای پسر رسول خدا! مراد از امر چیست؟ فرمود: ماییم امر خدای عزّوجل و لشکرهای او. گفتم: آقای من! ای پسر پیغمبر! وقت آن نزدیک است؟ فرمود: ﴿ و نزدیک شد قیامت و شکافته شد ماه ﴾.

١. سورة يونس، آية ٢۴.

مؤلّف فقیر گوید: از این حدیث شریف چند علامت از علامات ظهور حضرت مستفاد می شود:

اول: ممنوع شدن رفتن حج بیت الله الحرام نزدیک زمان ظهور و علّت آن حایل و مانع شدن اخوان میعنی: برادران - ترک است که هیچ بهرهای از دین ندارند و بعید نیست شرقی ها باشند - چنان که از اخبار دیگر مستفاد می شود - ، یا کسانی که از حیث عقیده و مرام تابع ایشان باشند.

دوم: ظاهر شدن سرخی در آسمان که سه روز ادامه داشته باشد و در آن ستونهای مانند ستونهای نقره نورانی و درخشنده باشد.

سوم: قيام شُرُوسي - يا أشروسني - است از ارمنيّه و آذربايجان.

چهارم: قیام مروزی است از خراسان و جنگیدن این دو دسته با هم و آمدن ایشان در پشت ری نزد کوه سیاهی که چسبیده است به کوه سرخی که نزدیک کوههای طالقان است و این جنگ جنگ بسیار سختی است که خردسال از شدت آن پیر شود و کهن سال از پا درآید و کشته شدن بسیاری در این جنگ.

پنجم: رفتن آنها برای گرفتن بغداد از راه ماهان که دینور و نهاوند باشد که دو شهر کوهستانی میان همدان و کرمانشاه است و رفتن ایشان از آن جا به واسط و آن شهری است که حجّاج بن یوسف ثقفی ملعون آن را بناکرده که تا هر یک از مدائن و بصره و کوفه و اهواز و به هر یک از آنها چهل فرسخ راه مسافت دارد و اینها یک سال پیش از ظهور می باشد که یک سال در واسط می مانند یاکمتر و بعد از آن به طرف کوفه می آیند و در میان ایشان و میان عراقی ها جنگ شدید واقع می شود از نجف تا حیره و غری که از شدت این جنگ عقل ها زایل می شود و هر دو دسته هلاک می شوند و باقی ماندگان از ایشان هم نابود خواهند شد.

نکتهٔ دیگری که از این حدیث شریف استنباط می شود این است که: اگر کسی ارتباط و لایتی او نسبت به اهل بیت رسالت ـ صلوات الله علیهم أجمعین ـ کامل شد و به افتخار شیعهٔ خالص بودن نایل گردید، حضرت بقیّة الله ـ عجّل الله تعالی فرجه ـ او را

به خود راهنمایی می کند و به دربار عظمت و جلال خود دعوت می فرماید و در حالی که در پس پردهٔ غیب و مخفی از انظار است او را می پذیرد و به فیض شرفیابی حضور باهرالنور اخود راهنمایی می فرماید و تشنهٔ دیدار خود را از زلال وصال جرعه ای دبلکه جرعه ها می چشاند و تا اشاره ای از حضر تش نشود ، احدی مخلع ۲ به خلعت تشرف به محضر شریفش نخواهد شد.

تاكه از جانب معشوقه نباشد كششى كوشش عاشق بيچاره به جايى نرسد

راه رسیدن به این مقام مجاهده با نفس است و تصفیه کردن آن از رذایل و مُحلًا " شدن به حلیهٔ تقوا و ورع و خلوص و توجّه کامل.

### لمؤلَّفه الحقير:

خوش است ای دل! اگر نغمهٔ جانگداز کنی نهی به گردن جان با خیال شه زنجیر دهی طهارت اگر نفس خویش را شاید

به روی خسویش در انستظار باز کنی به یاد گسیسوی او قسمه را دراز کنی رخش بسبینی و بسر ابرویش نماز کنی

#### ۴۹۳ / حدیث دوم

دلاتل الامامة، تأليف ابى جعفر محمّد بن جرير بن رستم طبرى، طبع نجف اشرف، ص ٢٩٤. اين حديث نيز مسنداً از على بن مهزيار اهوازى روايت شده، ولى چون در عبارات و مندرجات با حديث اوّل تفاوت بسيار داشت نيز نقل آن را در اين كتاب و در اين قسمت از اين بخش سزاوار ديدم و صاحب كتاب دلاتل از اكابر و اعاظم علماى اماميّة مائة چهارم هجرى بوده.

قال: روى أبو عبد الله محمّد بن سهل الجلوديّ، قال: حدّثنا أبو الخير أحمد بن محمّد

۱. باهر : روشن، درخشان، ظاهر، آشكار، فائق.

۲. مخلِّع: خلعت داده شده.

٣. مُحلًا: زيور كرده شده ، به زيور آراسته شده .

جعفر الطائي الكوفي في مسجد أبي إبراهيم موسى بن جعفر هذا الأهوازي، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن يحيى الحارثي، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن مهزيار الأهوازيّ، قال: خرجت في بعض السنين حاجًا إذ دخلت المدينة، وأقمت بها أيّاماً، أسأل وأستبحث عن صاحب الزمان، فما عرفت له خبراً، ولا وقعت لي عليه عين، فاغتممت غمّاً شديداً، وخشيت أن يفوتني ما أمّلته من طلب صاحب الزمان هن فخرجت حتّى أتيت مكّة، فقضيت حجّتي، واعتمرت بها أسبوعاً. كلّ ذلك أطلب.

فبينا أنا أفكر إذ انكشف لي باب الكعبة، فإذا أنا بإنسان كأنّه غصن بانٍ، متزر ببردة، متشح بأُخرى، قد كشف عطف بردته على عاتقه. فارتاح قلبي، وبادرت لقصده، فانثنى إليّ وقال: من أين الرجل؟ قلت: من العراق. قال: من أيّ العراق؟ قلت: من الأهواز. فقال: أتعرف الخصينيّ؟ قلت: نعم. فقال: رحمه الله. فما كان أطول ليله، وأكثر نيله، وأغزر دمعه! قال: فابن المهزيار؟ قلت: أنا هو. قال: حيّاك الله بالسلام، أباالحسن، شمّ صافحني وعانقني، وقال: يا أباالحسن، ما فعلت العلامة التي بينك وبين الماضي أبي محمّد منضر الله وجهه على وأدخلت يدي إلى جيبي، وأخرجت خاتماً عليه «محمّد» و«على».

فلمًا قرأه استعبر حتى بلّ طمره الذي كان على يده، وقال: يرحمك الله، يا أبا محمّد؛ فإنّك زين الأُمّة. شرّفك الله بالإمامة، وتوّجك بتاج العلم والمعرفة، فإنّا إليكم صائرون، ثمّ صافحني وعانقني، ثمّ قال: ما الذي تريد، يا أبا الحسن؟ قلت: الإمام المحجوب عن العالم. قال: ما محجوب عنكم، ولكن جنّه سوء أعمالكم. قم، سر إلى رحلك، وكن على أهبة من لقائه. إذا انحطّت الجوزاء وأزهرت نجوم السماء، فها أنا لك بين الركن والصفا.

فطابت نفسي، وتيقّنت أنّ الله فضّلني. فما زلت أرقب الوقت حتّى حان، وخرجت إلى مطيّتي، واستويت على ظهرها. فإذا أنا بصاحبي ينادي [إليّ]: يا أب الحسن. فخرجت ولحقت به، فحيّاني بالسلام وقال: سر بنا، يا أخ.

١. در مصدر: (الخصيبي).

۲. در مصدر: (حجبه).

فما زال يهبط وادياً، ويرقى ذروة جبل إلى أن علقنا على الطائف، فقال: يا أباالحسن، انزل بنا. فصلّى باقي صلاة الليل. فزلت، فصلّى بنا الفجر ركعتين. قلت: فالركعتين الأوليين؟ قال: هما من صلاة الليل، وأوتر فيهما، والقنوت في كلّ صلاة جائز، وقال: سر بنا، يا أخ. فلم يزل يهبط وادياً ويرقى [بي] ذروة جبل، حتّى أشرفنا على وادٍ عظيم مثل الكافور، فأمد عيني، فإذا ببيت من الشعر، يتوقّد نوراً. قال: [المح] هل ترى شيئاً؟ قلت: أرى بيتاً من الشعر. فقال: الأمل، وانحط في الوادي، وأتبعت الأثر حتّى إذا صرنا بوسط الوادي نزل من راحلته وخلّاها، ونزلت عن مطيئي، وقال لي: دعها. قلت: فإن تاهت؟ قال: هذا وادٍ لا يدخله إلّا مؤمن، ولا يخرج منه إلّا مؤمن، ثمّ سبقني ودخل الخباء، وخرج إليّ مُسرعاً، وقال: ابشر؛ فقد أُذِنَ لك بالدخول.

فدخلت، فإذا البيت يسطع من جانبه النور. فسلمت عليه بالإمامة، فقال لي: يا أباالحسن، قد كنّا نتوقّعك ليلاً ونهاراً، فما الذي أبطأ بك علينا؟ قلت: يا سيّدي، لم أجد من يدلّني إلى الآن. قال لي: لم تجد أحداً يدلّك؟ ثمّ نكت بإصبعه في الأرض، ثمّ قال: ولكنّكم كثّرتم الأموال، وتجبّرتم على ضعفاء المؤمنين، وقطعتم الرحم الذي بينكم. فأيّ عذر لكم [الآن]؟ فقلت: التوبة، التوبة. الإقالة، الإقالة.

ثمّ قال: يابن المهزيار، لولا استغفار بعضكم لبعض، لهلك من عليها إلّا خواصّ الشيعة الذين تشبه أقوالهم أفعالهم، ثمّ قال: يابن المهزيار \_ومدّ يده \_: ألا أُنبّك الخبر؟ [إنّه] إذا قعد الصبيّ، وتحرّك المغربيّ، وسار العُمّانيّ، وبويع السفيانيّ، يؤذن لوليّ الله، فأُخرِجُ بين الصفا والمروة في ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً [سواء]، فأجيء إلى الكوفة، وأهدم مسجدها، وأبنيه على بنائه الأوّل، وأهدم ما حوله من بناء الجبابرة، وأحجّ بالناس حجّة الإسلام، وأجيء إلى يثرب، فأهدم الحجرة، وأُخرِجُ من بها، وهما طريّان. فآمر بهما تجاه البقيع، وآمر بخشبتين يُصلَبان عليهما، فتورق من تحتهما، فيفتتن الناس بهما أشدّ من الفتنة الأولى، فينادي منادٍ من السماء: يا سماء أبيدي، ويا أرض خذي، فيومئذٍ لايبقى على وجه الأرض إلّا مؤمن قد أخلص قلبه للإيمان.

قلت: يا سيّدي، ما يكون بعد ذلك؟ قال: الكرّة، الكرّة. الرجعة، الرجعة، ثمّ تلا

هذه الآیة: ﴿ ثُمُّ رَدَدُنَا لَکُمُ الْکُرُةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدُدُنَا کُمْ بِأَمُوالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَا کُمْ أَکُتُو نَفِيراً ﴾ ٢٠٠ يعنى: گفت: روايت کرد ابوعبدالله محمّد بن سهل جلودى که گفت: حديث کرد ما را ابوالخير احمد بن محمّد جعفر الطائى الکوفى در مسجد ابى ابراهيم موسى بن جعفر [ﷺ]. گفت: حديث کرد ما را محمّد بن حسن بن يحياى حارثى. گفت: حديث کرد ما را على بن ابراهيم بن مهزيار اهوازى. گفت: بيرون آمدم در بعضى از سالها در حالى که حج گزارنده بودم زمانى که وارد مدينه شدم و چند روزى در آن جا اقامت کردم که بيرسم و کاوش کنم از صاحب الزمان. پس نه خبرى از او دانستم و نه جشمم بر او افتاد. پس غمناک شدم غمناک شدن سختى و ترسيدم که از من فوت شود آنچه که آرزوى آن را داشتم از طلب کردن صاحب الزمان. پس بيرون رفتم تا اين که به حضرت بو حج و عمره خود را در آن جا بجا آوردم و تا يک هفته هر روز در طلب آن حضرت بودم.

پس در حالتی که به این فکر بودم، ناگاه در کعبه برای من باز شد. آدمی را دیدم مانند شاخهٔ درخت بان ـ که آن درختی است بسیار سبز و خوش منظره. بُردی را اِزار کرده و بُرد دیگری را حمایل کرده و طرف آن را بر شانهٔ خود برگردانیده. دل من به دیدن او شاد شد. قصد او را کردم. ثنای مرا جواب گفت و گفت: ای مرد! از کجایی؟ گفتم: از عراق. گفت: کدام عراق؟ گفتم: از اهوازم. گفت: حضینی را می شناسی؟ گفتم: آری. گفت: خدا رحمت کند او را! چقدر شبهای او دراز و عطا و بخشش او بسیار و اشک چشم او زیاد بود. گفت: ابن مهزیار را می شناسی؟ گفتم: من همانم. گفت: تحیّت گوید تو را خدا به درود گفتن، ای ابوالحسن! پس با من مصافحه و معانقه کرد و گفت: ای ابوالحسن! علامت و نشانهای که میان تو و ابومحمّدِ گذشته معانقه کرد و گفت: ای ابوالحسن! علامت و نشانه ای که میان تو و ابومحمّدِ گذشته معانقه کرد و گفت: ای ابوالحسن! علامت و نشانه ای که میان تو و ابومحمّدِ گذشته در یعنی: حضرت عسکری ﷺ ـ بود چه کردی؟ گفتم: همراه من است، و دست در

١. سورة اسراء، آية ٤.

٢. دلائل الإمامة . ص ٥٣٩\_ ٥٣٩ ، ح ٥٢٢ ، و نيز ر . ك : مدينة المعاجز ، ج ٨ ، ص ١١٥\_ ١١٨ ، ح ٢٧٣٢ .

جیب خود کردم و بیرون آوردم انگشتری را که بر نگین آن محمّد و علی نقش بود. چون نقش آن را خواند، گریه کرد تا جامهای که روی دست او بود تر شد و گفت: رحمت کند خدا تو را ای ابا محمّد! که تو زینت امّت بودی و خدا تو را به شرف امامت مشرّف داشت و به تاج علم و معرفت متوّج اگردانید. پس ما هم به سوی تو خواهیم آمد. بعد از آن با من مصافحه و معانقه کرد و گفت: چه میخواهی، ای ابوالحسن ؟ گفتم: امام محجوب از عالم \_یعنی: امام غایب \_را میخواهم. گفت: آن برخیز برو به سوی راحلهٔ خود و مهیّا و آماده برای ملاقات و دیدن آن حضرت شو. برخیز برو به سوی راحلهٔ خود و مهیّا و آماده برای ملاقات و دیدن آن حضرت شو. چون ستارهٔ جوزا دمید و سر زد و ستارههای آسمان نورانی و درخشنده شد، من حاضر می شوم برای تو در میان رکن و کوه صفا \_یعنی: من حاضر می شوم برای تو در خدمت آن حضرت.

پس نفس من پاکیزه و آرام شد و یقین کردم که خدا فضیلت و بر تری داد مرا. پس همیشه در انتظار رسیدن وقت رفتن بودم و بیرون آمدم به طرف مرکب و راحلهٔ خود. چون وقت رسید، بر آن سوار شدم و روانه گردیدم. ناگاه رفیق من صدا زد که: ای ابوالحسن! پس بیرون رفتم و به او ملحق شدم. به من سلام کرد و گفت: ای برادر! با من بیا. پس پیوسته فرود می آمد و می رفت بالای کوه تا این که سرازیر شدیم به طرف طائف. پس گفت: ای ابوالحسن! فرود بیا تا نماز شب را بجا بیاوریم. فرود آمدم و باما نماز فجر را بجا آورد دو رکعت. بعد از آن نیز دو رکعت بجا آورد. گفتم: دو رکعت اول چه نماز بود؟ گفت آنها از نماز شب بود، و نماز و تر را در میان آنها خواند با قنوتی که در هر نمازی جایز است و گفت: با ما بیا، ای برادر!

پس پیوسته بر کوه ها بالا می رفت و فرود می آمد در درّه ها و بالا می رفت بر بلندی کوه ها، تا این که رسیدیم در دامنهٔ بزرگی که هوای آن در سردی مانند کافور بود. پس

١. متوَّج: تاج بر سر نهاده ، تاجدار .

چشم خود را در آن وادی انداختم. ناگاه خانهای از مو - یعنی: خیمهای از مو - دیدم که نور از آن بالا می رفت. گفت: آیا چیزی می بینی ؟ گفتم: می بینم خانهای را از مو. گفت: آن که آرزوی دیدن او را داری در همان جاست. پس سرازیر در وادی شد و من هم در دنبال او می رفتم، تا رسیدیم در میان وادی. چون آن جا رسیدیم، از مرکب خود فرود آمد و مرکبش را در آن جا گذارد و من هم از مرکب خود فرود آمدم. به من گفت: واگذار مرکب خود را. گفتم: اگر گم شد؟ گفت: این جا وادی ای است که در آن داخل نمی شود مگر مؤمن و از آن بیرون نمی رود مگر مؤمن. پس بر من پیشی گرفت و داخل خیمه شد و بیرون آمد بشتاب به سوی من و گفت: مژده باد تو را که اذن دخول برای تو داده شد.

پس داخل خیمه شدم. دیدم از یک طرف خیمه نور بالا می رود. پس به آن حضرت به امامت سلام کردم. به من فرمود: ای ابوالحسن! شب و روز ما انتظار تو را داشتیم. پس چه چیز باعث شد که در آمدن کندی کردی که به نزد ما بیایی ؟ عرض کردم: ای آقای من! تا به حال کسی را نیافتم که مرا راهنمایی کند. فرمود به من که: نیافتی کسی را که راهنمایی کند تو را؟ پس با انگشت مبارک خطی بر روی زمین کشید و فرمود: ولیکن شما زیاد کر دید مالهای خودتان را و به مال و ثروت رسیدید و بر ضعیفان و ناتوانان از اهل ایمان تکبر کر دید و رجمهایی که در میان شما بود قطع کر دید. پس چه عذری است برای شما؟ عرض کردم: توبهٔ مرا بپذیر. توبهٔ مرا بپذیر. لغزش مراگذشت کن. لغزش مراگذشت کن. لغزش مراگذشت کن. لغزش مراگذشت کن.

پس فرمود: ای پسر مهزیار! اگر نبود طلب آمرزش کردن بعضی از شما بر بعض دیگر، هرآینه هلاک می شد هر که بر روی زمین بود مگر خواص از شیعیان که کارهاشان مشابه است با گفتارهاشان. پس فرمود: ای پسر مهزیار! و کشید دست خود را - آیا خبر ندهم تو را به این خبر زمانی که نشست کودک و حرکت کرد مغربی و روانه شد عُمّانی و بیعت کرده شد با سفیانی، به ولئ خدا اذن داده می شود. پس من بیرون می آیم در میان صفا و مروه با سیصد و سیزده نفر مرد و می آیم به کوفه و خراب بیرون می آیم در میان صفا و مروه با سیصد و سیزده نفر مرد و می آیم به کوفه و خراب

می کنم مسجد آن را و بنا می کنم آن را بر بنای اوّل که بناگذارده شده و خراب می کنم بناهای گردن کشانی را که در اطراف آن بنا کرده اند و حج می گزارم با مردم حِبّة الاسلام را و می آیم به سوی مدینه و خراب می کنم حجرة پیغمبر را و بیرون می آورم کسانی را که در آن جا دفن شده اند در حالتی که بدنهای هر دو نفر ایشان تر و تازه باشد. پس می برم آنها را رو به روی بقیع و امر می کنم که دو چوب را نصب کنند و هر یک از ایشان را بر چوبی بر دار زنند. پس آن چوبها از زیر ایشان سبز می شود و برگ می آورد و مردم به این دو نفر امتحان کرده می شوند به امتحانی که سخت تر از امتحان اوّل باشد. پس منادی ای از آسمان ندا می کند که: ای آسمان! هلاک کن، و ای زمین! بگیر. پس در آن روز باقی نماند در روی زمین مگر مؤمنی که خالص باشد قلب او برای ایمان.

گفتم: ای آقای من! بعد از آن چه می باشد؟ فرمود: بازگشت به دنیا، بازگشت به دنیا، بازگشت به دنیا. رجعت، رجعت، پس این آیه را تلاوت فرمود: ﴿ ثُمُّ رَدَدنَا لَکُمُ الْکَرُّ عَلَیهِم وَاُمدَدنَاکُم بِأَمْوَالٍ وَبَنِینَ وَجَعَلنَاکُم أَکثَرَ نَفِیرًا ﴾ ایعنی: پس رد کردیم برای شما نصرت را بر ضرر ایشان و مدد کردیم شما را به مالها و فرزندان و گردانیدیم نفرهای شما را بیشتر از بیشتر.

مؤلّف گويد: مستفاد از اين حديث شريف چند چيز است:

اوّل آن که: در زمان غیبت کبرا شیعیان خالص کامل درک فیض حضور حضرتش را میکنند.

دوم آن که: اعمال زشت و معصیتها و گناهان دوستان و شیعیان سبب محجوب و مستور بو دن آن حضرت است.

سوم آن که: استغفار بعضی از شیعیان برای بعض دیگر جلوگیر از هلاکت است برای شیعیان و دوستان گناهکار ضعیف الایمان.

١. سورة اسراء، آية ٤.

چهارم آن که: زیاد کردن مال و تکبر کردن بر ضعفای از مؤمنین و قطع رحم <sub>کردن</sub> مانع از نایل شدن به فیض ملاقات حضرت است.

پنجم: اخبار آن حضرت به چند علامت از علامتهای ظهور آن بزرگوار. یکی نشستن کودک به سلطنت ـ چنان که از بعض از اخبار دیگر هم مستفاد می شود دیگر قیام و حرکت مغربی که از طرف مغرب بر ضرر عرب قیام کند که دور نیست آمریکایی ها باشند.

دیگر خروج خروج کنندهای از عمّان.

ديگر بيعت گرفتن سفياني از مردم.

ششم: اخبار أن حضرت از ظهور خود پس از ظاهر شدن اين علامات.

مفتم: بعضی از کارهای حضرت پس از ظهور که از آن جمله است خراب کردن آن جمله است خراب کردن آن جمله است حضرت مسجد کوفه را و بناگذاردن آن بنحوی که در اؤل بنا شده و از آن جمله است خراب کردن آن حضرت بناهایی را که ستمکاران و گردنکشان در اطراف مسجد کوفه بنا کرده اند و از آن جمله است حج گزاردن آن حضرت با مردم و از آن جمله است رفتن آن حضرت به مدینه و خراب کردن او حجرهٔ پیغمبر را و بیرون آوردن او جسد دو خلیفه را و بر دار آویختن آنها را بر دو چوب در رو به روی بقیع و به زمین فرو رفتن و هلاک شدن دوستان و هواخواهان آنها و باقی نماندن در روی زمین مگر مؤمن خالص العقیده و پس از آن رجعت آل محمد اید و کسانی که با آنها رجعت می کنند.

#### ۴۹۴ / حدیث سوم

کمال الدین و تمام النعمة در باب ا ذکر من شاهد القائم ـصلوات الله علیه ـ و کلمه ا این حدیث را مسنداً به طریق دیگری با اختلاف زیاد روایت کرده و چون محتوی نکات چندی بود نقل آن را در این کتاب برای مزید آگاهی سزاوار دیدم. روایت کرده است از محمّد بن موسی بن متوکّل که گفت: حدیث کرد مرا عبدالله بن جعفر حمیری

از ابراهیم بن مهزیار که گفت:

قدمت مدينة الرسول الله في فيحثت عن أخبار آل أبي محمّد الحسن بن عليّ الأخير وصلوات الله عليهما -، فلم أقع على شيء منها، فرحلت منها إلى مكّة مستبحثاً عن ذلك. فبينا أنا في الطواف إذ تراآ لي فتى أسمر اللون، رائع الحُسن، جميل المخيلة، يطيل التوسّم فيّ. فعدلت إليه مؤمّلاً عنه عرفان ما قصدت له. فلمّا قربت منه، سلّمت، فأحسن الإجابة، ثمّ قال: من أيّ البلاد أنت؟ قلت: رجل من أهل العراق. قال: من أيّ العراق؟ قلت: من الأهواز. قال: مرحباً بلقائك. هل تعرف بها جعفر بن حمدان الخصيبيّ (الحصينيّ خل)؟ قلت: دعي فأجاب. قال: رحمة الله عليه. ماكان أطول ليله، وأجزل نيله. فهل تعرف إبراهيم بن مهزيار؟ قلت: أنا إبراهيم بن مهزيار. فعانقني مليّاً، ثمّ قال: مرحباً بك، يا أبا إسحاق. ما الخاتم الذي آثرني الله به من الطيّب أبي محمّد الحسن بن عليّ -صلوات الله عليها-؟ فقلت: لعلّك تريد فقال: ما أردتُ سواه، فأخرجته إليه. فلمّا نظر إليه، استعبر وقبّله، ثمّ قرأ كتابته، وكانت: يا أله، يا محمّد، يا عليّ، ثمّ قال: بأبي بنانٍ (يدٍ خل) طال ما جلتَ فيها.

وتراخى بنا فنون الأحاديث، إلى أن قال لي: يا أبا إسحاق، أخبرني عن عظيم ما توخّيت بعد الحجّ. قلت: وأبيك، ما توخّيت إلّا بعد ما سأستعلمك مكنوند. قال: سَل عمّا تريد؛ فإنّي شارح لك إن شاء الله. قلت: هل تعرف من أخبار آل أبي محمّد الحسن بن عليّ حسلوات الله عليهما شيئاً؟ قال: أيّ خبر التمست؟ قلت: هل تعرف من نسله أحداً؟ قال: وأيم الله، إنّي لأعرف الضويحبين (الصويحبين خل) محمّد وموسى ابني الحسن بن عليّ حسلوات الله عليهم من ثمّ إنّي لرسولهما إليك قاصداً لإتيانك أمرهما. فإن أحببت لقاءهما والاكتحال بالتبرّك بهما، فارتحل معي إلى الطائف، وليكن ذاك في خفية من رجالك واكتتام.

۱. در مصدر : (فعدت).

۲. عبارت «قال: أيّ خبر ... » در مصدر نيست.

٣. در مصدر: (الإنبائك).

قال إبراهيم: فشخصت معه إلى الطائف، أتحلًل الملة فرملة، حتى أخذ في بعض مخارج الفلاة، فبدت لنا خيمة شعر قد أشرقت على أكمة رملٍ تتلألا تلك البقاع منها تلألؤاً، فبدرني إلى الإذن، ودخل مسلّماً عليهما، وأعلمهما بمكاني، فخرج علي أحدهما وهو الأكبر سنّاً مح م د بن الحسن \_صلوات الله عليهما .. وهو غلام أمرد، ناصع اللون، واضح السنّ ، أبلج الحاجب، مسنون الخد، أقنى الأنف، أشم أروع، كأنّه غصن بانٍ، وكان صفحة غرّته كوكب درّي، بخدّه الأيمن خال كأنّه فتاتة مسك على بياض الفضّة، وإذا برأسه وفرة شحماء مسطة تطالع شحمة أذنه. له سمت ما رأت العيون أقصد منه، ولا أعرق حسناً وسكينة وحياءً.

فلمًا مثّل لي أسرعت إلى تلقّيه، فأكببت عليه ألثم كلّ جارحةٍ منه، فقال [لي]: مرحباً بك، يا أبا إسحاق. لقد كانت الأيّام تعدني وشك لقائك، والمعاتب بيني وبينك على تشاحط الدار وتراخي المزار يتخيّل لي صورتك، حتّى كأنّا لم نخل طرفة عين من طيب المحادثة، وخيال المشاهدة، وأنا أحمد الله ربّي وليّ الحمد على ما فيّض من التلاقي، ورفّه من كربة التنازع والاستشراف، ثمّ سألني عن أحوالي متقدّمها ومتأخّرها، فقلت: بأبي أنت وأُمّي، ما زلت أُفحّص عن أمرك بلداً فبلداً منذ استأثر الله بسيّدي أبي محمّد حلوات الله عليه ما أوزعني فيك من كريم اليد والطول، ثمّ نسب نفسه وأخاه موسى عليك، والشكر لله على ما أوزعني فيك من كريم اليد والطول، ثمّ نسب نفسه وأخاه موسى واعتزل [بي] ناحية.

ثمّ قال: إنّ أبي \_صلوات الله عليه\_عهد إليّ أن لا أُوطِّن من الأرض إلّا أخفاها

۱. در مصدر: (أتخلّل).

۲. در مصدر: (قد أشرفت).

٣. در مصدر: (واضح الجبين).

۴. در مصدر: (سحماء).

۵. در مصدر: (ما قیض).

۶. در مصدر : (من وكرية ).

٧. در مصدر: (والاستشراف عن أحوالها).

وأقصاها؛ إسراراً لأمري وتحصيناً لمحلّي من مكائد أهل الضلال والمَرَدة من أحداث الأُمم الضوال، فنبذني إلى عالية الرمال، وخبت صرائم الأرض ينظرني الغاية التي عندها. يحلّ الأمر، وينجلي الهلع، وكان -صلوات الله عليه - أنبط لي من خزائن الحِكم وكوامن العلوم ما إن أشعث إليك منه جزءً أغناك عن الجملة.

اعلم \_يا أبا إسحاق \_ أنّه قال \_صلوات الله عليه \_: يا بُنيّ، إنّ الله \_جلّ ثناؤه \_ لم يكن ليخلي أطباق أرضه وأهل الجدّ في طاعته وعبادته بلا حجّة يستعلى بها، وإمام يؤتم به، ويقتدى بسُبُل سُننه (بسبيل سنّته خل)، ومنهاج قصده، وأرجو \_يا بنيّ \_ أن تكون أحد من عدّ، الله النشر الحقّ وطيّ الباطل وإعلاء الدين وإطفاء الضلال. فعليك \_يا بنيّ \_ بلزوم خوافي الأرض وتتبّع أقاصيها؛ فإنّ لكلّ وليّ من أولياء الله [عزّ وجلّ] عدواً مقارعاً، وضداً منازعاً، افتراضاً لثواب مجاهدة أهل نفاقه وخلافة أولي الإلحاد والعناد.

فلا يوحشنك ذلك، واعلم أنّ قلوب أهل الطاعة والإخلاص نزّع إليك مثل الطير إلى أوكارها، وهم معشر يطلعون بمخايل الذلّة والاستكانة، وهم عند الله بررة أعزّاء، يبرزون بأنفس مختلّة محتاجة، وهم أهل القناعة والاعتصام استنبطوا الدين، فوازروه على مجاهدة الأضداد. خصّهم الله باحتمال الضيم [في الدنيا] ليشملهم باتساع العزّ في دار القرار، وجعلهم على خلائق الصبر لتكون لهم العاقبة الحسنى وكرامة حُسن العقبى.

فاقتبس \_يا بنيّ \_ نور الصبر على موارد أمورك، تفُر بدرك الصنع في مصادرها. واستشعر العزّ في ما ينوبك، تحظّ بما تحمد عليه ، إن شاء الله. فكأنّك \_يا بنيّ \_ بتأييد نصر الله قد آن، وتيسير الفلج وعلوّ الكعب قد حان، وكأنّك بالرايات الصفر والأعلام البيض، تخفق على أثناء أعطافك ما بين الحطيم وزمزم، وكأنّك بترادف البيعة وتصافي الولاء، يتناظم عليك تناظم الدُّر في مثاني العقود، وتصافق الأكفّ على جنبات الحجر

١. در مصدر: (أحد من أعد الله).

٢. در مصدر: (ووطئ الباطل).

٣. در مصدر: (وجبلهم).

۲. در مصدر: (تحمد غبه).

الأسود. تلوذ بفنائك من ملأ براهم الله من طهارة الولاء الونفاسة التربة. مقدّسة قلوبُهم من دنس النفاق، مهذّبة أفئدتُهم من رجس الشقاق، لينة عرائكُهم للدين، خشنة ضرائبُهم عند العدوان، واضحة بالقبول أوجُههم، نضِرة بالفضل عيدانُهم، يدينون بدين الحقّ وأهله.

فإذا اشتدّت أركانهم، وتقوّمت أعمادهم، قدت بمكاثفتهم طبقات الأُمم [إلى إمام]، إذ تبعتك في ظلال شجرة دوحة بسقت أفنان غصونها على حافات بُحيرة الطبريّة. فعندها يتلألا صبح الحقّ، وينجلي ظلام الباطل، ويقصم الله بك الطغيان، ويعيد معالم الإيمان. يتلألا صبح الحقّ، وينجلي ظلام الباطل، ويقصم الله بك الطغيان، ويعيد معالم الإيمان يظهر بك أسقام الآفاق وسلام الرقاق للهجد يود الطفل في المهد لو اسطاع إليك نهوضاً، وتواسط الوحش لو يجد نحوك مجازاً. تهتز بك أطراف الدنيا بهجة، وتهز بك أغصان العز نضرة، وتستقر بواني العز في قرارها، وتؤوب شوارد الدين إلى أوكارها. يستهاطل عليك سحائب الظفر، فتخنق كل عدو، ويُنصر كل وليّ، فلا يبقى على وجه الأرض جبّار قاسط، ولا جاحد غامط، ولا شانٍ مبغض، ولا معاند كاشح. ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللّهَ بَالِغُ أَمْرِهِ [قَذ جَعَلَ اللّهُ لِكُلُّ شَيْ قَدْراً] ﴾ .^

ثمّ قال: يا أبا إسحاق، ليكن مجلسي هذا عندك مكتوماً إلّا عن أهل الصدق والأُخوّة الصادقة في الدين. إذا بدت لك أمارات الظهور والتمكين، فلا تبطئ بإخوانك عنّا وبأهل المسارعة إلى منار اليقين وضياء مصابيح الدين تلق رشداً \_إن شاء الله.

١. در مصدر: (طهارة الولادة).

۲. در مصدر: (بمکانفتهم).

۳. در مصدر: (تشعبت).

در مصدر: (استقامة الآفاق وسلام الرفاق).

٥. در مصدر: (ونواشط).

۶. در مصدر: (وتنشر عليك).

٧. در مصدر: (بواني الحقّ).

<sup>.</sup> ٨. سوررهٔ طلاق، آیهٔ ٣.

٩. در مصدر: (أهل التصديق).

۱۰.در مصدر:(وباهر).

قال إبراهيم بن مهزيار: فكنت عنده حيناً أقتبس ما أُوري من موضحات الأعلام ونيرات الأحكام، وأروي نبات الصدور من نضارة ما ذخره الله في طبائعه من لطائف الحِكم وطرائف فواضل القسم، حتى خفت إضاعة مخلّفي بالأهواز لتراخي اللقاء عنهم، فاستأذنته في القفول، وأعلمته عظيم ما أصدر به عنه من التوحّش لفرقته، والتجرّع للظعن عن محالّه، فأذن لي وأردفني من صالح دعائه ما يكون ذخراً عند الله لي ولعقبي وقرابتي، إن شاء الله .

فلمّا أزف ارتحالي وتهيّا أغترام نفسي عدوت عليه مودعاً ومجدّداً للعهد، وعرضت عليه مالاً كان معي يزيد على خمسين ألف درهم، وسألته أن يتفضّل بالأمر بقبوله مني، فابتسم وقال: يا أبا الحسن، استعن به على منصرفك؛ فإن الشقّة قذفة، وفلوات الأرض أمامك جمّة، ولا تحزن لإعراضنا عنه؛ فإنّا قد أحدثنا لك شكره ونشره، وربضناه عندنا بالتذكرة وقبول المنّة، فتبارك الله لك في ما خوّلك، وأدام لك ما نولك، وكتب لك أحسن ثواب المحسنين، وأكرم آثار الطائعين، فإنّ الفضل له ومنه، وأسأل الله أن يردّك إلى أصحابك بأوفر الحظ من سلامة الأوبة وأكناف الغبطة بلين المنصرف، ولا أوعث الله لك سبيلاً، ولا حيّر لك دليلاً، واستودعه نفسك وديعة لا تضيع ولا تزول بمنه ولطفه، إن شاء الله.

يا أبا إسحاق، إنّ الله قنّعنا بعوائد إحسانه، وفوائد امتنانه، وصان أنفسنا عن معاونة الأولياء إلّا عن الإخلاص في النيّة، وإمحاض النصيحة، والمحافظة على ما هو أتقى وأبقى للأولياء إلّا عن الإخلاص في النيّة، وإمحاض النصيحة، والمحافظة على ما هو أتقى وأبقى للأولياء ذكراً.

قال: فأقفلت عنه حامداً لله عزّ وجلّ على ما هداني وأرشدني عالماً بأنّ الله لم يكن ليعطّل أرضه، ولا يخلّيها من حجّة واضحة وإمام قائم، وألقيت هذا الخبر المأثور والنسب

۱. در مصدر: (فمكثت).

٢. در مصدر: (ما أُودِي إليهم).

٣. در مصدر: (اعتزام نفسي).

۴. در مصدر : (أنقى وأتقى).

المشهور توخّياً للزيادة في بصائر أهل اليقين، وتعريفاً لهم ما منّ الله عزّ وجلّ به من إنشاء الذرّيّة الطيّبة والتربة الزكيّة، وقصدت أداء الأمانة والتسليم لما استبان ليضاعف الله عزّ وجلّ الملّة الهادية والطريقة [المستقيمة] المرضيّة قوّة عزم وتأييد نيّة وشدّة أزرٍ واعتقاد عصمة، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.\

لغات

بحث: به معنای فحص و کاوش کردن.

أبى محمد الحسن بن على الأخير: مراد حضرت عسكرى الله است.

مَلِيّ: مدّت و ساعت دراز.

وشيج: در هم پيوستگي.

و وشُجت: از باب تفعیل از توشیج است \_یعنی: به هم پیوستن و وسیلهٔ ارتباط ایجاد شدن بین دو نفر و یا دو چیز.

طال ما جلت فيها: از جولان است. گرد برآمدن و [به] دقّت نظر كردن؛ يعنى: طال ما كنت أجول في ما يصدر عنها من أجوبة مسائلي، كناية عن كثرتها.

وتراً: أي كنت متفرّداً بذلك ؛ لاختصاصي به ﷺ ، فكنت أخزن منها فنون العلم ليوم أحتاج إليه ـ كما قال المجلسيّ ﷺ في البحار في المجلّد الثالث عشر ، ٢ و گفته است : در بعضى از نسخه ها به جاى « جلت » « أجبت » نوشته شده. پس لفظ « في » براى تعليل است.

توخّى: قصد داشتن.

أَكْمَة: تلُّ بلند.

ناضع: به معنای خالص.

البلجة : النقاوة بين الحاجبين ، و ابلج كسى را كويند كه كشاده ابرو باشد.

کمال الدین و تمام النعمة، ص ۴۴۵ – ۴۵۳، ح ۱۹، و نیز ر.ک: الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۰۹۹ – ۱۱۰۱،
 ح ۲۲: مدینة المعاجز، ج ۸، ص ۱۹۲ – ۲۰۱، ح ۲۷۸۷: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۳۲ – ۲۷، ح ۲۸.
 بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۸، ذیل حدیث ۲۸.

مسنون: کشیده صورت و کشیده بینی.

شمم: بلندى در قصبهٔ بينى كه به طرف بالاى آن مساوى باشد.

و فرة: كسى است كه موهاى او به بنا گوش او رسيده باشد.

سحماء: به معنى سياه مو.

«شعر سِبَط» -به كسر سين و فتح باء - يعنى: موى ريختهٔ غير مجعّد.

سِمَت: هيئت اهل خير.

وَشك \_به فتح و ضم \_: به معناي سرعت و شتاب.

معاتب: به معناى مُراضى. استعتبته فأعتبني، أي: استرضيته فأرضاني.

تشاحُط: به معنای تباعد.

قوله: «قيض» أي: يسر.

«تنازع» يعنى: تشاوق.

عالية الرمال: از بالاى نجد است تا زمين مدينه و تا پشت مكّه كه حجاز باشد ـ كما نقل العلامة عن الصحاح. ا

«وجبت صرائم الأرض» أي: قطعتها ودورت فيها، والصريمة: ما انصرم من معظم الرمل، و زميني را گويند كه زراعت آن چيده شده باشد و در بعضى از نسخه ها «خبت» به خاء نقطه دار \_نوشته شده و آن زمين رمل زار است كه مطمئن باشد.

هَلَع: به معنای جزع.

و «نبط الماء» أي: نبعه.

انُزَّع ، ـ بر وزن رُكِّع ـ يعني : صاحبان اشتياق.

« يطلعون بمخايل الذلّة » يعنى : رفت و آمد ميكنند در ميان مردم به حالتي كه در مظان ٢ ذلّت واقع شوند.

١. الصحاح، ٤، ص ٢٤٣٤؛ بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٣٨- ٣٩، ذيل حديث ٢٨.

۲. مظانّ : جمع مظنّه ، جای گمان بردن ، جایی که گمان وجود چیزی در آن برود .

ضّيم: ظلم و ستم.

«بدرك الصنع» يعنى: به وصول و رسيدن به صنع خدا به سوى تو ؛ يعنى: اصبر في ما يرد عليك من المكاره والبلايا حتى تفوز بالوصول إلى صنع الله إليك ومعروفه لديك في إرجاعها وصرفها عنك.

قوله: «واستشعر العزّ » يعنى: در خاطر بگير در نفس خودكه آنچه از بلاهاكه به تو مىرسد سبب عزّت توست.

قوله: «تخطّ » از خطوه ـ به معنای قرب و منزلت ـ است و در بعضی از نسخه ها تحط ـ به حاء حطّی ـ است که از احاطه باشد.

قوله: « تیسر الفلج » یعنی: آسان شدن فیروزی و رستگاری و در بعضی از نسخ فلح نوشته شده و آن نیز به همان معنی است.

عُلوَ الكعب: كنايه است از عزّت و غلبه و در قاموس است كه: الكعب: الشرف والمجد. ا قوله على : «على أثناء أعطافك» قال الفيروز آبادي : ثنى الشيء: ردّ بعضه على بعض، وأثناء الشيء: قواه وطاقاته، واحدها ثِنى ـ بالكسر. ٢

و العطاف - بالكسر -: الرداء ، والمراد بالأعطاف جوانبها.

قوله: « في مثاني العقود » أي: العقود المثنيّة المعقودة التي لايتطرّق إليها التبدّد، أو في موضع ثنيها؛ فإنّها في تلك المواضع أجمع وأكثف.

عرائك: جمع عريكة. در اين جا به معناي نفس و طبيعت و خوى است.

ضرائب: جمع ضريبه -به معناي سرشت و خوي.

نضرة: تازه رويي.

قَدّ: به معناي قطع و تفرّق.

مكاثفة: اجتماع.

١. القاموس المحيط، ج ١، ص ١٢٤.

٢. القاموس المحيط، ج ٢. ص ٣٠٩.

«إذ تبعَتك » يعنى: بايَعك و تابَعَك هؤلاء المؤمنون.

دُوحَة: درخت بزرگ.

«بَسَق النخل » يعنى: طال.

«أسقام الآفاق» يعنى: يظهر بك أنّ أهل الآفاق كانوا ذوي أسقام روحانيّة.

و «سلام الرفاق » يعنى: أنّ رفقاءك كانوا سالمين منها ، فلذا آمنوا بك.

قوله: «بواني العزّ » أي: أساسها مجازاً ؛ فإنّ البواني قوائم الناقة والخصال التي تبني العزّ وتؤسّسها.

شوارد: جمع شارد. يقال: شرد البعير، أي: نفر.

غامِط: ناسپاسگو و كسى كه حقّ و اهل حق را حقير و كوچك شمارد.

شان: دشمني كننده و اهل كينه.

كاشح: دشمني پنهان كننده.

أروى: استخرج النار بالزند.

بنات الصدور: الأفكار والمسائل والمعارف التي تنشأ فيها.

القُفول: الرجوع من السفر.

تجزّع: اظهار جزع كردن، و اگر تجرُّع -به راء مهمله -باشد، يعني: فروخوردن خشم.

ظعن: سير كردن.

اعتزام: عزم كردن يا قصد رفتن كردن، و ممكن است اغترام -به غين و راء -باشد

از غرامت كه كاشف از غرامت او باشد مفارقت از ايشان.

شُقّة ـ به ضمّ شين ـ : سفر دور دست.

فلاة قَذَف: بيابان دور و دراز. به ضمّ و فتح ، هر دو ، ضبط شده.

اکناف: يا مصدر « أكنفه » است به معناي حفظ كردن و اعانت كردن و احاطه كردن،

یا جمع کنف است و آن به معنای حفظ و ستر و جانب و سایه و ناحیه است.

و وعث الطريق: به معناي « تَعَسَّر سلوكه » و وعثاء: به معنى مشقّت و سختي است.

#### معنای حدیث:

ابراهيم بن مهزيار گفت: به مدينه رسول خدا عليه رفتم و تفحص و كاوش كردم از خبر دهندهای برای خبر دادن از آل ابی محمد حسن بن علی عسکری -صلوات الله عليهما. پس برنخوردم به چيزي از اخبار ايشان. پس رفتم به مكّه در حالتي كه كاوش كننده از اخبار ايشان بودم. در حالي كه مشغول طواف بودم ، جوان گندمگون خوش منظر نیکورویی را که آثار خیر و خوبی در او دیده می شد دیدم. مدّتی دراز به چشم نیکی به من نگاه میکرد. پس به طرف او رفتم به امید شناختن آنچه که قصد آن را داشتم \_ يعنى: آل ابي محمّد حسن عسكري. چون نزديك او رسيدم، سلام كردم. بنیکویی مرا جواب داد، پس گفت: از کدام شهرها هستی ؟ گفتم: مردی هستم از اهل عراق. گفت: كدام عراق؟ گفتم: از اهل اهوازم. گفت: خشنو دم به ديدن تو. آيا در آن جا جعفر بن حَمدان خصيبي ـ يا حصيني ـ را ميشناسي ؟ گفتم: دعوت حق را لبّيك گفت ـ يعنى: از دنيارفت. گفت: رحمت خدا بر او باد! چقدر شبها طول كشيد شب زندهداری و بیداری او و چه بسیار از اهل عطا و جود و بخشش بود. پس آیا مىشناسى ابراهيم بن مهزيار را؟ گفتم: من ابراهيم بن مهزيارم. پس مدّتى دراز با من معانقه كرد و گفت: خوش آمدي تو ، اي ابااسحاق! آن نشانهاي كه در ميانهٔ تو و ميانهٔ ابو محمد پیوسته بود چه کردی ؟ گفتم: شاید انگشتری را اراده کردهای که خدا آن را به من عطاكرده از ناحية شخص باكيزه ابي محمد حسن بن على ـصلوات الله عليهما -؟ گفت: غير أن را اراده نكردهام. پس بيرون آوردم أن را براي او. چون بر أن نظر کرد، گریه کرد و آن را بوسید و نوشته ای که بر روی آن نقش بود خواند و نقش آن « يا الله ، يا محمد ، يا على » بود. پس گفت: پدرم به قربان أن سر انگشت \_ يا أن دست -كه اين نقش رانوشته ، و طول كشيد نگاه كردن او در آن نقش با دقت نظر من در آنچه که از او صادر می شد در جواب مسائلی که از او می پرسیدم از جهت زیادتی سؤالهایی که از او میکردم بنحوی که مرا متفرّد می دید در اختصاص داشتن من به آن بو أن حضوت للله.

پس من از او فنونی از علم را یاد گرفتم برای روزی که به آن محتاج شوم و یا آن که دوست می داشتم که از او بپرسم ؛ به علّت آنچه که از او صادر می شد از جواب گفتن از فنون احادیث ، تا این که گفت برای من که: ای ابااسحاق! به من خبر ده از مقصدی که بعد از حج گزار دن داری. گفتم: به حقی پدرت قصدی ندارم بعد از آن مگر این که زود باشد که می خواهم امر پوشیده ای را که مرا دانا کنی به آن. گفت: بپرس از آنچه که می خواهی که من شرح دهنده ام برای تو آن رااگر خدا بخواهد. گفتم: آیا از آل ابی محمّد حسن بن علی بید خبر داری چیزی را؟ گفت: چه خبری می خواهی ؟ گفتم: آیا از نسل او کسی را می شناسی ـ یعنی: از فرزندان او اطّلاع داری ـ ؟ گفت: به خدا قسم است که می شناسم هرآینه دو پسر دور افتادهٔ او را محمّد و موسی که دو پسران حسن بن علی حلی می است که امر ایشان اتیان کنی. پس اگر دوست داری ملاقات ایشان را و سرمهٔ دیدار ایشان را به امر ایشان اتیان کنی. پس اگر دوست داری ملاقات ایشان را و سرمهٔ دیدار ایشان برویم و باید دیده کشی و به دیدن ایشان تبر ک جویی ، با من روانه شو تا به جانب طائف برویم و باید این مسافرت را از مردانی که با تو هستند پنهان بداری و از ایشان کتمان کنی.

ابراهیم گفت که: با او روانه شدم به طرف طائف و با او قطعاتِ زمینهای رمل زار را هر کدام بعد از دیگری وارد می شدم تا این که به بعضی از مخارج بیابان که می رفتیم خیمه ای از مو برای ما ظاهر شد که بالای تلّی از رمل نورانی و تابنده بود و از نور آن قطعاتِ آن بیابان روشن بود. پس بر من سبقت گرفت و مبادرت کرد تا اذن دخول برای من بگیرد. داخل خیمه شد و سلام کرد بر ایشان و ایشان را به مکان من دانا کرد. پس یکی از ایشان که بزرگ تر از دیگری بود از حیث سن - یعنی: محمّد بن الحسن - صلوات الله علیهما از خیمه بیرون آمد و او پسری بود که هنوز در صورتش مو نروییده بود و روی صاف خیمه بیرون آمد و او پسری بود که هنوز در صورتش مو نروییده بود و صورت خالصی داشت و میان دو ابروی او گشاده و بی مو بود و دندان او ظاهر بود و صورت و بینی کشیده داشت و قصبهٔ بینی او به طرف بالای آن مساوی بود. مانند شاخهٔ شمشاد بود در طراوت و زیبایی. موهایش به بناگوشش رسیده و دراز و ریخته بود. مجعّد بود در طراوت و زیبایی. موهایش به بناگوشش رسیده و دراز و ریخته بود. مجعّد و پیچیده نبود. صفحهٔ پیشانی او مانند ستاره ای درخشنده می درخشید. برگونهٔ راست او

خال مشکینی بود که گویا ریزهٔ مشکی بود بالای صفحهٔ نقره و سر او پسر مو بود و موهای آن سیاه و ریخته بود بر بناگوش. بر هیئت اهل خیر بود. چشمی از چشمها میانه بالاتر از او و خوش صورت تر و باوقار و حیاتر از او ندیده.

پس چون در مقابل من آمد، با شتاب تمام خود را به او رسانیدم و بسر روی او انداختم و هر عضوی از اعضای او را بوسیدم. پس فرمود: مرحبا به تو ،ای ابواسحاق! روزها به من وعده می داد نزدیک بودن ملاقات تو را و خشنودی بود در میان من و میان تو با این که خانهٔ تو با من دور بود و زیارت به تأخیر افتاده بود. صورت میان من و میان تو با این که خانهٔ تو با من دور بود و زیارت به تأخیر افتاده بود. صورت تو در خاطر من بود که گویا بقدر یک چشم به هم زدن از یک دیگر دور نبودیم از پاکیزگی و خوبی حدیث کردن با یکدیگر و خیال دیدن همدیگر و من ستایش می کنم پروردگار خودم را که سزاوار ستایش کردن است بر فیض ملاقاتی که حاصل شد و شاد شدن از دیدار تو و نیکی و احسان او از جهت اشتیاقی که به دیدن تو داشتم و به شرف دیدار تو رسیدم. پس از آن از حالات گذشته و متأخر من پرسید. پس عرض کردم: پدر و مادرم فدای تو باد! همیشه در جستجوی امر تو بودم شهر به شهر. از زمانی که آقای من ابی محمّد صلوات الله علیه ـ از دنیا رحلت کرده در بر روی من زمانی که آقای من ابی محمّد ـ صلوات الله علیه ـ از دنیا رحلت کرده در بر روی من تو و دلالت کرد مرا بر رسیدن به خدمت تو و سپاس گزاری مختص خدایی است که الهام کرد مرا در ملاقات تو از کرم و احسان و عطای خود. پس آن حضرت نسب خود و برادرش موسی را بیان فرمود و به گوشهای رفت.

پس فرمود که: پدرم -صلوات و رحمت خدا بر او باد - از من عهدگرفت که در روی زمین جایی را وطن نگیرم مگر در آن جایی که پنهان تر و دور تر و مستور تر باشد برای پوشیده و پنهان ماندن امر من و در حصار بودن محل من از کیدهای اهل گمراهی و شیطانهای متمرّد و حادثه های امّتهایی که راه حق راگم کرده اند. پس انداخت مرا در رمل زارهای بالای زمین نجد تا زمین مدینه تا پشت مکه که زمین حجاز باشد و قطع میکنم رماستانهای بزرگ را و دور می زنم در آن زمین هایی که زراعت آن چیده شده باشد

و آن زمینهایی که محل اطمینان است و کسی در آنها راه ندارد ، تا مدّتی که باید انتظار آن را بکشم به سر رسد و زمان حلول امر برسد و جزع رو به انجلا نهد و آن حضرت معلوات الله علیه -جاری کرد برای من از خزینه های حکمت ها و حقایق علوم چیزی راکه اگر شعاع بیندازد به سوی تو جزئی از آن ، بی نیاز کند تو را از هر جمله ای .

بدان ـای ابو اسحاق! ـ که آن حضرت صلوات الله علیه ـ یعنی: پدر بزرگوارش، حضرت عسکری ـ فرمود: ای پسرک من! بدرستی که خدایی که بزرگ است ثنای او چنین نبوده است که خالی گذارد طبقه های زمین خود و اهل کوشش در طاعت و عبادت خود را بدون حجّتی که بلندی جوید بسبب آن و بدون امامی که بپذیر د امامت او را و به او اقتدا کند و به راه های سنّت او راه رود و روش اقتصاد او را پیش گیرد و امیدوارم ـای پسرک من! ـ که تو یکی از آنهایی باشی که خدا او را در شماره آورده است برای باز کردن راه حق و پیچیدن راه باطل و بلند کردن و فرونشاندن گمراهی. پس بسر تو باد ـای پسرک من! ـ که در جاهای پنهان زمین ملازم باشی و در دوردست ترین جاهای زمین جای گیری؛ زیرا که از برای هر ولی ای از اولیای خدا دشمن سرکوبکننده ای و ضدّی نزاع کننده است و واجب است مخفی بودن تو برای درک ثواب مجاهدهٔ اهل نفاق با خدا و مخالفت صاحبان الحاد و عناد.

پس به وحشت نیندازد تو را آنها و بدان که دلهای اهل طاعت و اخلاص مشتاق است به سوی تو مانند مشتاق بودن مرغ به آشیانهٔ خود و ایشان گروهی هستند که رفت و آمد میکنند در میانهٔ مردم به حالتی که در مظان ذلّت و خواری واقع شوند و ایشان در نزد خدا نیکاناند و عزیزانی هستند که با نفسهای مشتاق درویش و محتاجاند و ایشان اهل قناعت و عصمتاند. استنباط کردهاند دین را، پس پشتیبانی کنند آن را به مجاهده کردن با اضداد دین. مخصوص گردانیده است خدا ایشان را به تحمّل ظلم و ستم کردن تا شامل شود ایشان را قبول گشایش در عزّت و غلبه در خانهٔ تحمّل ظلم و ستم کردن تا شامل شود ایشان را قبول گشایش در عزّت و غلبه در خانهٔ

١. انجلاء: روشن شدن، هويدا شدن، آشكار شدن.

آخرت که قرارگاه ایشان است و گردانید ایشان را بر قلههای صبر و شکیبایی ثابت تا بوده باشد برای ایشان عاقبتی نیکو و کرامت حسن عاقبت.

پس اقتباس کن ـای پسرک من! ـاز نور صبر در موردهای کارهای خود تا رستگار شوی به سبب صبر کردن در مکاره و بلاها به احسان و نیکی کردن خدا با ته از برگردانیدن و تغییر دادن آن مکاره و بلاها از تو از محلهای صدور آن و در خاط بگیر در پیش خود که آنچه از بلاها به تو میرسد و به آن صبر میکنی سبب عزّت و غلبهٔ توست و دارای قرب و منزلت می شوی و بهرهمند خواهی شد به آنچه که بر آن ستوده خواهی شد، اگر بخواهد خدا. پس گویا میبینم تو را ـای پسرک من! ـ که به نيرو و قوّت ياري كردن خدا وقت آن رسيده باشد و به آسان شدن فيروزي و رستگاری وقت عزّت و بزرگی و بزرگواری تو برسد و گویا می بینم که برای تو پرچمها و علمهای زرد و سفید به جنبش درآید در اطراف و جوانب تو در میانهٔ حطیم و زمزم و گویا می بینم پی در پی بیعت گرفتن تو را و صف بستن دوستداران تو راکه با تو پیوسته می شوند مانند پیوسته شدن دُر در دو رشته های گردن بندها و کف بر كف رسانيدن آنها را در اطراف حجرالاسود كه پناهنده مي شوند در پيشگاه تو. ايشان بزرگانی هستند که آفریده است خدا ایشان را از پاکی، دوستی و نیکویی. طینت دلهای ایشان از چرک نفاق پاک و پاکیزه است و سویداهای ایشان از دشمنی کردن و ضرر رسانيدن و به مشقّت انداختن و بر خلاف رفتن پاكيزه خوست. طبيعت و سرشت و خوی ایشان نرم است برای دین و در هنگام دشمنی کردن با دشمنان دین تندخویاناند. در وقت پذیرایی از اهل ایمان گشاده رویاناند. تر و تازه است به فضل و بخشش طعام های ایشان. متدین به دین حقّ و اهل حقّ اند.

چون رکنهای ایشان محکم شد و شمشیرهای ایشان در غلاف رفت ، به جمعیّت خود متفرّق میکنند طبقه هایی از امّتها را و این زمانی است که تابع و پیرو می شوند تو را در سایه های آن درخت بزرگی که دراز شود زیادتی های شاخه های آن در کناره های دریاچهٔ طبریّه. در آن وقت صبح حق روشن و نورانی می شود و تاریکی های

باطل برطرف می شود و می شکند خدا به تو ستمکاری و سرکشی و نادانی و از خدا دوری را و برمی گرداند معالم ایمان را و به تو آشکار می کند بیماری های کرانه های جهان را و سلامتی بندگان فرمانبردار را. در آن وقت طفلی که در گهواره است دوست می دارد که اگر بتواند از جای خود برخیزد و به سوی تو آید و وحشیان بیابان هم دوست می دارند که اگر راه یابند در نزد تو باشند. به سبب تو به جنبش آید بهجت و خوشی در اطراف دنیا و شاخه های عزّت به وجود تو به تر و تازگی در حرکت آید و بناهای عزّت به وجود تو برقرار گردد در محل خود و دور افتاده های دین به جاهای خود برگردد. باران های ریزان ظفر بر تو می بارد. پس گلوی هر دشمنی گرفته می شود و هر دوستی یاری کرده می شود. پس باقی نمی ماند بر روی زمین سرکش عدول و هر دوستی یاری کرده می شود. پس باقی نمی ماند بر روی زمین سرکش عدول کننده از حقّی و نه انکار کنندهٔ ناسپاس گو و کسی که حقّ و اهل حق را حقیر و کوچک شمارد و نه دشمنی کننده در آشکارا و اهل کینه و نه اهل عناد و دشمنی کننده در پنهانی. ﴿ و کسی که توکّل بر خدا کند، پس او کفایت می کند آن کس را. بدرستی که خدا رساننده است امر خود را ﴾.

پس از آن فرمود: ای ابواسحاق! هرآینه این مجلس من باید در نزد تو مکتوم [باشد] و برای کسی نگویی مگر برای کسی که اهل راستی باشد و برای برادران راستگوی خودت در دین. وقتی که نشانه های ظهور برای تو ظاهر شد و آثار تمکین پدیدار گردید، کُندی مکن و برادرهای دینی خودت از آمدن به سوی ما و به سوی کسانی که شتاب دارند که خود را به نور یقین و روشنی چراغهای دین برسانند، تا درک کنی هدایت را، اگر بخواهد خدا.

ابراهیم بن مهزیار گفت: پس زمانی را در نزد آن حضرت ماندم و از جرقه های چخماق نشانه های روشن و احکام نورانی و افکار و مسائل و معارف و زلال علوم آن حضرت سیراب می شدم و استضائه و استفاده می کردم از تر و تازگی آنچه که ذخیره کرده بود خدا در طبعهای او از لطایف حکمت و چیزهای تازه و شگفت آور و قسمت هایی از نعمت های بزرگ، تا این که ماندن من در خدمت آن حضرت این قدر طول کشید که

ترسیدم بازماندگان من در اهواز ضایع شوند و از پا درآیند به علّت دوری من و عقب افتادن ملاقات کردن من ایشان را. پس، از آن حضرت اذن خواستم برای برگشتن به اهواز و بزرگی وحشت خود را از مفارقت از حضور آن حضرت به او اعلام کردم و جزع خود را از الم جدایی اظهار داشتم برای سیر کردن و دور شدن از محلهای او. پس مرا اذن داد و ردیف من قرار داد از دعاهای شایستهٔ خود آنچه را که ذخیره باشد نزد خدا برای من و برای اولاد و خویشان من، اگر بخواهد خدا.

پس چون حرکت و کوچ کردن من نزدیک شد و مهیّا شد عزم من، صبح کردم در حالی که بر او وارد شدم برای و داع کر دن و تجدید عهد و عرضه داشتم بر او مالی راکه با من بود و آن زیاده از پنجاه هزار درهم بود و خواهش کردم که آن حضرت تـفضًا, كند بر من و امر دهد به پذيرفتن آن از من. پس تبسم فرمود و فرمود: اي ابواسحاق! یاری جوی به آن برای برگشتن خود ؛ زیراکه سفر تو دور است و بیابان دور و دراز در پیش داری و اندوهگین مباش از روگردان شدن ما از آن \_یعنی: از قبول نکردن ما ـ ؟ زیراکه ما سپاسگزاری خود را برای تو تازه کردیم از جهت این مالی که میخواهی به ما بدهی و نشر دادن آن و خبر دار شدن ما از آن به یادآوری کردن و قبول منت نمودن. یس برکت دهد خدا برای تو آنچه را که تو را مالک آن گر دانید و ادامه دهد بـرای تـو آنچه را که به تو عطا کرده و بنویسد برای تو نیکو ترین ثواب نیکی کنندگان را و گرامی ترین آثار فرمان برندگان را؛ زیرا زیادتی برای اوست و از اوست و میخواهم از خداکه تو را برگرداند به سوی یارانت به تمام ترین بهره دادن از سلامت برگشتن به حفظ کردن و اعانت کردن و یا نگاهداشتن و زیر سایهٔ خود جا دادن و به نرمی و خوشی و آرامش رسیدن به محل خود و مشکل نگرداند بر تو راه و سرگردان نکند برای تو راهنما را و خودت را به او بسپار سپردنی که ضایع نشوی و همیشه باقی باشی به سبب احسان و لطف او ، اگر بخواهد خدا.

ای ابواسحاق! خدا قانع گردانیده است ما را به نیکی ها و عطاها و بخششها

و نیکی کردنها و فایده های منت گذاردن خود و نگاهداری کرده است نفسهای ما را از معاونت دوستان ، مگر آن دوستانی که در نیّت خود اخلاص دارند و مگر آنهایی که یاری کردنشان محض نصیحت کردن و محافظت کردن باشد بر آنچه که پرهیزکاری آن زیاد تر و پایدار تر و بلند مرتبه تر باشد از حیث یاد کردن.

گفت: پس مسافرت کردم از آن جا و از نزد آن حضرت در حالتی که ستایش کننده بودم خدایی را که غالب و بزرگ است بر آنچه که هدایت و راهنمایی کرد مرا در حالی که عالم شد به این که خدا زمین خود را معطّل و بدون حجّت روشنی و امام قائمی نمی گذارد و القا کردم این خبر مأثور و نسب مشهور را به قصد زیاد شدن بینایی در چشم های دل های اهل یقین و برای شناسانیدن به ایشان آنچه را که خدای عزّ وجل منت بر آن گذارده از ایجاد ذرّیهٔ طیّبه و تربت زکیه و قصد کردم ادا کردن امانت را و سپردن آن به کسی که طلب ظهور و وضوح آن را می کند تا زیاده گرداند خدای عزّ وجل میردن آن به کسی که طلب ظهور و نوخوح آن را می کند تا زیاده گرداند خدای میزوجل ملّت راه یابنده و راه خشنود شده را به قوّت عزم و نیرویی که از اوست و به پشتیبانی خدا و معتقد بودن به حفظ و نگاهداری او و خدا راهنمایی می کند هر که را می خواهد به سوی راه راست.

مؤلف حقیر گوید: عالامهٔ مجلسی -أعلی الله مقامه - در سیزدهم بحاد الانواد فرموده که: خبر ابراهیم بن مهزیار با خبر علی بن مهزیار احتمال دارد که یکی باشد و احتمال دارد که دو خبر باشد و اظهر یکی بودن است و اختلاف اسم محمول بر اشتباه از نسّاخ و راوی هاست و عجب این است که محمّد بن ابی عبدالله از کسانی که مشرف به حضور مبارک حضرت بقیّة الله -أرواحنا فداه -شدهاند محمّد بن ابراهیم بن مهزیار را شمرده و هیچ یک از این دو نفر را - که علی بن مهزیار و ابراهیم بن مهزیار باشد - در شماره نیاورده و پس از آن فرموده است که: اشتمال این اخبار بر این که از برای آن خضرت برادری است که موسی نامیده شده غرابت دارد . ا

١. بحارالأنوار ، ج ٥٢. ص ٢٧ ، ذيل حديث ٢٢.

#### ۴۹۵ / حدیث چهارم

احتجاج طبرسی، طبع مطبعهٔ مرتضویه در نجف اشرف، صفحهٔ ۲۷۸، قسمتی از توقیع صادره از ناحیهٔ مقدّسه برای شیخ مفید، محمّد بن محمّد بن نعمان - رضوان الله علیه - راجعه به بعضی از علامات ظهور آن حضرت:

(من توقيعه على:) ستظهر لكم من السماء آية جليّة، ومن الأرض مثلها بالسويّة، ويحدث في أرض المشرق ما يحزن ويقلق، ويغلب من بعد على العراق طوائف من الإسلام مرّاق. تضيق بسوء فعالهم على أهله الأرزاق، ثمّ تنفرج الغمّة من بعد ببوار طاغوت من الأشرار، ثمّ يسير بهلاكه المتّقون الأخيار، ويتّقق لمريدي الحجّ من الآفاق ما يؤمّلونه منه على توفير غلبة منهم واتّفاق، ولنا في تيسير حجّهم على الاختبار منهم والوفاق شأن يظهر على نظام واتّساق.

فليعمل كلّ امرئ منكم بما يقرب به من محبّينا، ويتجنّب ما يدنيه من كراهتنا وسخطنا؛ فإنّ أمرنا بغتة، فجاءه حين لاتنفعه توبة، ولا ينجيه من عقابنا ندم على حوبة، والله يلهمكم الرشد، ويلطف لكم في التوفيق برحمته؛ \*

یعنی: زود باشد که ظاهر شود برای شما آیت و نشانه ای از آسمان روشن و پیدا و از زمین هم آیتی ظاهر شود مانند آن و برابر با آن و حادث شود در زمین مشرق چیزی که به حزن و اندوه و قلق و اضطراب بیندازد و غالب می شود بعد از آن بر عراق طایفه هایی از اسلام که از دین خارج شده باشند که به سبب بدی کار هایشان روزی ها بر اهل آن تنگ شود. پس دور می شود آنچه که موجب اندوه است بعد از هلاکت سرکشی. پس سیر داده شوند پس از هلاکت او پر هیزکاران از نیکان و کسانی که ارادهٔ مرا دارند.

۱. در مصدر: (ثمّ يستر).

۲. در مصدر: (عليه منهم).

٣. در مصدر: (على الاختيار).

۱. احتجاج، ج ۲، ص ۲۲۳ ـ ۲۲۳، و نيز ر. ک: مزار شيخ مفيد، ص ۸ ـ ۹: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۱۷۵ ـ ۱۷۶، د نيل شماره ۶: الزام الناصب، ج ۱، ص ۴۰۸ ـ ۴۰۸.

اتفاق می افتد برای ایشان حج گزاردن از آفاق برای رسیدن به آرزوی خود جهت تمام کردن غلبه از ایشان به تجمّع و اتفاقی که می کنند و برای ما است در آسان کردن قصد ایشان امتحان و آزمایش و موافق شدن که کاری است ظاهر شدنی بر روی نظام و تر تیب دادن و راست و تمام شدن و فراهم آمدن کار. پس باید عمل کند هر مردی از سما که از دوستان ما می باشد به چیزی که به آن به ما نزدیک می شود و دوری کند از چیزی که نزدیک می کند او را به کراهت داشتن ما و خشم ما؛ زیرا که امر ما بی خبر و بناگاه رخ می دهد، زمانی که توبه کردن هیچ نفعی ندهد او را و نجات ندهد او را از شکنجه دادن و عذاب کردن ما به توبه کردن از گناهان و عقوقی که از او سر زده و خدا الهام کند شما را به هدایت شدن و لطف کند برای شما به توفیق یافتن به رحمت خودش.

#### ۴۹۶ / حدیث پنجم

احتجاج شیخ طبرسی ، صفحهٔ ۲۷۸، در توقیعی که از ناحیهٔ مقدّسه به او نوشته شده از آن حضرت الله از جملهٔ آن است که:

آية حركتنا من هذه اللوثة حادثة بالحرم المعظم، من رجس منافق مذمّم، مستحلّ للدم المحرّم. يعمل بكيده أهل الإيمان، ولا يبلغ بذلك غرضه من الظلم لهم والعدوان؛ لأنّنا من وراء حفظهم بالدعاء الذي لايحجب عن ملك الأرض والسماء. فليطمئن بذلك من أوليائنا القلوب، وليتقوا بالكفاية منه، وإن راعتهم به الخطوب، والعاقبة بجميل صنع الله \_سبحانه\_ تكون حميدة لهم ما اجتنبوا المنهى عنه من الذنوب.

ونحن نعهده إليك، أيّها الوليّ المخلص المجاهد فينا الظالمين. أيّدك الله بنصره الذي أيّده به السلف من أوليائنا الصالحين. إنّه من اتّقى ربّه من إخوانك في الدين، وأخرج ممّا عليه إلى مستحقّيه، كان آمناً من الفتنة المبطلة ومحنها المظلمة المضلّة، ومن بخل منهم بما أعاده الله من نعمته على من أمره بصلته، فإنّه يكون خاسراً بذلك لأولاه وآخرته.

١. عُقوق: نافرماني كردن.

۲. در مصدر: (بالجرم).

ولو أنّ أشياعنا \_وفقهم الله لطاعته \_ على اجتماع من القلوب في الوفاء بالعهد [عليهم]، لما تأخّر عنهم العمى المقائنا، ولتعجّلت لهم السعادة بمشاهدتنا على حقّ المعرفة وصدقها منهم بنا. فما يحبسنا عنهم إلّا ما يتصل بنا ممّا نكره، ولا نـوثره منهم، والله المستعان، وهو حسبنا ونعم الوكيل؛

یعنی: نشانهٔ حرکت ما از این سستی و درنگ کردن حادثهای است که در حرم معظّم رو می دهد از مرد نجس منافق مذمّت کرده شدهای که حلال داننده است ریختن خون حرام راکه عمل میکند به مکر و فریب و حیلهوری خود با اهل ایسمان، و سه ستمكاري و دشمني اي كه با ايشان مي كند به هدف خود نخواهد رسيد؛ زيراكه ما در عقب ایشان حفظ میکنیم ایشان را به دعا کردن در حق ایشان به دعایی که پوشیده نشود از پادشاه زمین و آسمان. پس باید دلهای دوستان ما به سبب دعا کر دن ما مطمئن باشد و باید که بپرهیزند به باز داشتن خود را از او و اگر در نظر بگیرد ایشان را كارهاي بزرگ، عاقبت ايشان به پاكيزگي صنع خدا ستوده خواهد شد، اگر اجتناب کنند از بجاآوردن آنچه که نهی کرده شدند از آن از گناهان و ما عهد میکنیم با تو ای دوست با اخلاص كوشش كننده در ولايت و اطاعت ما با ستمكاران! ـ نيرو و قوت دهد تو را خدا به نیروی پاری کردن خود آنچنان پاری کردنی که نیرو داد به آن پیشینیان از دوستان شایستگان ما را، که هر که بیرهیزد از پروردگار خود از برادران دینی تو و بیرون کند آنچه را که بر اوست از مال او به مستحقین آن، ایمن می شود از فتنه های ناچیز و نابود کننده و محنت های تاریک کننده و گمراه کننده و هر که از نعمتي كه خدا به او عطا فرموده و به او امر نموده كه صله كند و بدهد به كسي كه خدا امر به صله و احسان نموده، دست بردارد و ندهد، آن کس به این جهت \_یعنی: به جهت احسان و صله نكر دن در دنيا و آخرت خود ـ زيانكار خواهد بود.

١. در مصدر: (عنهم اليمن).

۱۰ احتجاج، ج ۲، ص ۳۲۴\_۳۲۵، و نیز ر.ک: مزار شیخ مفید، ص ۱۰\_۱۱: بحارالأنوار، ج ۵۳، ص ۱۷۷، دیل شماره ۸: الزام الناصب، ج ۱، ص ۴۰۸\_۴۰۹.

و اگر شیعیان ما خدا توفیق بدهد ایشان را برای فرمانبرداری او با یکدیگر!دلهای ایشان با هم جمع و یکی بود در وفاکردن به عهد، عقب نمی افتاد ایشان را
دیدن ما و کور نمی ماندند از ملاقات ما و خوشبختی بر ایشان می شتابید به سبب دیدن
ایشان ما را و شناختن ایشان ما را حق شناختن و به راستی شناختن بعضی از ایشان ما
را. پس حبس و مخفی نکرده است ما را از ایشان مگر آن کارهایی که می کنند و به ما
می رسد و ما از آن کراهت داریم و میل به بجا آوردن آن نداریم و خداست که طلب
یاری از او خواسته شده و او کفایت می کند ما را و نیکو و کیلی است.

## پایان بخش نهم از دوازده بخش کتاب نوائب الدهور

كه مشتمل است بر اخبار و احاديث وارده از حضرت خاتم الانبياء عليه و أئمة اثنا عشر ـصلوات الله عليهم اجمعين.

پس از بیان اجمالی علامات ظهور و بعضی از آیات قرآنیهٔ مؤوّلهٔ راجع به آن علامات و از آن جایی که انسان محل سهو و نسیان و ملازم با غفلت است، از درج بعضی از احادیثی که بر آن ظفر یافته بودم از درج در محل مناسب خود غفلت شده. لذا رجحان در آن دیدم که هر چند غیر مرتب هم باشد، از درج آن خودداری نکنم؛ زیراکه درج در غیر محل خود سزاوار تر است از ترک کردن آن، خصوصاً در صورتی که تذکر دادن به آن دارای فایده یا فواید مهمهای باشد و رجای واثق از خداوند متعال حجلت عظمته ـ چنان است که پس از فراغت از همهٔ اجزای این کتاب موفّق شوم به جمع و تألیف مستدرکی ابرای این کتاب تا فایدهٔ آن عام و عایدهٔ آن تام باشد، والله ولئ التوفیق. إنه خیر موفّق و ناصر و معین.

۱. مستدرک : کتابی است برای جمع کردن آنچه از یک کتاب جا مانده و از نویسندهٔ آن فوت شده است تألیف می گردد.

# بخش دهم در اخبار صحابیّه و تابعیّه

#### ۴۹۷ / خبر اوّل

ملاحم و فتن سیّد ابن طاوس ﷺ، صفحهٔ ۲۵، به سند خود از زهـری روایت کـرده که گفت:

بلغني أنّ الرايات السود تخرج من خراسان. فإذا هبطت من عقبة خراسان، هبطت بنعي الإسلام. فلا تردّها إلّا رايات الأعاجم من أهل المغرب ؟ ا

یعنی: به من رسیده است که پرچمهای سیاه از خراسان بیرون می آید. پس چون از گردنهٔ خراسان فرود آید، فرود می آید به خبر دادن از مرگ اسلام. پس رد نمی کند آن را مگر پرچمهای عجمهای اهل مغرب.

#### ۴۹۸ / خبر دوم

ملاحم و فتن ، صفحه ٢٨ ، مسنداً از جذيفة [بن] اليمان روايت كرده كه گفت:

يخرج رجل من قِبَل المشرق يدعو إلى آل محمّد ﷺ، و هو أبعد الناس منهم. ينصب علامة سوداء ٢ أوّلها نصر وآخرها كفر. يتبعه خشالة ٢ العرب، وسَفَلة الموالي والعبيد الإباق. رقوا من الآفاق ٢. سيماهم السود، ودينهم الشرك، وأكثرهم الخدع ٥. قلت: وما الخدع ٢٠ قال: القلف.

١. ملاحم وفتن، ص ٨٨، ش ٣٣، و نيز ر. ك: كتاب الفتن، ص ١١٥؛ كنز العمّال، ج ١١، ص ٢٤١، ش ٢١٤٣.

۲. در مصادر: (علامات سوداء).

٣. در مصدر: (خشارة).

٢. در مصدر: (ومراق الآفاق).

۵. در مصادر: (الجدع).

ع. همان.

ثمّ قال حذيفة لابن عمر: لست تدركه ، يا أبا عبد الرحمن. فقال عبد الله: ولكن أُحدّث به من بعدي. [قال:] فتنة تدعى الحالقة. تحلق الدين. يهلك فيها صريح العرب وصالح الموالى وأصحاب الكفرا والفقهاء ، وتنجلي عن أقلّ من القليل ؟

یعنی: بیرون می آید مردی از طرف مشرق که به آل محمّد ﷺ دعوت کند و او دور ترین مردم است از آل محمّد. نصب می کند پرچم سیاهی را که اوّل آن پرچم یاری کردن دین است و آخر آن پرچم کفر است ـ یعنی: اوّل دعوت به دین می کند و در آخر دعوت به کفر می کند. تابع او می شوید مردمان فرومایه ای از عرب و مردمان پستی از دوستان و غلامان گریز پا از کرانه های جهان. سیمای ایشان سیاه است و دین آنها شرک است و اکثر از ایشان خدع اند. گفتم: خدع یعنی چه ؟ گفت: یعنی: ختنه نکرده.

پس حذیفه به عبدالله بن عمر گفت: ای اباعبدالرحمن! تو درک نمی کنی او را. پس عبدالله گفت: ولیکن حدیث می کنم آن را که پس از من فتنه ای است که آن را حالقه گویند \_یعنی: تراشنده و ریشه کن کنندهٔ دین که هلاک می شود در آن عرب خالص و شایستگان از موالی و اصحاب کفر و فقها. بعد از آن به مدّت خیلی کمی غبار ظلم و کفر مرتفع می شود \_یعنی: فرج شود.

#### ۴۹۹ / خبر سوم

ملاحم و فتن مسنداً از كعب روايت كرده كه گفت:

الغُرَيبة مي العمياء، وإنّ أهلها الحفاة العراة. لايدينون لله ديناً. يدوسون الأرض كما تدوس البقرة البيدر. فتعوّذوا بالله، إن تدركوها ؟ \*

١. در مصادر : (وأصحاب الكنوز).

۱۲۰ ملاحم وفتن، ص ۹۱، ش ۵۰. و نيز ر. ک: کتاب الفتن، ص ۱۲۲؛ کنز العمال، ج ۱۱، ص ۱۱۹ ـ ۲۲۰.
 ش ۳۱۲۹۱.

٣. در مصدر : (الغربيّة).

۴. ملاحم وفتن، ص ٩٣، ش ٥٤، و نيز ر.ك:كتاب الفتن، ص ١٥٤.

یعنی: غُرَیبه عمیاء را گویند و آن نام محلّی است که اهل آن پابرهنگان و برهنگان اند. از برای خدا دینی را قبول نکرده اند. نرم میکنند زمین را همچنان که گاو ماده نرم میکند خرمن را. پس پناه ببرید به خدا، اگر آنها را بیابید.

## ۵۰۰ / خبر چهارم

ملاحم و فتن، صفحه ۳۰، مسنداً از حسّاف یا غیر او روایت کرده که گفت:

یقال: إذا بلغت الرایات الصفر مصر فاهرب في الأرض جهدك هرباً، وإذا بلغك أنّهم نزلوا
الشام وهي السرّة و فإن استطعت أن تلمس سُلّماً في السماء أو تفقاً افي الأرض، فافعل ٢٠
یعنی: گفته می شود که: وقتی که پرچمهای زرد و یا زردپوستها به مصر رسید،
پس فرار کن در زمین به کوشش خودت فرار کردنی و چون به تو خبر رسید که آنها در
شام فرود آمدند که آن محلّی است که سرّه نام دارد و پنهان شوی، بکن این کار را.
به نردبانی برسانی و به آسمان بالا روی یا زمین را گود کنی و پنهان شوی، بکن این کار را.
این کنایه از شدّت بلا و فتنه است که در آن زمان رو می دهد.

### ۵۰۱ / خبر پنجم

ملاحم و فتن ، صفحة ٣٠ ، از عمر روايت كرده كه وقتى به در كعبه رسيد گفت : إذا أقبلت الرايات السود من المشرق والرايات الصفر من المغرب حتى يلتقوا في سرة الشام \_ يعنى : دمشق \_ ، فهنالك البلاء ؟

یعنی: وقتی که رو آورد پرچمهای سیاه از مشرق و پرچمهای زرد از مغرب و با همدیگر تلاقی کردند در سرٔهٔ شام - یعنی: دمشق -، در آن وقت بلا شدّت میکند.

١. در مصدر: (أو تفقأ).

٢. ملاحم وفتن، ص ٩٤، ش ٥٧. و نيز ر. ي: كتاب الفتن، ص ١٤٠.

در مصدر عنوانی شبیه به این در باب ۴۸ آمده، امّا خبری در این باب بـه چشــم نــمیخورد. ر.ک: مـلاحم
و فتن، ص ۹۵: کتاب الفتن، ص ۱۶۱: کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۲۵۲، ش ۲۱۴۲۲.

## ۵۰۲ / خبر ششم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۳۲ ، مسنداً از كعب روايت كرده كه گفت:

ينزلون آمُد، ويشربون من الدجلة والفرات. يسعون في الجزيرة وأهل الإسلام في تلك الجزيرة، لايستطيعون لهم شيئاً. فيبعث الله عليهم ثلجاً فيه صرّ وريح وجليد، فإذا هم خامدون. فيرجع المسلمون إلى أصحابهم، فيقولون: إنّ الله قد أهلكهم وكفاهم العدق، ولم يبق منهم أحد. قد أهلكوا عن آخرهم ٢٠

یعنی: فرود می آیند\_یعنی: ترک\_در آمُد و می آشامند از دجله و فرات. پس می روند در جزیره و مسلمانان در آن جزیره اند و نمی توانند که از آنها دفاع کنند. پس برمی انگیزاند بر ضرر ایشان برفی را که در آن است سرمای سخت و باد و تگرگ\_یا یخ. در آن وقت هلاک می شوند. پس مسلمانان برمی گردند به سوی یاران خود و می گویند که: خدا هلاک کرد ایشان را و کفایت کرد آنها را از دشمن و احدی از ایشان باقی نماند. همه هلاک شدند.

# ۵۰۳ / خبر هفتم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۳۲ ، مسنداً از كعب روايت كرده كه گفت:

ترد الترك الجزيرة حتى يسقوا خيلهم من الفرات. فيبعث الله عليهم الطاعون ، فيقتلهم ، فلا يفلت منهم إلّا رجل واحد ؟

یعنی: ترک وارد جزیره می شود تا این که اسبهای ایشان از فرات آب می آشامند. پس برمی انگیزاند خدا بر ایشان مرض طاعون را و می کشد ایشان را که باقی نماند از ایشان مگر یک مرد.

۱. در مصدر: (وكفاكم).

۲. ملاحم وفتن، ص ۹۸، ش ۶۷، و نيز ر. ک: کتاب الفتن، ص ۱۲۸.

۲. ملاحم وفتن، ص ۹۸، ش ۶۶ و ص ۱۹۰، ش ۲۶۲، و نیز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۱۲۸ و ۴۱۲ و ۴۱۲.

#### ۵۰۴ / خبر هشتم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ٣٣ ، مسنداً از ارطاة روايت كرده كه گفت:

يقاتل السفياني الترك، ثم يكون استيصالهم على يد المهدي ؛ ١

یعنی: سفیانی با ترک مقاتله میکند، پس ریشه کن شدن ایشان به دست مهدی خواهد بود.

#### ۵۰۵ / خبر نهم

ملاحم و فتن ، صفحه ٣٣ ، مسنداً از حذيفة بن اليمان روايت كرده كه گفت:

إذا رأيتم أوّل الترك بالجزيرة، فقاتلوهم حتى تهزموهم، أو يكفيكم الله مؤونتهم؛ فإنّهم يفضحون الحُرُم، وهو علامة خروج أهل المغرب وانتفاض مُلكهم [يومئذ ] ٢٠

یعنی: وقتی که دیدید اوّل ترک راکه در جزیره وارد شد، با آنها جنگ کنید تا فرار دهید ایشان را، یا خدا کفایت شرّ ایشان را از شما بکند؛ زیرا که ایشان رسوا میکنند زنها را و آن علامت بیرون آمدن اهل مغرب و رخنه پیدا شدن در ملک ایشان است \_ یعنی: قدرت آنها از آنها گرفته می شود.

### ۵۰۶ / خبر دهم

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۳۴، مسنداً از كعب روايت كرده كه گفت:

علامة انقطاع مُلك وُلد العبّاس حمرة تظهر في جوّ السماء"، ونجم يطلع من المشرق يضيء كالقمر ً ليلة البّدر، ثمّ ينعقد ٥.

١. ملاحم وفتن، ص ١٠٠، ش ٧٠، و نيز ر. ک: كتاب الفتن، ص ١٢٨.

۲. ملاحم وفتن، ص ۱۰۰، ش ۷۱، و نيز ر . ک:کتاب الفتن، ص ۱۲۹؛کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۲۲۰، ش ۲۱۲۹۸.

٣. در مصدر: (في جوف السماء).

۴. در مصدر: (كما يضيء القمر).

۵. در مصدر: (ثمّ ينعقف).

قال الوليد: بلغني عن كعب أنّه قال: قحط في المشرق، وداهية في المغرب، وحمرة في الجق، وموت فاشٍ في جهة القبلة ؟ ا

یعنی: علامت منقطع شدن دولت بنی عبّاس سرخیای است که در جو آسمان ظاهر می شود و ستاره ای است که در آید از مشرق که نور دهد مانند ماه شب چهارده، پس بسته شود. ولید گفت: از کعب به من رسیده است که گفته: قحطی ای در مشرق واقع شود و بلای سختی در مغرب و سرخی ای در جو و مرگ آشکار در سمت قبله.

#### ۵۰۷ / خبر یازدهم

ملاحم و فتن ، صفحه ٣٥ ، مسنداً از خالد بن معدان روایت کرده که گفت: ستبدو آیة عمود من نار تطلع من قِبَل المشرق ، یراها أهل الأرض [کلّهم]. فمن أدرك ذلك ، فلیعد لأهله طعام سنة ؟

یعنی: زود باشد که ظاهر شود نشانه ای که عمودی باشد از آتش که همهٔ اهل زمین آن را ببینند و آن از جانب مشرق خواهد بود. پس کسی که بیابد آن را، باید برای اهل خود طعام و خوردنی تا یک سال را تهیّه کند (کنایه از سختی و شدّت فتنهٔ آن سال خواهد بود).

#### ۵۰۸ / خبر دوازدهم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۳۶ ، مسنداً از كثير بن مرّهٔ حضر مى روايت كرده كه گفت : نشانهاى در ماه رمضان حادث مى شود و آن علامتى است آسمانى كه بعد از آن اختلاف در ميان مردم واقع مى شود. پس هرگاه درك كنى آن علامت را ، هر چند مى توانى تهيّهٔ طعام كن.

آية الحدثان في رمضان علامة في السماء ، يكون بعدها اختلاف الناس. فإن أدركتها ، فأكثر من الطعام ما استطعت ."

١. ملاحم وفتن، ص ١٠٢\_٣٠، ش ٧۴، و نيز ر.ک:کتاب الفتن، ص ١٣٠.

۲. ملاحم وفتن، ص ۱۰۶، ش ۸۱، و نیز ر ک:کتاب الفتن، ص ۱۳۲.

٣. ملاحم وفتن، ص ١٠٤ ـ ١٠٧، ش ٨٢، و نيز ر. ک: کتاب الفتن، ص ١٣٢.

## ۵۰۹ / خبر سیزدهم

ملاحم و فنن ، صفحهٔ ۳۶ ، از وليد روايت كرده كه گفت:

بلغني أنّه قال: يطلع نجم من المشرق قبل خروج المهديّ، له ذنب ، يضيء الأهل الأرض كإضاءة القمر ليلة البدر.

قال الوليد: والحمرة والنجوم التي رأيناها ليست بالآيات. إنّما نجم الآيات نجم يتقلّب في الآفاق في صفر أو في ربيعين، أو في رجب، وعند ذلك يسير خاقان بالأتراك. يتبعه روم الظواهر بالرايات والصليب؟

یعنی: به من رسیده است که او گفت: بیرون می آید ستاره ای از طرف مشرق پیش از خروج مهدی که برای آن دنباله ای است که نور می دهد برای اهل زمین مانند نور دادن ماه شب چهارده.

ولید گفت که: سرخی و ستاره هایی که دیده ایم آن آیات نیست. جز این نیست که آیات خروج ستاره ای است که می گردد در آفاق در ماه صفر، یا در دو ماه ربیع، یا در ماه رجب. در آن وقت سیر می کند پادشاه چین \_یا ترک \_با ترک ها و تابع آنها می شوند رومی ها در ظاهر با پرچم ها و صلیب.

## ۵۱۰ / خبر چهاردهم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۳۷ ، از شریک روایت کرده که گفت:

بلغني أنَّه تنكسف الشمس قبل خروج المهديِّ في شهر رمضان مرّتين ؟٣

یعنی: به من رسیده که آفتاب پیش از خروج مهدی در ماه رمضان دو مرتبه گرفته میشود.

۱. در هر دو مصدر : (له ذناب).

۲. ملاحم وفتن، ص ۱۰۷، ش ۸۵، و نيز ر. ک: کتاب الفتن، ص ١٣٣.

٣. ملاحم وفتن، ص ١٠٨، ش ٨٤، و نيز ر. ک: كتاب الفتن، ص ١٣٣.

## ۵۱۱ / خبر پانزدهم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۳۷، مسنداً از كعب روايت كرده كه گفت:

هلاك بني العبّاس عندكم ايظهر في الخوف والداهية ما بين العشرين إلى أربع وعشرين نجم يُرمى به شهاب ينقض من السماء، معه صوت شديد حتّى يقع في المشرق، ثمّ يلتوي كما تلتوي الحيّة، حتّى يكاد رأساها يلتقيان، والرجفتان في ليلة النحسين ، والنجم الذي يرمى به شهاب ينقض من السماء، معه صوت شديد حتّى يقع في المشرق، ثمّ يصيب الناسَ معه بلاء شديد ؟ \*

یعنی: هلاکت بنی عبّاس نزد شما ظاهر می شود در حالت ترس و بلای سخت در میانهٔ بیستم تا بیست و چهارم. ستارهای که به سبب آن شهاب و نیازک انداخته شود و شکسته و برگردانیده شود از آسمان که با آن صدای سختی باشد تا این که بیفتد در سمت مشرق، پس پیچیده شود همچنان که مار پیچیده می شود تا این که نزدیک شود که دو طرف آن به هم برسد و دو زمین لرزهای در دو شب نحس واقع شود و آن ستارهای که به سبب آن شهاب و نیازک انداخته می شود و شکسته و برگردانیده می شود از آسمان که با او صدای سختی است تا این که می افتد در سمت مشرق. پس از آن مردم را بلای سخت اصابت می کند.

#### ۵۱۲ / خبر شانزدهم

ملاحم و فنن ، صفحهٔ ۳۸ ، از سعید بن مسیّب روایت کرده که گفت: تکون بالشام فتنه ، کلّما سکنت من جانب ضجّت من جانب. فلا تتناهی ، حتّی بنادی

۱. در مصدر: (عند نجم).

٢. در مصدر : (في الجوف وهذه وواهية يكون ذلك أجمع في شهر رمضان).

۱. در مصدر : (ليلة الفسحين).

۴. ملاحم وفتن، ص ۱۰۸، ش ۸۷با اختلاف، و نيز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۱۳۳.

۵. در مصدر : (طمت).

# [مناد] من السماء: إنَّ أميركم فلان ال

یعنی: فتنه ای در شام واقع می شود که هرچه آرام شود از طرفی از طرف دیگری صدا بلند می شود، تا این که از آسمان ندا کرده شود که: امیر شما فلان - یعنی: مهدی آل محمّد گا - است.

#### ۵۱۲ / خبر هفدهم

ملاحم و فنن ، از مهاجر وصالي در صفحهٔ ٣٨ روايت كرده كه گفت:

إذا كانت فتنة المغرب، فشدُّوا قبل نعالكم إلى اليمن؛ فإنَّه لاتنجيكم أرض غيرها ؟

یعنی: وقتی فتنهٔ مغرب رو داد ، بندهای کفش خود را ببندید محکم به طرف یمن ؛ زیرا که نجات نمی دهد شما را از آن فتنه زمینی غیر از آن جا ـ یعنی : در آن زمان یمن محل امن و ایمن بودن است. به آن جا بروید.

#### ۵۱۴ / خبر هجدهم

ملاحم و فتن، صفحهٔ ٣٩، مسنداً از محمد حنفيّه روايت كرده كه گفت:

بين خروج الراية السوداء من خراسان وسعيد بن صالح وخروج المهديّ وبين أن يسلّم الأمر إلى المهديّ اثنان وسبعون يوماً " بالم

یعنی : فاصلهٔ میان بیرون آمدن پرچم سیاه از خراسان و سعید بن صالح و خروج مهدی و میان آن که امر به مهدی تسلیم شود هفتاد و دو روز خواهد بود.

مؤلِّف گوید که: مراد از سعید بن صالح ممکن است که سعید سوسی باشد که از

۱. مـــلاحم وفــتن. ص ۱۱۰، ش ۹۰، و نـيز ر. ک: كــتاب الفــتن، ص ۱۳۸؛ كــنز العــمّال، ج ۱۱، ص ۲۵۸، ش ۲۸۴۴.

۲. ملاحم وفتن. ص ۱۱۰، ش ۹۱، و نيز ر.ک:کتاب الفتن، ص ۱۴۴.

٣. در مصادر : (اثنان وسبعون شهراً).

۴. ملاحم وفتن. ص ۱۱۳. ش ۹۸. و نيز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۱۶۵.

اهل شوش یا شوشتر است - چنان که از بعض از اخبار مستفاد می شود - و ممکن است مراد شعیب بن صالح باشد و تصحیف از ناسخ و یا حروف چین باشد و احتمال دوم اقوا به نظر می آید.

## ۵۱۵ / خبر نوزدهم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۰ ، مسنداً از حذیفه روایت کرده که گفت:

إذا دخل السفياني أرض مصر، أقام فيها أربعة أشهر، يقتل ويسبي أهلها. فيومئذ تقوم النائحات: باكية تبكي على استحلال فروجها، وباكية تبكي على قتل أولادها، وباكية تبكي على ذلّها بعد عزّها، وباكية تبكي شوقاً إلى قبورها ؛ ا

یعنی: وقتی که سفیانی داخل زمین مصر شد، چهار ماه در آن جا اقامت می کند. می کشد و اسیر می کند اهل آن را. پس در آن روز زنهای نوحه کننده قیام می کنند. یک دسته برای حلال شدن فرجهاشان گریه می کنند و یک دسته برای کشته شدن فرزندهاشان گریه می کنند و یک دسته برای کشته شدن فرزندهاشان گریه می کنند و یک دسته برای اشتیاقی که به قبرها دارند گریه می کنند.

#### ۱۵۱۶ / خبر بیستم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۰ ، مسنداً از عبید بن عمیر روایت کرده که: پرسیده شد از حذیفه از معنای ﴿ حمّ عَسَقٌ ﴾ و عمر و علی و ابن مسعود و ابن عبّاس رضی الله عنهم و عدّهای از اصحاب رسول خدا تیا حاضر بودند. پس حذیفه گفت:

العين: عذاب، والسين: السنّة والجماعة، والقاف: قوم يكونون في آخر الزمان. فقال عمر: ممّن هم ؟ قال: من وُلد العبّاس في مدينة يقال لها الزوراء. يقتل فيها مقتلة عظيمة،

۱. ملاحم وفتن، ص ۱۱۵، ش ۱۰۴، و نیز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۱۷۳.
 ۲. در مصدر: (یقذفون).

وعليهم تقوم الساعة. فقال ابن عبّاس: ليس ذلك، ولكنّ القاف: قذف وخسف يكون. قال عمر لحذيفة: أمّا أنت فقد أصبت التفسير، وأصاب ابن العبّاس المعنى ؟ ا

یعنی: عین عذاب است و سین سنّت و جماعت و قاف گروهی می باشند در آخرالزمان. پس عمر گفت: این گروه از چه کسانی هستند؟ گفت: از فرزندان عبّاس اند در شهری که آن را زوراء گویند \_یعنی: بغداد \_که در آن جاکشتار بزرگی واقع می شود و قتال عظیمی رخ خواهد داد و پس از آن بلافاصله قیام ساعت \_یعنی: ظهور مهدی \_ خواهد بود. پس ابن عبّاس گفت: این طور نیست و لکن مراد از قاف باریدن سنگ و فرورفتن به زمین می باشد. عمر به حذیفه گفت: امّا تو قول صواب گفتی در تفسیر و ابن عبّاس صواب گفت در معنی.

#### ۵۱۷ / خبر بیست و یکم

تفسیر ابی الفداء اسماعیل بن کثیر قرشی دمشقی متوفّای سال ۷۷۴هجری ، سورهٔ شوری ، در تفسیر کلمهٔ «حمّ عَسَقّ» به سند خود روایت کرده از ارطاه بن منذر که گفت:

جاء رجل إلى ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ ، فقال له وعنده حُذيفة [بن] اليمان و اخبرني عن تفسير قول الله تعالى : ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾ . قال : فأطرق ، ثمّ أعرض عنه ، ثمّ كرّر مقالته ، فأعرض عنه ، فلم يجبه بشيء ، وكرّره مقالته ، ثمّ كرّرها الثالثة ، فلم يحر إليه شيئاً ، فقال له حذيفة في : أنا أُنبَئك بها . قد عرفت لِم كرهها . نزلت في رجل من أهل بيته يقال له عبد الإله وعبد الله . ينزل على نهر من أنهار المشرق ، تبنى عليه مدينتان . يشق النهر بينهما شقاً . فإذا أذن الله \_ تبارك وتعالى ـ في زوال ملكهم وانقطاع دولتهم ومدّتهم ، بعث الله \_ عزّ وجلّ ـ على إحداهما ناراً ليلاً ، فتصبح سوداء مظلمة ، وقد احترقت كأنها لم تكن مكانها ، وتصبح صاحبتها متعجّبة ؛ كيف أفلت ؟ فما هو إلّا بياض يومها ذلك ، حتى يجتمع فيها كلّ جبّار عنيد منهم ، ثمّ يخسف الله بها وبهم جميعاً ، فذلك قوله تعالى : ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾ فيها كلّ جبّار عنيد منهم ، ثمّ يخسف الله بها وبهم جميعاً ، فذلك قوله تعالى : ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾ فيها كلّ جبّار عنيد منهم ، ثمّ يخسف الله بها وبهم جميعاً ، فذلك قوله تعالى : ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾ فيها كلّ جبّار عنيد منهم ، ثمّ يخسف الله بها وبهم جميعاً ، فذلك قوله تعالى : ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾ فيها كلّ جبّار عنيد منهم ، ثمّ يخسف الله بها وبهم جميعاً ، فذلك قوله تعالى : ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾ فيها كلّ جبّار عنيد منهم ، ثمّ يخسف الله بها وبهم جميعاً ، فذلك قوله تعالى : ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾ فيها كل جبّار عنيد منهم ، ثم يخسف الله بها وبهم جميعاً ، فذلك قوله تعالى : ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾ فيها كل الله بها وبهم جميعاً ، فذلك قوله تعالى : ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾ فيها و بهم جميعاً ، فذلك قوله تعالى : ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾ فيها كل خوال منهم و القول المؤلم و ا

١. ملاحم وفتن . ص ١١٥\_ ١١٥ . ش ١٠٤ . و نيز ر . ک : كتاب الفتن ، ص ١٨٥ .

يعنى: عزيمة من الله تعالى، وفتنة، وقضاء. «حم عين » يعنى: عدلاً منه. «سين » يعني: سيكون. «قاف » يعنى: واقع بهاتين المدينتين ؛ ا

یعنی: مردی آمد نزد ابن عبّاس را و به او گفت در حالتی که حذیفهٔ یمانی در نزد او حاضر بود که: خبر ده مرا از تفسير خداي تعالى: ﴿ حمّ عَسَقَ ﴾. گفت راوي که: ابن عبًاس سر خود را به زير انداخت ، يس از او روى خود را گردانيد. آن مرد تكرار کردگفتهٔ خود را. باز روگردانید از او و چیزی در جواب او نگفت. باز تکرار کردگفتهٔ خود را. در دفعهٔ سوم این مرتبه هم جواب او را نگفت به چیزی. پس حذیفه ﷺ گفت: من خبر میدهم تو را به آن. میدانی چراکراهت دارد از گفتن جواب از آن؟ این كلمه نازل شده است در حقّ مردي از خانوادهٔ او كه نام او عبدالاله و عبدالله گفته می شود که فرود می آید بالای نهری از نهرهای مشرق که بنا کرده می شود دو شهر بر آن که می شکافد نهر میان آن دو شهر را شکافتنی ـ یعنی: نهر در میان دو شهر واقع و جاري است. پس چون اذن دهد خداي تعالى در زوال ملک ايشان و بريده شدن دولت ایشان و مدّت خلافت و سلطنت ایشان، برمیانگیزاند خدا بـر یکـی از آن دو شـهر آتشی را در شب. پس صبح میکند در حالتی که سیاه و تاریک شده باشد و سوخته شده باشد که گویا هرگز در آن مکان شهری نبوده و صبح میکند شهر دیگر که قرینهٔ اوست در حالتي كه اهل آن تعجّب كننده باشند كه چگونه اين شهر فرو رفته و نابود شده و واقع نمی شود آن مگر در اوّل سفیدهٔ روز آن تا این که جمع می شود در آن جا هر سرکش ستمکاری که اهل عناد باشد از ایشان. پس فرو میبرد خدا آن شهر را با ايشان همه. أن است تفسير فرموده خدا: ﴿ حمّ عَسَقٌ ﴾ ؛ يعني: عزيمتي است از خداي تعالى و فتنه و قضايي است. « حم عين » يعني : حكمي است حتم از روى عدالت كه از خدا جاري مي شود و «سين» يعني: زود باشد كه واقع شود و «قاف» واقع شونده است این واقعه در این دو شهر.

۱. تفسیر ابن کثیر، ج ۴، ص ۱۱۴، و نیز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۱۸۴ ـ ۱۸۵؛ جامع البیان، ج ۲۵، ص ۱۰، ش ۲۳۶۳۵.

#### ۵۱۸ / خبر بیست و دوم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۱ ، مسنداً روایت کرده از ابن عبّاس که گفته :

ثمّ يخرج السفيانيّ والفلانيّ، فيقتتلان حتى يبقر بطون النساء، ويعلى الأطفال في المراجل؟

یعنی: بیرون می آید سفیانی با فلان \_یعنی: بنی عبّاس \_، پس با یکدیگر قـتال میکنند تا این که میشکافد سفیانی شکمهای زنان را و میجوشاند بچّهها را در دیگها.

#### ۵۱۹ / خبر بیست و سوم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۱ ، مسنداً از کعب روایت کرده که گفته:

ليُسبى نساء بني العبّاس ، حتّى يوردهنّ قرى دمشق ؟ "

يعني: هرآينه اسير كرده شوند زنان بني عبّاس تا أنها را وارد دهات دمشق كنند.

## ۵۲۰ / خبر بیست و چهارم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۱ ، مسنداً روایت کرده که:

إنّ السفيانيّ يدخل الكوفة ، فيسبيها ثلاثة أيّام ، ويقتل من أهلها ستّين ألفاً ، ويقيم فيها ثماني عشرة ليلة ، يقسّم أموالها ، ثمّ ذكر تمام الحديث إلى أن يبعث الرايات السود بالبيعة إلى المهدى ؟ \*

یعنی: بدرستی که سفیانی داخل کوفه میشود و اسیر میکند اهل آن را در مدّت سه روز و میکشد از اهل آن شصت هزار نفر را و در آن جا هجده روز می ماند و قسمت

١. در مصادر: (ثمّ يخرج السفيانيّ فيقاتل).

٢. ملاحم وفتن، ص ١١٤. ش ١٠٧، و نيز ر. ک: کتاب الفتن، ص ١٨٥.

٣. ملاحم وفتن، ص ١١٧، ش ١٠٨، و نيز ر. ي: كتاب الفتن، ص ١٨٤.

۴. ملاحم وفتن. ص ۱۱۷. ش ۲۰۹، و نيز ر. ک: کتاب الفتن، ص ۱۸۷.

می کند مالهای آن را. پس یاد کرد راوی تمام حدیث را تا این که گفت: برمی انگیزاند پرچمهای سیاه را به بیعت کردن \_ یا بیعت گرفتن \_ به سوی مهدی.

## ۵۲۱ / خبر بیست و پنجم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۲ ، مسنداً از محمّد حنفيّه روايت كرده كه گفت:

تخرج رایة سوداء لبنی العبّاس، ثمّ تخرج من خراسان أُخری سوداء، قلانسهم سود، وثیابهم بیض، علی مقدّمتهم رجل یقال له شعیب بن صالح ـ أو صالح بن شعیب ـ من تمیم . یهزمون أصحاب السفیانیّ حتّی ینزل بیت المقدس. یوطئ للمهدیّ سلطانه. یمدّ إلیه ثلاثمائة من الشام. یکون بین خروجه وبین أن یسلّم لأمر المهدیّ اثنان وسبعون شهراً ؟ یعنی : بیرون می آید پرچم سیاهی برای بنی عبّاس. پس از آن بیرون آید از خراسان پرچم سیاه دیگری که عدّهٔ آن کلاههای سیاه و لباسهایشان سفید است و پیشرو لشکر ایشان مردی است که او را شعیب بن صالح ـ یا صالح بن شعیب ـ گویند از قبیلهٔ تمیم. فراد می دهند اصحاب سفیانی را تا این که فرود می آیند در بیت المقدس. پاکوبی می کند برای مهدی در دورهٔ سلطنت خود. کشیده می شود به سوی او سیصد نفر از اهل شام. میان بیرون آمدن او و میان تسلیم مهدی شدن او به امر مهدی هفتاد و دو ماه طول خواهد کشید.

# ۵۲۲ / خبر بیست و ششم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۲ ، مسنداً از ثوبان روایت کرده که گفت:

إذا رأيتم الرايات السود خرجت من قبل خراسان، فأتوها ولو حبواً على الثلج؛ فإنّ فيها خليفة الله المهديّ ؟

١. در مصدر: (يسلّم الأمر للمهديّ).

۲. ملاحم وفتن. ص ۱۱۷ \_۱۱۸، ش ۱۱۰، و نيز ر.ک:کتاب الفتن، ص ۱۸۸.

٣. ملاحم وفتن، ص ١١٩. ش ١١٢، و نيز ر. ک: كتاب الفتن، ص ١٨٨؛ مستدرك حاكم، ج ۴. ص ۴۶۴؛ تــاريخ

یعنی: وقتی که دیدید پرچمهای سیاه از خراسان بیرون آمد، بیابید به سوی آنها، هرچند نتوانید ایستاده بروید مانند بچهها نشسته خود را به زمین بکشید بالای برف؛ زیراکه خلیفهٔ خدا، مهدی، در میان ایشان است.

## ۵۲۳ / خبر بیست و هفتم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۲ ، مسنداً از حسن روایت کرده که گفت:

يخرج بالريّ رجل ربعة أسمر، مولى لبني تميم، كوسج، يقال له شعيب بن صالح، في أربعة آلاف. ثيابهم بيض، وراياتهم سود. يكون مقدّمة للمهديّ. لايلقاه أحد إلّا قتله ٢٠١٠

یعنی: بیرون می آید در ری مردی چهارشانه، گندمگون، از غلامان بنی تمیم، کوسج است. شعیب بن صالح گفته می شود. با اوست چهار هزار نفر که جامههای آنها سفید و پرچم هایشان سیاه است. پیش مقدّمهٔ خروج مهدی می باشد. ملاقات نکند او را احدی مگر آن که او را می کشد.

## ۵۲۴ / خبر بیست و هشتم

ملاحم و فتن ، صفحه ۴۳ ، مسنداً از سفیان کلبی روایت کرده که گفت:

يخرج على لواء المهدي غلام حدث السنّ ، خفيف اللِّمة "، أصفر ( ولم يذكر الوليد أصفر ). لو قاتل الجبال لهدّها ( وقال الوليد: لهدّها حتّى ينزل إيليا ) ، ه

یعنی: بیرون می آید بر پرچم مهدی جوان تازه سنّ سبک موی زرد رنگ (و ولید

<sup>⇒</sup> مدینة دمشق، ج ۳۲، ص ۲۸۱؛ کشف الغمّة، ج ۳، ص ۲۷۲؛ الفصول المهمّة، ج ۲، ص ۱۱۱۱؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۶۳، ص ۲۹۱، ح ۳۲. ج ۱۴، ص ۲۶۳، ش ۳۸۶۵۸؛ بحارالأنوار، ج ۵۱، ص ۸۲ و ۸۴؛ ینابیع المودّة، ج ۳، ص ۳۹۱، ح ۳۲.
۱. در مصدر: (إلّا فلّه).

٢. ملاحم وفتن. ص ١١٩. ش ١١٣. و نيز ر. ک: کتاب الفتن. ص ١٨٨ \_ ١٨٩.

٣. در مصدر: (خفيف اللحية).

۴. در مصدر: (لهزها).

٥. ملاحم وفتن، ص ١٢٠ ـ ١٢١، ش ١١٤، و نيز ر. ک: كتاب الفتن، ص ١٨٩ و ٢٢٤.

لفظ اصفر را در روایت خود ذکر نکرده). اگر باکوه مقاتله کند، آن را خراب کند و از جا بکند (و بنا بر خبر ولید: از جا بکند آن را تا آن که فرود آید در ایلیا \_یعنی: بیت المقدس).

## ۵۲۵ / خبر بیست و نهم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۳ ، مسنداً از كعب روايت كرده كه گفت:

إذا ملك رجل الشام وآخر مصر، فاقتتل الشاميّ والمصريّ، وسبى أهل الشام قبائلَ من مصر، وأقبل رجل من المشرق برايات سود صغار قبل صاحب الشام، فهو الذي يؤدّي الطاعة إلى المهديّ.

قال أبو قبيل: ثمّ يملك رجل أسمر، يملؤها عدلاً، ثمّ يسير إلى المهديّ، فيؤدّي إليه الطاعة ويقاتل عنه ؛ ا

یعنی: وقتی که مالک شد مردی شام را و مرد دیگری مصر را، پس مقاتله میکند شامی با مصری و اهل شام اسیر میکنند قبیله هایی را از مصر و رو می آورد مردی از مشرق با پرچم های کوچک طرف صاحب شام. پس اوست آن کسی که تحت طاعت مهدی بیرون می آید.

ابو قبیل گفت: پس مالک می شود مردی گندمگون که پر میکند زمین را از عـدل. پس می رود به سوی مهدی و مطیع او می شود و از طرف او قتال میکند.

#### ۵۲۶ / خبر سیام

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۵ ، مسنداً از كعب روايت كرده كه گفت :

إذا دارت رحاء بني العبّاس، وربط أصحاب الرايات السود خيولهم بزيتون الشام، ويهلك الله لهم الأصهب ، ويقتله وعامّة أهل بيته على أيديهم، حتّى لايبقى أُمويّ منهم

١٠٠١ حم وفتن، ص ١٢١، ش ١١٧، و نيز ر.ک:کتاب الفتن، ص ١٨٩.

٢. در مصدر: (الأصعب).

إلا هارب ومختف، ويسقط السفياني ابنو جعفر وبنو العبّاس، ويجلس ابن آكلة الأكباد على منبر دمشق، ويخرج البربر إلى صرّة الشام ، فهو علامة خروج المهدي ؟ \*

[یعنی:] وقتی که دور زد آسیای بنی عبّاس و بستند صاحبان پرچمهای سیاه اسبهای خود را به درختهای زیتون شام و هلاک کرد خدا اصهب را و کشت او را با عموم خانوادهٔ او بر دست ایشان تا این که باقی نماند از ایشان یک نفر از بنی امیّه مگر این که فرار کرد و پنهان شد و ساقط کرد سفیانی پسران جعفر و پسران عبّاس را و نشست پسر خورندهٔ جگرها \_یعنی: سفیانی ـبر منبر دمشق و بیرون آمد لشکر بربریها به سوی دمشق، پس آن نشانهٔ خروج مهدی خواهد بود.

#### ۵۲۷ / خبر سی و یکم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۵ ، از ابن شوذب به سند خود روایت کرده که گفت:

كنت عند الحسن فذكرنا حمص، فقال: هم أسعد الناس بالمسوّدة الأُولى، وأشقى الناس بالمسوّدة الأُولى، وأشقى الناس بالمسوّدة الثانية. قال: أوّل الظهور يخرج من فَبَل المشرق ثمانون ألفاً محشوّة قلوبهم التئاماً مشو الرمّانة من الحبّ، وبوار المسوّدة الأولى على أيديهم ؟

یعنی: بودم نزد حسن، پس یاد کردیم شهر حمص را که از شهرهای شامات است می به ایشان گفت که: ایشان میعنی: اهل حمص خوش بخت ترین مردماند به سبب پرچمهای سیاه اوّلی و بدبخت ترین مردماند به سبب پرچمهای سیاه دومی.

١. در مصادر: (ويسقط السعفتان).

با توجّه به متن و ترجمهٔ آن، صحیح «بنی جعفر و بنی العبّاس» است.

٣. در مصدر: (سرّة الشام).

۴. ملاحم وفتن، ص ۱۲۴، ش ۱۲۳، و نيز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۱۹۰.

٥. در مصدر: (إيماناً).

٤. ملاحم وفتن، ص ١٢٤، ش ١٢۴، و نيز ر.ك:كتاب الفتن، ص ١٩١.

گفتم: پرچمهای سیاه دومی چیست، ای ابا سعید؟ گفت: اوّل ظهور بیرون می آیند از سمت مشرق هشتاد هزار نفر که دلهای ایشان پر است از سرزنش کردن و نکوهیده شدن مانند پر بودن داخل انار از دانه و هلاکت صاحبان پرچمهای سیاه اوّل به دست ایشان است.

## ۵۲۸ / خبر سی و دوم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۷ ، مسنداً از عمّار بن ياسر روايت كرده كه گفت:

علامة المهديّ إذا انساب عليكم الترك، ومات خليفتكم التي يجمع الأموال، ويستخلف صغير، فيخلع بعد سنتين من بيعته، ويخسف بغربيّ مسجد دمشق وخروج ثلاثة نفر بالشام، وخروج أهل المغرب إلى مصر، فتلك أمارة السفيانيّ ؛ ا

یعنی: علامت خروج مهدی وقتی است که سخت هجوم بیاورند بر شما ترکها و بمیرد خلیفهٔ شما که جمع می کند مالها را و جانشین او شود کودک خردسالی ، پس بعد از دو سال خلع شود از بیعتی که با او کردند و فرو رود طرف غربی مسجد دمشق \_ یعنی: جامع اموی \_ و بیرون آمدن سه نفر در شام و بیرون آمدن اهل مغرب و فرود آمدن ایشان در مصر ، پس این علامات امارت سفیانی است .

#### ۵۲۹ / خبر سی و سوم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۷ ، مرسلاً روایت کرده از مردی از اهل مغرب که گفت:

لا يخرج المهدي حتى يخرج الرجل بالجارية الحسناء الجميلة ويقول: من يشتري هذه بوزنها طعاماً ؟ ثم يخرج المهدي ؟ ٢

یعنی: بیرون نمی آید مهدی تا این که بیرون بیاید مردی با دختری خوش صورت و زیبا و بگوید: کی می خرد این دختر را به هموزن او خوردنی؟ پس بیرون می آید مهدی.

١. ملاحم وفتن. ص ١٢٨. ش ١٣۴، و نيز ر. ک: کتاب الفتن، ص ٢٠٤.

۲. ملاحم وفتن، ص ۱۲۸ ـ ۱۲۹، ش ۱۳۵، و نيز ر. ک: کتاب الفتن، ص ۲۰۶.

## ۵۳۰ / خبر سی و چهارم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۷ ، مسنداً از ابن شوذب از بعضی از اصحاب خود روایت کرده که گفت:

لا يخرج المهدي حتى لايبقى قَيِّل ولا ابن قَيِّل إلَّا هلك ، والقَيِّل: الرأس ؛ ا يعنى: بيرون نمى آيد مهدى تا اين كه باقى نماند پادشاه و رئيس بزرگ و بزرگ زاده اى. و قيّل: به معناى رأس ـ يعنى: شاه بزرگ و بزرگ زاده ـ است و آن بر وزن سيّد است.

### ۵۳۱ / خبر سی و پنجم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۷ ، مسنداً از ابي قبيل روايت كرده كه گفت:

يملك رجل من بني هاشم، فيقتل بني أُميّة حتّى لايبقى منهم إلّا اليسير. لايقتل غيرهم، ثمّ يخرج رجل من بني أُميّة يقتل بكلّ رجل اثنين، حتّى لايبقى إلّا النساء، ثمّ يخرج المهديّ ـعليه أفضل الصلاة والسلام، وعجّل الله فرجه ـ ٢٠٤

یعنی: مالك می شود مردی از بنی هاشم، پس می کُشد بنی امیّه را تا این که باقی نماند از ایشان مگر اندکی. نمی کُشد غیر بنی امیّه را. پس بیرون می آید مردی از بنی امیّه و می کشد به هر مردی دو نفر را تا این که باقی نمانند مگر زنها. پس بیرون می آید مهدی ـ بر او باد بالاترین درود متّصل و شتاب کند خدا فرج او را.

#### ۵۳۲ / خبر سی و ششم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۶۲، مسنداً از كعب روايت كرده كه گفت: علامة خروج المهدي ألوية تُقبِل من المغرب، عليها رجل أعرج من كندة ؟

١. ملاحم وفتن، ص ١٢٩، ش ١٣٧، و نيز ر. ي: كتاب الفتن، ص ٢٠٧.

۲. ملاحم وفتن، ص ۱۱۳، ش ۹۹ و ص ۱۲۹ ـ ۱۳۰، ش ۱۳۸، و نيز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۱۶۸ و ۲۰۷.

٣. ملاحم وفتن، ص ١٤٢، ش ٢١٢، و نيز ر. ك: كتاب الفتن، ص ٢٠٥.

یعنی: نشانهٔ بیرون آمدن مهدی پرچمهایی است که رو می آورد از مغرب که سرلشکر آنها مردی است لنگ از قبیلهٔ کِنده.

## ۵۳۳ / خبر سی و هفتم

ملاحم و فتن صفحهٔ ۶۲، مسنداً از مطر ورّاق روایت کرده که گفت:

لايخرج المهدي حتى يكفّر بالله جهرة ؟١

یعنی: بیرون نمی آید مهدی تا این که آشکارا خدا ناسپاس گفته شود - یعنی: مردمان به خدا کافر شوند.

# ۵۳۴ / خبر سی و هشتم

ملاحم و فنن ، مسنداً از ابن سيرين روايت كرده كه گفت:

لايخرج المهديّ حتّى يُقتّل من كلّ تسعة سبعة ؟

يعني: بيرون نمي آيد مهدي تا اين كه از هر نه نفر هفت نفر آن كشته شوند.

#### ۵۳۵ / خبر سی و نهم

غيت نعماني، صفحهٔ ١٥٧، مسنداً از محمّد بن بشير ٣ روايت كرده كه گفت:

سمعت محمد بن الحنفيّة على يقول: إنّ قبل راياتنا الراية لآل جعفر، وأُخرى لآل مِرداس (العبّاس خل). فأمّا راية آل جعفر فليست بشيء ولا إلى شيء، فغضبت وكنت أقرب الناس اليه، فقلت: جعلت فداك، إنّ قبل راياتكم رايات؟ قال: إي والله. إنّ لبني مِرداس ملكاً موطّداً لايعرفون في سلطانهم شيئاً من الخير. سلطانهم عسر، ليس فيه يسر. يدنون فيه

١. ملاحم وفتن. ص ١٤٣، ش ٢١٥، و نيز ر. ي: كتاب الفتن، ص ٢٠٠.

٢. ملاحم وفتن ، ص ١٤٣\_ ١٤٣ ، ش ٢١٤ ، و نيز ر . ک : کتاب الفتن ، ص ٢٠٤ .

۲. در مصدر : (محمّد بن بشر ).

۴. در مصدر : (قبل رايتنا).

البعيد، ويقصون فيه القريب. حتى إذا أمنوا مكر الله وعقابه، واطمأنوا أنّ ملكهم لايزول، صيح بهم صيحة لم يبق لهم راع يجمعهم، ولا داع يسمعهم، ولا جماعة يجتمعون إليها، وقد ضرب الله مثلهم في كتابه: ﴿ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ نَهَاراً ﴾ ، الآية.

ثمّ حلف محمّد بن الحنفيّة بالله أنّ هذه الآية نزلت فيهم. فقلت: جعلت فداك، لقد حدّ ثتني عن هؤلاء بأمر عظيم، فمتى يهلكون؟ فقال: ويحك، يا محمّد. إنّ الله خالف علمه وقت الموقّتين. إنّ موسى الله وعد قومه ثلاثين يوماً وكان في علم الله عز وجلّ زيادة عشرة أيّام لم يخبر بها موسى، فكفر قومه واتّخذوا العجل من بعده لمّا جاز عنهم الوقت، وإنّ يونس وعد قومه العذاب وكان في علم الله أن يعفو عنهم، وكان من أمره ما قد علمت، ولكن إذا رأيت الحاجة قد ظهرت وقال الرجل أو يقول عنه الحاجة قد عرفتها، فما الأُخرى؟ يلقاك الرجل بوجه ثمّ يلقاك بوجه آخر. قلت: هذه الحاجة قد عرفتها، فما الأُخرى؟ وأيّ شيء هو؟ قال: يلقاك بوجه طلق. فإذا جئت تستقرضه قرضاً لقيك بغير ذلك الوجه، فعند ذلك تقع الصيحة من قريب؟

یعنی: شنیدم از محمّد بن حنفیّه که می فرمود: پیش از پرچمهای ما پرچم است برای آل مرداس ـیا عبّاس. پس امّا پرچم آل جعفر و پرچم دیگری است برای آل مرداس ـیا عبّاس. پس امّا پرچم آل جعفر چیزی نیست و به جایی نمی رسد. پس خشمناک شدم و من نزدیک ترین مردم بودم به آن حضرت. پس گفتم: فدایت شوم! پیش از پرچمهای شما پرچمهایی هست؟ فرمود: آری، به ذات خدا قسم است برای پسران مرداس مُلک پابرجا و استواری است که در دورهٔ سلطنت ایشان چیزی شناخته نمی شود از خیر و نیکی. در سلطنت ایشان سختی است، نه آسانی. در آن هیچ آسانی نیست. دور را نزدیک می کنند و نزدیک را دور می کنند تا این که ایمن می شوند از سخط و غضب خدا واطمینان حاصل می کنند

١. سورة يونس، آية ٢۴.

۲. غيبت نعماني، ص ۲۰۲ ـ ۲۰۳، ش ۷، و نيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۴۶ ـ ۲۴۷، ش ۱۲۷؛ الزام الناصب، ج ۲، ص ۹۹.

که ملک ایشان زایل نمی شود. در آن حال صیحه ای به ایشان زده می شود صیحه زدنی سخت که باقی نمی ماند برای ایشان رئیسی که ایشان را جمع آوری کند و نه خواننده ای که به ایشان بشنواند و نه جمعیتی که به سوی ایشان جمع شوند و هرآینه خدا مثل ایشان را در کتاب خود بیان فرموده در آن جایی که فرموده است: ﴿تا زمانی که زمین زینت خود را ظاهر کند و قبول زینت کند و گمان کنند اهل آن که ایشان توانایند بر روی آن. می آید امر ما ایشان را در شب یا روز ﴾ تا آخر آیه.

پس محمّد حنفیّه قسم یاد کرد به ذات خدا که این آیه دربارهٔ ایشان نازل شده. پس گفتم: فدایت شوم! هرآینه حدیث کردی مرا از این جماعت به امر بزرگی. پس چه وقت هلاک می شوند؟ پس فرمود: رحمت خدا بر تو باد، ای محمد! بدرستی که خدا مخالف است علم او با وقت قرار دادن وقت قرار دهندگان ؛ زيرا كه موسى بن عمران ﷺ وعده کرد با قوم خود سی روز را و در علم خدا ده روز زیادتر بود که موسی را به آن خبر نداده بود. پس کافر شدند قوم او و گوساله را به خدایی گرفتند پس از گذشتن مدّت وعده. بدرستي كه يونس وعدهٔ عذاب به قوم خود داد و در علم خدا گذشته بود كه آنها را عفو كند و از امر او بود آنچه راكه دانستي وليكن وقتي كه احتياج و فقر و فاقه در میان مردم ظاهر شد بنحوی که مرد گفت \_یا بگوید \_: شب را شام نخورده خوابیدم و وقتی که مرد تو را ملاقات کند به رویی و پس از آن ملاقات کند به روی دیگری. گفتم: این احتیاج را دانستم و این که مرد ملاقات کند مرا به رویی و پس از آن به روی دیگر، آن چه چیز است؟ فرمود: تو را ملاقات کند به روی گشاده و باز و اما وقتی که آمدی از او قرض بگیری قرضی را، تو را به غیر آن رویی که ملاقات کرده بود ملاقات كند. پس در آن وقت صيحه از نزديكي واقع خواهد شد ـ يعني : هر كسي از نزديك خود آن صدا را خواهد شنید.

مؤلّف گوید: شاید مراد از بنی مِرداس بنی عبّاس باشند بنا بر اظهر ـ چنان کـه در بعضی از نسخ و بعضی از روایات دیگر تصریح به آن شده ـ و دور نیست که مراد از ایشان پسران عبّاس بن مرداس سلیمی باشد که او مرد شاعری بوده که با قبیلهٔ خود در سال ششصد و سی میلادی اسلام آوردند و او از مؤلّفة قلوبُهم بوده و در جنگ حنین مقاتله نموده ـ چنان که در کتاب المنجدا گفته ـ و این عبّاس بن مرداس از قبیلهٔ بنی سلیم بوده که اسلام آوردند و بارسول خدا می در غزوهٔ حنین حاضر بودند و او رئیس قوم خود بوده و ایشان هزار نفر بودند که پیشرو لشکر رسول خدا می بودند و هنگامی که رسول خدا می نفر بودند که بیشرو لشکر رسول خدا می شرد به عبّاس بن مرداس چهار شتر قوی داد که آنها او را به خشم درآورد و این اشعار را انشا کرد:

أتجعل نهبي و نهب العَبيد بين العيينة و الأقرع فما كان حِصن ولا حابس يفوقان شيخيّ في المجمع وما كنت دون امرئ منهما ومن تضع اليوم لم يَرفع

پس گفتهٔ او به پیغمبر ﷺ رسید. او را استحضار فرمود و فرمود: تویی گویندهٔ این شعر ؟

أتجعل نهبي ونهب العَبيد بين العيينة و الأقسرع

پس ابوبکر به آن حضرت عرض کرد: پدر و مادرم به فدای تو! تو شاعر نیستی. فرمود: چگونه؟ گفت: گفته است در میان عیینه \_یعنی: چشمها \_ و آقرع \_یعنی: قسمتها. پس رسول خدا سی به امیر مؤمنان می فرمود: برخیز \_یا علی! \_ و زبان او را قطع کن.

راوی گفت: عبّاس بن مرداس گفت: به ذات خدا قسم است هرآینه این کلمه بر من سخت تر است از روز خثعم زمانی که آوردند ما را در خانه های خودمان. گفت: پس علی ای دست مراگرفت و مرا روانه کرد و اگر می دانستم که کسی می تواند مرا از دست او خلاص کند، هرآینه او را می خواندم. پس گفتم: یا علی! آیا زبان مرا قطع می کنی ؟

١. المنجد، بخش أعلام، ص ٢٤٧.

فرمود: به آنچه که مأمورم عمل می کنم. پس روانه شد و مرا آورد تا داخل حظیره هایی اکه شتر ها در آن جا بود کرد و فرمود: از چهار نفر شتر تا صد نفر هرچه می خواهی از شتران عقال آکن. پس گفتم: پدر و مادرم فدای تو باد! چقدر اهل کرامت و بر دباری و دانایی هستید شما! پس فرمود: رسول خدا می عظا کرد به تو چهار شتر را و تو را از جملهٔ مهاجرین قرار داد. پس اگر می خواهی چهار شتر را بگیر و از مهاجرین باش و اگر می خواهی صد شتر را بگیر و از مهاجرین باش و اگر می خواهی صد شتر گرفتند باش. گفت: گفتم که: با تو مشورت می کنم. کدام یک را اختیار کنم ؟ فرمود: بگیر همان چهار شتر را که به تو عظا کرد و خشنود باش. گفتم: می کنم این کار را. ۳

# ۵۳۶ / خبر چهلم

غيبت طوسي ، صفحه ٢٨٤ ، مسنداً از عمّار بن ياسر على روايت كرده كه گفت:

دعوة أهل بيت نبيّكم في آخر الزمان، فالزموا الأرض، وكفّوا حتّى تروا قادتها. فإذا خالف الترك الروم، وكثرت الحروب في الأرض، ينادي مناد على سور دمشق: ويل لازم من شرّ قد اقترب، ويخرّ (يخرّب خل) حائط مسجدها ؟ \*

یعنی: دعوت اهل بیت پیغمبر شما در آخر زمان خواهد بود. پس ملازم زمین باشید و خود را بازدارید از حرکت کردن و داخل فتنه ها شدن تا این که ببینید پیشرو زمین را. پس چون مخالفت کند ترک با روم و بسیار شود جنگها در روی زمین، ندا کننده ای ندا می کند بر بالای حصار دمشق که: ملازم عذاب باشید از شری که نزدیک شده، و خراب می شود دیوار مسجد دمشق.

۱. حظیره: محوطه، چهاردیواری، جایی که برای حفظ چهارپایان از باد و سرما درست کنند.

۲. عقال: زانوبند شتر ، ریسمانی که با آن زانوی شتر را می بندند .

٣. بحارالأنوار، ج ٢١، ص ١٤٠ ـ ١٤١.

۴. غيبت شيخ طوسي، ص ۴۴۱، ش ۴۳۲، و نيز ر. ک: الإيقاظ من الهجعة، ص ٣٢٨؛ بحارالأنوار، ج ٥٢. ص ٢١٢، ش ۶٠.

# ۵۳۷ / خبر چهل و یکم

غيبت طوسى ،صفحة ٢٨٥ ، مسنداً از سعيد بن جبير روايت كرده كه گفت : السنة التي يقوم فيها المهديّ تمطر أربعاً وعشرين مطرة يرى أثرها وبركتها ؛ ا

معنی: سالی که قیام میکند در آن مهدی، بیست و چهار باران میبارد که اثر آن و برکت آن در زمین دیده شود.

## ۵۳۸ / خبر چهل و دوم

غيبت طوسي ، صفحة ٢٨٥ ، مسنداً از كعب الاحبار روايت كرده كه گفت:

إذا ملك رجل من بني العبّاس يقال له عبدالله وهو ذو العين. بها افتتحوا، وبها يختمون، وهو مفتاح البلاء وسيف الفناء. فإذا قرئ له كتاب بالشام من عبد الله عبد الله أمير المؤمنين لم تلبثوا أن يبلغكم أن كتاباً قرئ على منبر مصر من عبد الله عبد الرحمن أمير المؤمنين؟ يعنى: وقتى كه مالك شد مردى از بنى عبّاس كه عبدالله گفته مى شود و او صاحب عين است ـ يعنى: اوّل نام او عين است ـ كه به اين نام افتتاح خلافت ايشان شده و به اين نام هم خلافت و سلطنت ايشان ختم مى شود و آن عبد الله كليد هر بلايى است و شمشير فناست. پس چون خوانده شد براى او كتابى در شام كه از عبدالله عبدالله اميرالمؤمنين است، درنگ نكنند كه به ايشان نامهاى مى رسد كه بالاى منبر مصر قرائت شده از عبدالله عبدالله

مؤلف گوید: این خبر اشاره است به انقراض دولت بنی عبّاس به عبدالله نامی که آخر سلطان آنهاست و پس از انقراض او ظهور قائم على خواهد بود و این عبدالله غیر از خلفای مشهوره است که در سال قبل از قیام قائم سلطنت خواهد کرد ـ چنان که در

۱. غیبت شیخ طوسی، ص ۴۴۳، ش ۴۳۵، و نیز ر.ک: ارشاد، ج ۲، ص ۳۷۳؛ إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۸۵؛ بعارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۲ ـ ۲۱۳، ش ۶۶؛ إلزام الناصب، ج ۲، ص ۱۲۸. ج ۲. ص ۲۸۵؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۲ ـ ۲۱۳، ش ۶۶؛ إلزام الناصب، ج ۲، ص ۱۲۸. ۲. غیبت شیخ طوسی، ص ۴۴۳، ش ۴۳۶، و نیز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۱۵۴؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۳، ش ۶۴.



جزء دوم این کتاب در ضمن احادیث علویّه از پیش گذشت و در همین جزء هم در احادیث صادقیّه حدیث آن یاد کرده شد ـ و این در وقتی خواهد بود که مالک مصر عبدالرحمن نام باشد و عبدالرحمن بر او غالب شود و در همان اوقات سفیانی در شام قیام کند.

## ۵۳۹ / خبر چهل و سوم

غيبت طوسي ، صفحهٔ ۲۸۵ ، از كعب روايت كرده كه گفت:

الملك لبني العبّاس حتّى يبلغكم كتاب قرئ بمصر من عبد الله عبد الرحمن أمير المؤمنين، وإذا كان ذلك فهو زوال ملكهم وانقطاع مدّتهم. فإذا قرئ عليكم أوّل النهار لبني العبّاس من عبد الله عبد الله أمير المؤمنين فانتظروا كتاباً يقرأ عليكم آخر النهار من عبد الله عبد الرحمن أمير المؤمنين، وويل لعبد الله من عبد الرحمن ؛ ا

یعنی: مُلک برای بنی عبّاس است تا وقتی که بـرسد شـما راکتابی که در مصر خوانده شد ما باشد از عبدالله عبدالرحمن امیرالمؤمنین و وقتی که این نامه خوانده شد آن وقت هنگام زوال ملک است از ایشان و مدّت سلطنت ایشان بریده خواهد شـد. پس چون در اوّل روز این نامه بر شما خوانده شود برای بنی عبّاس که از عبدالله عبدالله امیرالمؤمنین است، انتظار بکشید در آخر همان روز نامهای راکه بر شما خوانده شود از عبدالله عبدا

## ۵۴۰ / خبر چهل و چهارم

غیبت طوسی، صفحهٔ ۲۸۸، مسنداً از عبدالله بن هذیل روایت کرده که گفت: لایقوم الساعة حتّی یجتمع کلّ مؤمن بالکوفة ؟۲ یعنی: برپانمی شود ساعت تا این که جمع شود هر مؤمنی در کوفه.

غيبت شيخ طوسى، ص ۴۴۳، ذيل شماره ۴۳۶، و نيز ر. ک: كتاب الفتن، ص ۱۵۴: بـحارالأنـوار، ج ۵۲. ص ۲۱۳، ذيل شمارة ۶۴.

۲. غيبت شيخ طوسي، ص ۴۵۱، ش ۴۵۵، و نيز ر. ک: بحارالأنوار ، ج ۵۲، ص ٣٣٠، ش ۵۰.

## ۵۴۱ / خبر چهل و پنجم

غيبت طوسي ، صفحه ٢٨٩ ، مسنداً از محمّد بن مسلم روايت كرده كه گفت:

ينادي منادٍ من السماء باسم القائم ﷺ، فيسمع ما بين المشرق إلى المغرب، فلا يبقى راقد إلا قام، ولا قائم إلا قعد، ولا قاعد إلا قام على رجليه، وذلك الصوت هو صوت جبرئيل روح الأمين ؟١

یعنی: ندا میکند از آسمان نداکننده ای به نام قائم و می شنوند آن ندا را در میان مشرق تا مغرب. پس باقی نمی ماند خوابیده ای مگر این که به پا می خیزد و نه ایستاده ای مگر آن که می ایستد بر دو پای خود و آن صدا صدای جبر ئیل روح الامین است.

## ۵۴۲ / خبر چهل و ششم

غیبت طوسی، صفحهٔ ۲۹۳، مسنداً از بشر بن غالب روایت کرده که گفت: یُقبِل السفیانیّ من بلاد الروم متنصّراً فی عنقه صلیب، وهو صاحب القوم ۲۰ یعنی: رومی آورد سفیانی از شهرهای روم در حالتی که نصرانی شده و صلیب به گردن دارد و او رئیس قوم است.

## ۵۴۳ / خبر چهل و هفتم

غيبت طوسي، صفحه ٢٩٣، مسنداً از عمّار ياسر روايت كرده كه گفت:

إنّ دولة [أهل بيت] نبيّكم في آخر الزمان، ولها أمارات. فإذا رأيتم، فالزموا الأرض، وكفّوا حتّى تجيء أماراتها. فإذا استثارت عليكم الروم والترك، وجهّزت الجيوش، ومات

غیبت شیخ طوسی، ص ۴۵۴، ش ۴۶۲، و نیز ر.ک: غیبت نعمانی، ص ۲۶۲\_۲۶۳؛ الخرائیج والجرائح،
 ج ۳، ص ۱۱۶۵\_۱۱۶۸؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۳۰، ذیل شمارهٔ ۹۶ و ص ۲۹۰، ش ۳۲؛ مکیال المکارم،
 ج ۱، ص ۲۵۶ و ج ۲، ص ۱۷۲.

٢. غيبت شيخ طوسي ، ص ٢٤٢\_ ٤٤٣ ، ش ٤٧٨ ، و نيز ر . ك : بحارالأنوار ، ج ٥٢ ، ص ٢١٧ ـ ٢١٨ ، ش ٧٥٠

خليفتكم الذي يجمع الأموال، واستخلف بعده رجل صحيح، فيخلع بعد سنين من بيعته، ويأتي هلاك ملكهم من حيث بدأ، ويتخالف الترك والروم، ويكثر الحروب في الأرض، وينادي منادعن سور دمشق: ويل لأهل الأرض من شرّ قد اقترب، ويخسف بغربي مسجدها حتى يخرّ حائطها، ويظهر ثلاثة نفر بالشام كلهم يطلب الملك: رجل أبقع، ورجل أصهب، ورجل من أهل بيت أبي سفيان، يخرج في كلّب، ويحضر الناس بدمشق، ويخرج أهل الغرب إلى مصر. فإذا دخلوا، فتلك أمارة السفيانيّ.

ويخرج قبل ذلك من يدعو لآل محمد على وينزل الترك الحيرة، وتنزل الروم فلسطين، ويحرج قبل ذلك من يدعو لآل محمد على بقرقيسا على النهر، ويكون قتال عظيم، ويسير صاحب المغرب، فيقتل الرجال ويسبي النساء، ثم يرجع في قيس حتى ينزل الجزيرة السفياني، فيسبق اليماني، ويحرزا السفياني ما جمعوا، ثم يسير إلى الكوفة، فيقتل أعوان آل محمد منها، ويقتل رجلاً من مسميهم، ثم يخرج المهدي على على لوائه شعيب بن صالح، وإذا رأى أهل الشام قد اجتمع أمرها على ابن أبي سفيان، فألحقوا بمكة. فعند ذلك يقتل النفس الزكية وأخوه بمكة ضيعة، فينادي منادٍ من السماء: أيها الناس، إن أميركم فلان، وذلك هو المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً المعلى والمهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً المعلى فلان، وذلك هو المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً المعلى فلان، وذلك هو المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً المعلى فلان، وذلك هو المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً المعلى فلان، وذلك هو المهدي الذي يملاً الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً المعلى المنت طلماً وجوراً المعلى فلان، وذلك هو المهدي الذي يملاً الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً المعلى المناه المهدي الذي يملاً الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت طلماً وجوراً المهدي المهدي الذي يملاً الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت طلماً وجوراً المهدي المهدي الذي يملاً الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت طلماً وجوراً المهدي ا

یعنی: بدرستی که دولت پیغمبر شما در آخر زمان است و برای آن نشانه هایی است. پس چون دیدید آن نشانه ها را ، ملازم زمین باشید و باز دارید خود را از حرکت و قیام کردن تا این که بیاید آن نشانه ها. پس چون هیجان کردند بر شما رومی ها و ترک ها و مجهز شدند لشکرها و خلیفه ای که جمع مال می کند بمیرد و خلیفه شود پس از او مرد صحیحی و خلع شود پس از سال ها یا پس از دو سال از بیعت کردن با او و بیاید زمان نابود شدن ملک ایشان از آن جایی که ابتدای ملک ایشان از آن جا شده یعنی: از طرف خراسان و وقتی که روم با ترک مخالفت کنند و جنگ ها زیاد شود در

۱.در مصدر:(ویحوز).

غیبت شیخ طوسی، ص ۴۶۲\_۴۶۴، ش ۴۷۹، و نیز ر.ک: الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۵۴، ذیل شمارهٔ
 بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۰۷\_۲۰۸، ش ۴۵.

روی زمین و نداکننده ای نداکند از حصار و پایگاه دمشق که: وای بر اهل زمین از شری که از روی تحقیق نزدیک شد! و سمت غربی مسجد اموی دمشق به زمین فرو رود و دیوار آن خراب شود و سه نفر در شام ظاهر شوند که هر کدام از ایشان طلب ملک کنند: مرد ابلقی که سیاه و سفید باشد و مرد سرخ رنگ مو زردی و مردی از خانوادهٔ ابی سفیان که بیرون می آید در زمان قحطی شدید -بنا بر این که عبارت کُلُب باشد بر وزن کُتُب و بنا بر این که کلّب باشد یعنی: بیرون می آید در حالت غضبناکی و سفاهت و دیوانگی که مانند سگ دیوانه باشد - و بیرون آیند اهل مغرب تا داخل مصر شوند، این علامت خروج سفیانی خواهد بود.

و پیش از آن بیرون آید کسی که مردم را به آل محمّد ﷺ دعوت کند و لشکر ترک در حيره ـ كه نز ديك كوفه است ـ فرود آيد و لشكر روم ـ كه اروپايي ها و آمريكايي ها باشند\_در فلسطين فرود آيند و سبقت گيرد عبدالله ـ كه مراد عبدالرحمن مصري باشد ـ بر عبدالله بنی عباسی تا این که لشکر هر دو در قرقیسا ـ که شهری است در کنار فرات ـ تلاقي كنند و جنگ بزرگي واقع شود و سرلشكر و صاحب سپاه مغرب به آن طرف آید و بکشد مردان او را و اسیر کند زنان را، پس برگردد در قبیلهٔ قیس تا این که در جزیره فرود آید که سفیانی در آن جاست، پس پیشی میگیرد لشکر پمانی را ـ يعنى: سفياني بر لشكر يماني پيشروي ميكند ـ و آنچه راكه يـماني جـمع كـرده حیازت میکند و متصرف میشود. پس میرود به سوی کوفه و میکشد یاران آل محمّد على را و ميكشد هر مردى راكه همنام با آل محمّد است. پس بيرون مي آيد مهدی ﷺ و پرچمدار او شعیب بن صالح خواهد بود و چون اهل شام دیدند که امر آنها مجتمع شد بر پسر ابی سفیان ، از آن جا به مکّه می روند و در آن وقت نفس زکیّه - که محمّد بن الحسن باشد - با برادرش در مکّه بی گناه کشته خو اهند شد. پس ندا كنندهاى از أسمان نداكندكه: اى گروه مردمان! بدرستى كه امير شما فلان است و او مهدي آل محمّد است كه زمين را پر از عدل و داد ميكند پس از آن كه پر از ظلم و جور شاده باشاد.

# ۵۴۴ / خبر چهل و هشتم

غیبت طوسی، صفحهٔ ۲۹۴، مسنداً از سفیان بن ابراهیم حریری روایت کرده که گفت: شنیدم از پذرم که می گفت:

النفس الزكية غلام من آل محمد اسمه محمد بن الحسن. يُقتَل بلا جرم ولا ذنب. فإذا قتلوه لم يبق لهم في السماء عاذر، ولا في الأرض ناصر. فعند ذلك يبعث الله قائم آل محمد في عصبة لهم أدق في أعين الناس من الكحل. فإذا خرجوا، بكى لهم الناس. لايرون إلّا أنهم يختطفون. يفتح الله لهم مشارق الأرض ومغاربها. ألا، وهم المؤمنون حقّاً. ألا، إنّ خير الجهاد في آخر الزمان !

یعنی: نفس زکیّه پسری است از آل محمّد که نام او محمّد پسر حسن است که بسی جرم و گناه کشته می شود. پس چون او راکشتند، باقی نمی ماند برای ایشان در آسمان عذرخواهی و نه در زمین یاری کننده ای. پس در آن وقت برمی انگیزاند خدا قائم آل محمّد را در جمعیّتی که برای ایشان نرم تر است در چشمهای مردم از سرمه ای که در چشم کشند. پس چون بیرون آیند، گریه کنند مردم برای ایشان. نمی بینند ایشان را مگر این که می ربایند. می گشاید خدا برای ایشان مشرقها و مغربهای زمین را. آگاه باشید که ایشان مؤمنهای حقیقی هستند. آگاه باشید که بهترین جهاد در آخر زمان است.

## ۵۴۵ / خبر چهل و نهم

غيبت طوسى ، صفحة ٢٩٢ ، مسنداً از على بن عبدالله بن عبّاس روايت كرده كه گفت: لايخرج المهدي حتى يطلع مع الشمس آية ؟٢

یعنی: بیرون نمی آید مهدی تا با آفتاب نشانهای در آید.

۱. غيبت شيخ طوسي، ص ۴۶۴\_۴۶۵. ش ۴۸۰ و نيز ر. ک: بحارالأنوار ، ج ۵۲، ص ۲۱۷، ش ۷۸؛ مكيال المكارم، ج ۱، ص ۱۲۵\_۱۲۶.

غیبت شیخ طوسی، ص ۴۶۶. ش ۴۸۲، و نیز ر.ک: مصنف صنعانی، ج ۱۱، ص ۳۷۳. ش ۲۰۷۷؛ کتاب الفتن، ص ۲۰۵؛ الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۵۴، ش ۶۰؛ ملاحم و فتن، ص ۱۶۱، ش ۲۱۱ و ص ۳۲۶، ش ۴۷۲؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۷، ش ۷۹.

#### ۵۴۶ / خبر پنجاهم

غیبت طومی، صفحهٔ ۲۹۸، مسنداً از ابی بصیر روایت کرده در حدیثی که شیخ طوسی آن را مختصر کرده که گفته است:

إذا قام القائم الله وخل الكوفة وأمر بهدم المساجد الأربعة حتى يبلغ أساسها، ويصيرها عريشاً كعريش موسى، وتكون المساجد كلها جمّاً لا شرف لها كما كان على عهد رسول الله على أويوسع الطريق الأعظم، فيصير ستين ذراعاً، ويهدم كل مسجد على الطريق، ويسد كل كوّة إلى الطريق، وكلّ جناح وكنيف وميزاب إلى الطريق، ويأمر الله الفلك في زمانه، فيبطئ في دوره حتّى يكون اليوم في أيّامه كعشرة من أيّامكم، والشهر كعشرة أشهر، والسنة كعشر سنين من سنيكم.

ثمّ لايلبث إلّا قليلاً حتى يخرج عليه مارقة الموالي برميلة الدسكرة عشرة آلاف، شعارهم: يا عثمان، يا عثمان. فيدعو رجلاً من الموالي، فيقلّده سيفه، فيخرج إليهم، فيقتلهم حتى لايبقى منهم أحد، ثمّ يتوجّه إلى كابلشاه، وهي مدينة لم يفتحها أحد قط غيره، فيفتحها، ثمّ يتوجّه إلى الكوفة، فينزلها وتكون داره، ويُبهرج سبعين قبيلة من قبائل العرب، تمام الخبر.

# وني خبر آخر: يفتح قسطنطنيّة والروميّة وبلاد الصين؛ ١

یعنی: چون قیام کند قائم این ، داخل کوفه می شود و فرمان می دهد به خراب کردن چهار مسجد ملعونه را تا این که برسد به پایه و اساس آن و می گرداند آن را خانهای از چوب مانند عریش موسی و کنگره های همهٔ مسجدها را خراب می کند و آنها را مانند مسجدهایی که در عهد رسول خدا بوده بنا می کند و راه بـزرگ تر را که محل عبور عموم است گشایش می دهد بقدر شصت ذراع و خراب می کند هر مسجدی را که در راه بنا شده و سد می کند هر روزنهای را که در راه باز می شود و هر جناحی و هر کنیف

۱. غيبت شيخ طوسي، ص ٢٧٥ ـ ٢٧٥. ش ٢٩٨ و ٢٩٩، و نيز ر. ک: بـحارالأنـوار، ج ۵۲، ص ٢٣٣، ش ٤١ و ج ٨٠. ص ٢٥٣، ش ٤؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ٢٤٨؛ مكيال المكارم، ج ١، ص ٢٧٢ ـ ٢٧٣.

ـ یعنی: نهانخانه ومستراح ـ و ناودانی که در راه واقع شده باشد و امر می فرماید خـ دا فلک راکه به کندی دور زند در زمان او تا این که هر روزی بقدر ده روز از روزهای شما و هر ماهی بقدر ده ماه و هر سالی بقدر ده سال از سالهای شما شود.

پس درنگ نمی کند مگر اندکی تا این که خروج می کنند بر او بیرون رفتگان از دین که از غلامان و موالی باشند در رُمّیله که منزلی است در میان بصره و مکه ، یا موضعی است در بحرین و موضعی است در سمت غربی بغداد در نواحی نهر مَلِک و آنها ده هزار نفرند که شعارشان «یا عثمان ، یا عثمان » است. پس حضرت می خواند مردی از موالی را و شمشیری بر او حمایل می کند از شمشیرهای خود. پس بیرون می رود به جانب آن جماعت و همهٔ ایشان را می کشد بنحوی که یکی از آنها باقی نمی ماند. پس حضرت می رود به جانب کابلشاه و آن شهری است که هرگز احدی آن را فتح نکرده. پس آن را فتح می کند. پس از آن متوجه کوفه می شود و در آن جا فرود می آید و خانهٔ او در آن جا خواهد بود و خونهای هفتاد قبیله از قبایل عرب را هدر می کند، تا پایان خبر .

و در خبر دیگر است که: فتح میکند قسطنطنیّه را و رومیّه و شهرهای چین را.

#### ۵۴۷ / خبر پنجاه و یکم

غيبت نعماني ، صفحهٔ ۷۴، مسنداً از كعب الاحبار روايت كرده خبرى راكه از جملهٔ آن اين است:

إنّ القائم المهديّ من نسل عليّ ، أشبه الناس بعيسى بن مريم ﷺ خلقاً وخُلقاً وسمةً وسيماءً وهيبة. يعطيه الله \_جلّ وعزّ \_ ما أعطى الأنبياء ، ويزيده ويفضّله. إنّ القائم من ولد علي ﷺ له غيبة كغيبة يوسف ، ورجعة كرجعة عيسى بن مريم ، ثمّ يظهر بعد غيبته مع طلوع النجم الأحمر ، وخراب الزوراء \_وهي الريّ \_ ، وخسف المزوّرة \_وهي بغداد \_ ، وخروج السفيانيّ ، وحرب وُلد العبّاس مع فتيان إرمنيّة وآذربيجان. تلك حرب يقتل فيها ألوف وألوف . كلُّ يقبض على سيفه محلّى ، تخفق عليه رايات سود . تلك حرب يستبشر

# فيها الموت الأحمر، والطاعون الأكبر ٢٠٠٠

یعنی: قائم مهدی از نسل علی است. شبیه ترین مردم است به عیسی بن مریم از حیث خلق و خُلق و علامت و سیما و هیبتی که عطا می کند او را خدایی که بزرگ و غالب است آنچه که به پیغمبران عطا فرموده و زیادتی می دهد او را و برتری می دهد او را. بدرستی که قائم از اولاد علی برای او پنهان شدنی است مانند پنهان شدن یوسف بدرستی که قائم از اولاد علی برای او پنهان شدنی است مانند پنهان شدن یوسف و برگشتنی است مانند برگشتن عیسی پسر مریم. پس ظاهر می شود بعد از پنهان شدن او با در آمدن ستارهٔ سرخ مخصوصی و هنگام خراب شدن زوراء که آن شهر ری است و فرور فتن مزوّره که آن بغداد است به زمین و بیرون آمدن سفیانی و جنگ کردن فرزندان عبّاس که مراد مروزی یعنی: عدّهٔ خراسانی - باشند که با پرچمهای سیاه بزرگ از خراسان می آیند و بر حق نیستند با جوانان ارمنیّه و آذربایجان و آن جنگی است که کشته می شود در آن هزارها و هزارها که هر یک از ایشان قبضه می کند شمشیر خود را در حالتی می شود در آن هزارها و هزارها که هر یک از ایشان قبضه می کند شمشیر خود را در حالتی که آن شمشیر زیور کرده و آراسته و پیراسته باشد. می جنبد بالای سرهای ایشان پرچمهای سیاه و آن جنگی است که بشارت می دهد مرگ سرخ و مرض طاعون بزرگ تری را.

۵۴۸ / خبر پنجاه و دوم

سيزدهم بحار الأنوار، صفحه ١٤٠، از كتاب مواعظ مسنداً از محمّد بن مسلم روايت كرده كه گفت:

يخرج قبل السفياني مصري ويماني ؟ ٢

یعنی: مصری و یمانی پیش از سفیانی بیرون می آیند.

۱. در مصدر: (یشوبها).

٢. در مصدر: (والطاعون الأغبر).

۳. غیبت نعمانی، ص ۱۴۹، ذیل شمارهٔ ۴، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۲۶، ذیل شمارهٔ ۸۹. ۴. بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۰، ش ۵۳، و نیز ر.ک: غیبت شیخ طوسی، ص ۴۴۷، ش ۴۴۴.

# ۵۴۹ / خبر پنجاه و سوم

سيزدهم بحار، صفحهٔ ۱۶۱، از مواعظ مسنداً از ابي لبيد روايت كرده كه گفت: تغيّر الحبشة البيت، فيكسرونه، ويؤخذ الحجر، فينصب في مسجد الكوفة ۱۰ يعنى: حبشي ها خانهٔ كعبه را تغيير مي دهند. پس مي شكنند آن را و گرفته مي شود حجرالاسود و نصب كرده مي شود در مسجد كوفه.

(این از علامات واقع شده است).

## ۵۵۰ / خبر پنجاه و چهارم

مختصر تذکرهٔ قرطبی، تألیف شعرانی، صفحهٔ ۲۱۰، روایت کرده از عبدالله بن مسعود که گفت:

لياتين على الناس زمان يأتي الرجل القبر، فيقول: يا ليتني مكان هذا. ليس به حبّ الله تعالى، ولكن من شدّة ما يرى من البلاء ؟ -أي: من شدّة الأنكاد والمشاق والمحن الواقعة للإنسان في نفسه وولده وماله، حتّى يذهب أكثر دينه ؛

یعنی: هرآینه می آید بر مردم زمانی که بیاید مرد کنار قبر و بگوید: ای کاش من به جای مرده در این قبر بودم! و این آرزو نه از باب دوستی او با خداست ولیکن از سختی بلاهایی است که می بیند از شدّت آنچه که زندگانی برای او دشوار شود و سختی هایی که به او رو می دهد و اندوه و محنت هایی [که] بر انسان واقع می شود در جان او و اولاد او و مال او تا این که بیشتر از دین او از دستش برود (و این از جهت فشار و سختی های آن زمان است).

١. بحارالأنوار ، ج ٥٢، ص ٢١٥، ش ٧٠ و نيز ر . ك : غيبت شيخ طوسي ، ص ٢٤٩، ش ٢٥١.

مختصر تذکرة قرطبی، ص ۱۲۱، و نیز ر.ک: مسند ابن راهویه، ج ۱، ص ۴۱۸، ح ۴۷۴: صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۸۲: صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۸۲: سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۴، ح ۴۰۲۷، ح ۴۰۲۷: معجم کبیر طبرانی، ج ۹، ص ۱۸۳: مستدرک حاکم، ج ۲، ص ۴۵۴: فتح الباری، ج ۱۳، ص ۶۵: سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۴۴: کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۲۵۰، ح ۲۸۴۲ و ج ۲۱، ص ۲۲۲، ح ۲۸۴۵.

## ۵۵۱ / خبر پنجاه و پنجم

عقد الدرر از كعب و اوزاعي روايت كرده كه گفتهاند:

إذا دخل أصحاب الرايات الصفر مصر - يعنى: المغاربة -، فليحفر أهل الشام أسراباً تحت الأرض . ا

أخرجه الإمام أبو عمرو المقري في سننه ؟

یعنی: وقتی که داخل شد پرچمهای زرد در مصر \_یعنی: مغربیها، که شاید مراد آمریکاییها باشند \_، باید بِکنند اهل شام برای خود \_یعنی: برای حفظ خود \_کندالها در زیر زمین.

بيرون آورده است اين خبر را امام ابوعمرو مُقرى در کتاب سنن خود.

# ۵۵۲ / خبر پنجاه و ششم

عقد الدرر از كعب روايت كرده كه گفت:

تكون فتن ثلاث مستكم الداهية : فتنة تكون بالشام، ثم الشرقية هلاك الملوك، ثم يتبعها الغربية، وذكر الرايات الصُّفر، [قال:] والعربية "هي العمياء. \*

أخرجه الإمام أبو عبد الله مقيم م بن حمّاد.

یعنی: سه فتنه است که چون ظاهر شود مس میکند شما را حادثهٔ بزرگی: فتنهای که در شام ظاهر شود. بعد از آن فتنهٔ شرقیها و در دنبالهٔ آن است فتنهٔ غربیها، و یاد

١. عقد الدرر، ص ٨٢، ضمن «الباب الرابع في ما يظهر من الفتن الدالّة على ولايته، الفصل الأوّل في أحاديث متفرقة »، و نيز ر. ك: كتاب الفتن، ص ٢٥٧؛ ملاحم و فتن، ص ١٨٥، ش ٢٥٧.

٢. در عقد الدرر: (كأمسكم الذاهب).

٣. در مصدر و عقد الدرر: (والغربيّة).

٤. عقد الدرر، ص ٨٢، ضمن «الباب الرابع في ما يظهر من الفتن الدالّة على ولايته، الفصل الأوّل في أحاديث متفرقة»، و نيز ر. ك: كتاب الفتن، ص ٣٠.

٥. در عقد الدرر: (نعيم).

کرد پرچمهای زرد را و پرچمهای عربی کورکننده [است]. بیرون آورد این خبر را امام ابوعبدالله مقیم پسر حمّاد.

# ۵۵۳ / خبر پنجاه و هفتم

ارشاد مفيد، صفحهٔ ٣٢٣، از على بن عقبه از پدرش روايت كرده كه گفت:

إذا قام القائم الله حكم بالعدل، وارتفع في أيّامه الجور، وأمنت به السبل، وأخرجت الأرض بركاتها، وردّ كلّ حقّ إلى أهله، ولم يبق أهل دين حتّى يظهر الإسلام، ويعترفوا بالإيمان. أما سمعت الله \_ سبحانه \_ يقول: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ ؟ وحكم بين الناس بحكم داود وحكم محمّد ﷺ. فحينئذ تظهر الأرض كنوزها، ولايجد الرجل منكم يومئذ موضعاً لصدقته، ولا لبرّه؛ لشمول الغنى جميع المؤمنين، ثمّ قال: إنّ دولتنا آخر الدول، ولم يبق أهل بيت لهم دولة إلاّ ملكوا قبلنا؛ لئلا يقولوا إذا رأوا سيرتنا: إذا ملكنا سرنا بمثل سيرة هؤلاء، وهو قول الله تعالى: ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتّقِينَ ﴾ ٢٠٠٠ يعنى: زمانى كه قيام كند قائم ﷺ، حكم به عدل مى كند و در ايّام او جور و ستم مرتفع مى شود و به وجود او راه ها امن مى شود و زمين بركات خود را بيرون مى آورد و هر حقى را به اهلش رد مى كند و باقى نمى گذارد اهل دينى را، تا اين كه ظاهر كند اسلام را و اعتراف كنند به ايمان. آيا نشنيده اى گفته خدايى راكه منزه و پاك و پاكيزه است از هر عيب و نقصى كه فرموده است: ﴿ و براى او اسلام مى آورند كسانى كه است از هر عيب و نقصى كه فرموده است: ﴿ و براى او اسلام مى آورند كسانى كه در آسمانها و زمين مى باشند از روى ميل و كراهت و به سوى او بازگشت كرده خواهيد شد ﴾ ؟ و حكم مى كند در ميان مردم به حكم داود و حكم محمّد ﷺ. پس

١. سورة آل عمران، آية ٨٣.

٢. سورة اعراف، آية ١٢٨.

٣. ارشاد، ج ٢، ص ٣٨۴\_٣٨٥، و نيز ر. ک: روضة الواعظين، ص ٢٤٥؛ إعلام الورى بأعلام الهدى، ج ٢، ص ٢٩٠: كشف الغمّة، ج ٣، ص ٢۶۴\_٢٤٥؛ بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٣٣٨\_ ٣٣٩، ش ٨٣؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ٢٤٤.

در آن هنگام ظاهر می کند زمین گنجهای خود را و نمی یابد مرد جایی را برای صدقهٔ خود و برای گندم خود؛ به جهت این که در آن زمان جمیع اهل ایمان غنی و بی نیازند. پس فرمود که: دولت ما در آخر دولت ها خواهد بود و باقی نمی ماند برای اهل خانه ای دولتی الا این که پیش از آن \_یعنی: پیش از دولت ما \_ مالک شوند تا وقتی که سیره و روش ما را می بینند نگویند: اگر ما مالک می شدیم، به همین روش و سیره رفتار می کردیم، و این است معنای قول خدای تعالی که فرموده است: ﴿ و پایان امر برای پرهیزکاران است ﴾.

## ۵۵۴ / خبر پنجاه و هشتم

إلزام الناصب، صفحة ٢٢٢، في كتاب الفتن وفي الدمعة عن عقد الدرد عن كعب الأحبار:

أذ أُمّة تدعى النصرانيّة في بعض جزائر البحر تجهِّز ألف مركب في كلّ عام، فيقولون:
اركبوا إن شاء الله وإن لم يشأ. فإذا وقعوا في البحر أرسل الله عليهم ريحاً عاصفة كسرت سفنهم. قال: فيصنعون [ذلك] مراراً. فإذا أراد الله تعالى اتّخذت سفناً لم يوضع على البحر مثلها. قال: فيقولون: اركبوا إن شاء الله، فيركبون ويمرّون بالقسطنطنيّة، [قال:] فيفزعون لهم، فيقولون: ما أنتم ؟ فيقولون: نحن أُمّة ندعى النصرانيّة. نريد هذه الأُمّة التي أخرجَتنا من بلادنا وبلاد آبائنا. فيمدّونهم سفناً، [قال:] فينتهون إلى عكّاء، فيخرجون سفنهم ويحرقونها، ويقولون: بلادنا وبلاد آبائنا، [قال:] وأمير المسلمين يومئذ ببيت المقدس، فيحث إلى مصر، فيستمدّهم، [ويبعث إلى أهل اليمن فيستمدّهم، ويبعث إلى العراق فيستمدّهم قال:] فيجيؤه رسوله من قبل [أهل] مصر، فيقول: [إنّا] بحضرة بحر والبحر حمّال، فلا بمدّونه.

قال: فيمرّ الرسول بحمص، وقد أغلقها أهلها من العجم على من فيها من المسلمين، ويمدّهم أهل اليمن إلى قلعتهم من قال: ويكتم الخبر ويقول: أيّ شيء تنتظرون ؟ الآن تغلق

۱. این عبارت در مصدر مربوط به خبر قبلی است.

۲. در مصدر: (على قلصهم) و در عقد الدرر: (على قلّتهم).

[أهل]كلّ مدينة على من فيها من المسلمين، ويأخذ ثلث بأذناب الإبل، ويلحقون بالبرّيّة، فيهلكون في سهيل الأرض، لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء. ١

قال: ويفتح البلد، فيقبلونهم في جبل لبنان، حتى ينزل أمير المؤمنين في الخليج ، ويصير الأمر إلى ماكان عليه الناس أن يحمل لواه، [قال: فيركز لواه] ويأتي الماء ليتوضًا منه لصلاة الصبح. قال: فيتباعد الماء منه. قال: فيتبعه فيتباعد منه. فإذا رأى ذلك أخذ لواه واتبع الماء حتى يجوز من تلك الناحية [ثمّ يركزه]، ثمّ ينادي: أيّها الناس، اعبروا. إنّ الله عزّ وجلّ قد فرق لكم البحر كما فرقه لموسى بن عمران قال: فتجوز الناس، فيستقبل القسطنطنيّة. قال: فيكبّرون، فيهتز حائطها، ثمّ يكبّرون فيسقط منها ما بين اثني عشر برجاً فيدخلونها، فيجدون فيها كنوزاً من ذهب وفضة وكنوزاً من نحاس، فيقتسمون غنائمهم على أترسة ؟ ٧

یعنی: از کعب الاحبار روایت کرده که: امّتی هستند که آنها نصرانی خوانده شوند در بعضی از جزیرههای دریا که در سالی هزار مرکب تههیز می کنند و می گویند: سوار شوید، اگر خدا بخواهد و اگر نخواهد. پس وقتی که وارد دریا شوند، می فرستد خدا بر ایشان باد سختی را که کشتی های ایشان را می شکند. پس چندین مرتبه این کار را می کنند. پس چون اراده کند خدای تعالی، کشتی هایی می گیرند که مانند آنها در دریا نهاده نشده باشد. گفت (یعنی: کعب): پس می گویند: سوار شوید اگر بخواهد خدا. پس سوار می شوند و می گذرند به قسطنطنیته و فزع می کنند برای ایشان. پس به آنها پس سوار می شوند و می گذرند به قسطنطنیته و فزع می کنند برای ایشان. پس به آنها

١. در عقد الدرر: (في مهيل من الأرض، فلا إلى أهليهم يرجعون، ولا إلى الجنَّة يرونها).

٢. در عقد الدرر: (ويفتح الثلث فيتبعونهم).

٣. در عقد الدرر: (حتّى ينتهي أمير المسلمين إلى الخليج).

۴. در عقد الدرر: (الوالي يحمل).

۵. در عقد الدرر: (لبني إسرائيل).

٤. در مصدر وعقد الدرر: (الترسة).

٧. إلزام الناصب، ج ٢، ص ٢٥۴ \_ ٢٥٨، و نيز ر. ك: عقد الدرر: ٢٥٠ \_ ٢٥٢، ضمن «الباب التاسع في فتوحاته وسيرته، الفصل الأول في فتح قسطنطنيّة ».

گویند که: این فزعها برای چیست؟ می گویند که: ما امّتی هستیم که نصرانی خوانده می شویم و این امّت را می خواهیم که ما را از شهرهای خود و شهرهای پدران خود بیرون کرده اند. پس مدد می کنند ایشان را به کشتی هایی، تا این که می روند به عکا و بیرون می آورند کشتی های ایشان را و می سوزانند آنها را و می گویند: ایس جاها شهرهای ما و شهرهای پدران ما است و امیر مسلمانان در آن روز در بیت المقدس است. پس می فرستد به سوی مصر و مدد می طلبد از ایشان. پس می آید او را فرستادهٔ او از جانب مصر و می گوید: دریا گود است و حمل کننده است. پس او را مدد نمی کنند.

گفت: پس آن فرستاده به حمص می رود در حالتی که عجم راه بیرون آمدن را بر روی اهل آن شهر بسته اند (مراد از عجم مغربی ها و رومی ها می باشند) ـ یعنی: راه بیرون رفتن از آن شهر را بر روی مسلمانان بسته اند ـ و مدد می کنند ایشان را اهل یمن و می کشند ایشان را به سوی قلعهٔ خود و این خبر را کتمان می کنند و می گویند: انتظار چه چیز را می کشید؟ الآن است که هر شهری راه را بر مسلمانان می بندند و ثلث از مردم دنبال شترهای خود را می گیرند و ملحق به بیابان می شوند که نه با این دسته باشند و نه با آن دسته.

گفت (یعنی: کعب): و فتح کرده می شود شهر و می پذیرند ایشان را در کوه لبنان تا این که فرود می آید امیرالمؤمنین در خلیج و امر می گردد بر آنچه که در صدد آن هستند مردمان و آن برداشتن پرچم اوست و می آید او به طرف آب که وضو بگیرد برای نماز صبح. پس آب از او دور می شود و هرچه او دنبال آب می رود آب از او دور می شود. پس چون چنین دید، پرچم خود را به دست می گیرد و به دنبال آب می رود تا آن که می رود به آن طرف آب. پس ندا می کند که: ای گروه مردمان! عبور کنید که خدا دریا را برای شما شکافت همچنان که شکافت آن را برای موسی.

گفت راوی: پس مردم از دریا میگذرند و با قسطنطنیّه روبه رو میشوند و تکبیر گویند بنحوی که دیوار قسطنطنیّه به جنبش درمی آید. پس از آن تکبیر دیگر میگویند بنحوی که دیوار آن در میانهٔ دوازده برج میافتد. پس داخل قسطنطنیّه میشوند و در آن جاگنجهایی از طلا و نقره می یابند و گنجهایی از مس و غنیمتهای خود را با سپرهای خود قسمت میکنند.

### ۵۵۵ / خبر پنجاه و نهم

إلزام الناصب، صفحة ٢٢٢:

و في خبر آخر: يفتح قسطنطنيّة لأنّها نسبت إلى منشئها وهو قسطنطين الملِك، وهو أوّل من أظهر دين النصرانيّة، ولها سبعة أسوار. السور السابع منها المحيط بالستّة أحدا وعشرون ذراعاً، وفيه مائة باب، وعرض السور الأخير الذي يلي البلد عشرة أذرع، وهي على خليج يصيب في البحر الروميّ، وهي متّصلة ببلاد روميّة والأندلس، وأمّا روميّة فهي أمّ بلاد الروم، وكلّ من ملكها يقال له الباب، وهو الحاكم على دين النصرانيّة بمنزلة الخليفة في المسلمين، وليس في بلاد الروم مثلها. كثيرة العجائب، محكمة البناء.

وعن [ال] أخبار [الطوال] الأول: رومية الكبرى مدينة رياسة الروم ودار ملكهم، وهي في شماليّ غربيّ القسطنطنيّة، وهي في يد الإفرنج، ويقال لملكها آلمان، وبها يسكن الباب الذي تطيعه الإفرنج، وهو عندهم بمنزلة الإمام، وهي من عجائب الدنيا؛ لعظم عمارتها، ولكثرة خلقها وحصانتها، وذلك خارج عن العادة إلى حدّ لايصدّقه السامع؟

یعنی: در روایت دیگر است که فتح کرده می شود قسطنطنیّه و آن نسبت داده شده است به ایجاد کنندهٔ آن و او قسطنطین ملِک است و او اوّل کسی است که ظاهر کرده است دین نصرانیّت را و از برای آن شهر هفت حصار است و حصار هفتم از آن که محیط است به شش حصار دیگر یازده ذراع است و صد در در آن است و پهنای حصار آخر که پهلوی شهر است ده ذراع است و آن بالای خلیجی واقع است که به دریا می رسد در دریای رومی و آن متصل است به شهرهای رومیّه و اندلس و امّا رومیّه دریا می رسد در دریای رومیّه و اندلس و امّا رومیّه

۱. در مصدر: (واحد).

۲. در مصدر: (یصبً).

٣. إلزام الناصب، ج ٢، ص ٢٤٨ \_ ٢٤٩.

آن مادر شهرهای روم است و هر که مالک آن باشد او را پاپ میگویند و او بسر دیسن نصرانیّت حکومت میکند، به منزلهٔ خلیفه است در میان مسلمانان و در شهرهای روم هیچ کدام مانند آن عجایب زیاد ندارد و بنای محکمی ندارد.

و از کتاب اخبار الأول نقل کرده که: رومیّة الکبری شهری است که ریاست روم در آن است و دار الملک آنهاست و آن در شمال غربی قسطنطنیّه واقع است و در دست فرنگیان است و مُلک آن را آلمان گویند و پاپی که فرنگیان او را اطاعت می کنند در آن جا سکونت کند و او در نزد ایشان به منزلهٔ امام است و این شهر از عجایب دنیاست ؛ به جهت بزرگی عمارت آن و کثرت جمعیّت آن و محفوظ بودن آن و آن خارج از عادت است بحدی که تصدیق نمی کند آن را شنونده.

وعن عقد الدرر: أنّ عليها السورين من حجارة. عرض الأوّل اثنان وسبعون ذراعاً. وعرض الثاني اثنان وأربعون ذراعاً، ومسافة ما بين السورين من الفضاء ستون ذراعاً.

ولها ألف باب من النحاس الأصفر سوى العود والصنوبر والخشب والآبنوس المنقوش الذي لا يدرى [ما] قيمته، ومسافة [ما بين] الغربيّ منها إلى الشرقيّ مائة وعشرون ميلاً. وبين السورين نهر مغطّى ببلاط من نحاس، طول كلّ بلاطة سبعون أو أربعون ذراعاً، وهو النهر الذي بين السورين. يتصل بالنهر الكبير الذي تدخل فيها المراكب ويعلّقونها إلى داخل البلد، فتقف على جانب البحر، فيباع ويشترى. المناهد على جانب البحر، فيباع ويشترى. المناهد البلد، فتقف على جانب البحر، فيباع ويشترى. المناهد المناهد النهر النهر النهر النهر النهر ويشترى المناهد البحر، فيباع ويشترى المناهد ويشترى المناهد النهر النهر النهر النهر النهر النهر النهر البحر، فيباع ويشترى المناهد النهر ويشترى النهر النهر

وفيها ألف ومائتا كنيسة وأربعون ألف حمّام<sup>٥</sup>، وفيها طلسمات للحيّات والعـقارب، تمنعهم من الدخول إليها، وطلسم يمنع الغريب من الدخول إليها، وفي وسطها سوق يباع فيه الطير مقدار فرسخ.

١. در عقد الدرر: (سبعة وأربعون).

۲. در مصدر: (وتعلوه) و در عقد الدرر: (بقلوعها).

٣. در عقد الدرر: (فتُصَفّ).

۲. در مصدر و عقد الدرر: (فتبيع وتشتري).

٥. در مصدر: (وأربعون ألف حسام).

ومن جملة ما فيها من الكنائس كنيسة بنيت على اسم بولس وبطرس من الحواريّين، وهما بهما في جوف من [الرخام مدفونين، وطول هذه الكنيسة ثلاثة آلاف ذراع، وعرضها ثلاثة آلاف ذراع، وهي مبنيّة على قناطر من صفر ونحاس، وكذلك [أركانها و] سقوفها وحيطانها، وهي من العجائب.

وفيها كنيسة أُخرى على عرض بيت المقدس وطولها، مرضعة باليواقيت والجواهر والزمرّد. طول مذبحها عشرون ذراعاً من الزمرّد الأخضر، وعرضه ستّة أذرع. يحملها اثنا عشر تمثالاً من الذهب [الإبريز]. طول كلّ تمثال ذراعان ونصف، ولكلّ تمثال عينان من الياقوت الأحمر. يضيء المكان منهما [ولها] ثمانية وعشرون باباً من الذهب الأحمر ؟ ٢ يعني: و از كتاب عقد الدرر ( تأليف ابوبدر يوسف بن يحياي سلمي شافعي ) روايت كرده كه: بر آن شهر دو حصار است از سنگ كه پهناي اوّل آن هفتاد و دو ذراع است و پهنای دوم آن چهل و دو ذراع است و مسافت مابین دو حصار شصت ذراع از فضاست و برای آن هزار در است از مس زرد غیر از درهایی که از چوب صنوبر و مطلق چوب و آبنوس نقش شده که قیمت آن راکسی نداند و مسافت میان غربی و شرقی آن را صد و بیست میل تحدید کردهاند و در میان دو حصار نهری است سر پوشیده به قطعات مس که در ازای هر قطعهای هفتاد یا چهل ذراع است و آن نهر که در میان دو حصار واقع شده متصل است به نهر بزرگی که در آن مرکبها داخل می شود و می آویزند آنها را به داخل شهر. پس می ایستد در کنار دریا و خرید و فروش میکنند و در آن شهر است هزار و دویست کنیسه و چهل هزار حمّام و در آن است طلسمهایی برای مارها و عقربها که آنها را منع کند از داخل شدن در آن شهر و طلسمی که منع کند داخل شدن غریب را در شهر و در وسط آن شهر بازاری است که در آن مرغ فروخته می شود و طول آن بازار یک فرسخ است واز جمله چیزهایی که در آن شهر است کنیسهای است به نام پُولِس

١. در عقد الدرر: ( ثلاثمائة ).

إلزام الناصب، ج ٢، ص ٢٤٩، و نيز ر. ك: عقد الدرر، ص ٢٣٠ ـ ٢٣٢، ضمن «الباب التاسع في فتوحاته وسيرته، الفصل الأوّل في فتح قسطنطنيّة ».

و پطرس که از حواریین بوده اند و آن دو نفر در آن جا در جوف اسنگی مدفون اند و در ازای آن کنیسه سه هزار ذراع است و پهنای آن سه هزار ذراع و گفته شده که: هزار درازای آن کنیسه سه هزار ذراع است و پهنای آن سه هزار ذراع و گفته شده که: هزار ذراع است، و آن بالای پلهایی از مس و برنج بنا شده و همچنین است سقفها و دیوارهای آن و این از عجایب است و در آن کنیسهٔ دیگری است در زمین بیت المقدس که درازای آن مرضع است به یاقوتها و جواهرات و زمرّد و طول مذبح آن بیست ذراع است از زمرّد سبز و عرض آن شش ذراع است که آن را دوازده تمثال از طلا برمی دارد که طول هر تمثالی دو خشم است از یاقوت سرخ که آن تمثالی دو چشم است از یاقوت سرخ که آن مکان از آن دو چشم روشن شود و برای آن کنیسه هجده در است از طلای سرخ.

### ۵۵۶ / خبر شصتم

إلزام الناصب، صفحة ٢٢٢:

وعن ابن عبّاس: أنّ الروميّة مدينة كثيرة العجائب، ومن عجائبها أنّ في وسطها كنيسة عظيمة، وفي وسط الكنيسة عامود من الحديد الصينيّ، وعليه تابوت من نحاس أحمر، وفيه سُودانيّة وهي زُرزُورَة ، وفي منقارها زيتونة، وفي مخلبيها زيتونتان من نحاس. فإذا كان أيّام الزيتون لم يبق في الدنيا سودانيّة على وجه الأرض إلّا جاء وفي منقارها زيتونة وفي مخلبيها زيتونتان، فتأتي به وتلقيه في التابوت، فمنه يأكلون، ومنه يأدمون، ومنه يوقدون من السنة إلى السنة من زيته، وفيها من العجائب ما يطول ذكرها في هذا المقام، انتهى ؟

یعنی: از ابن عبّاس روایت شده که رومیّه شهری است که عجایب آن بسیار است و از عجایب آن این است که در وسط آن کنیسه ای است بزرگ و در وسط کنیسه عمودی است از حدید صینی (آهن چینی) و بالای آن صندوقی است از مس سرخ و در آن

١. جوف: شكم، داخل چيزي.

۲. در مصدر: (زرزواه).

٣. إلزام الناصب، ج ٢، ص ٢٤٩ ـ ٢٥٠.

است تمثال مرغی که آن را زُرور گویند ـ وزن عُصفور ـ و در منقار آن یک دانه زیتون است و در دو چنگال آن هم دو دانه زیتون است از مس. چون ایّام زیتون شود، باقی نمی ماند در دنیا بر روی زمین مرغ سودانیّه ای مگر آن که می آید و در منقار او یک دانه زیتون و در دو چنگال او دو دانه زیتون است. می آورد و در آن صندوق می اندازد. پس، از آن می خورند و نان خورش خود قرار می دهند و از آن می افروزند از آن سال تا یک سال دیگر از روغن او و در آن شهر است از عجایب آنچه که طول می کشد ذکر آن در این مقام. (تمام شد کلام ابن عبّاس)

پایان یافت جزء سوم کتاب نوائب الدهور به تو فیقات ربّانی و تأییدات سبحانی و توجهات خاصهٔ اعلاحضرت، ولی عصر عجل الله تعالی فرجه و از خداوند متعال عربی عظمته دادامهٔ توفیق و تأیید می طلبم برای تألیف جزء چهارم ایس کتاب و درخواست قبول این خدمت ناقابل را از پیشگاه والای حجّت بالغهٔ احدیّت دأرواحنا وأرواح العالمین له الفداء می نمایم و رجای واثق آن که هرچند گناهکار و روسیاه و شرمسارم، به عظمت و بزرگواری خود از بذل عنایات شاهانهٔ ولویّه از دربار عظمت مدار خویش دورم نفرماید و به اکسیر نظری قلب قلبم را از الواث معاصی و کثافات گناه یاک و از خوان لطف و احسان خود محروم و بی بهره ام نفرماید.

یک خوشه ببخشند که ما تخم نکشتیم

سعدی مگر از خرمن اقبال بزرگان

### لمؤلِّفه العاصى:

زادِ راهی بجز از بارِ گنه نیست مرا کاروان اجلم گر بزند بانگ رحیل در صف حشر که خوبان همه گرم طرب اند همگنان جمله در آسایش و از کردهٔ خود رادمردان همه را گوهر اعمال به کف

روسیاهم من و جز روی سیه نیست صرا بجز از جُرم و خطا توشهٔ ره نیست مرا چه کنم من که بجز حال تبه نیست مرا سر به زیرم من و جز پشت دو ته نیست مرا وای بر من که بجز سنگ و شبه نیست مرا جــز امـید کَـرَم و رأفت شــه نـیست مـرا گرچه از رو سیهی روی نگــه نـیست مـرا خود تو دانی که بجز دیده به ره نیست مـرا

شرمسارم من خبلت زده با دست تهی به گدایسی به در جود تو رو آوردم من حیران به تمنای لقایت شب و روز

# اظهار اشتياق مؤلّف به ديدن آن حضرت

بسنشسته سر راهش، شاید زسفر آید کوکب شمرم هر شب، شاید که سحر آید بسازش نگرم شاید یک بار دگر آید او را طلبم هر شب، شاید که ز در آید کز درد غم هجرش دل را چه به سر آید تسیر غسم او بر دل افنون ز شمر آید یا رب نظری کان شاه از پرده بدر آید یا رب زغمش تا چند اشکم زبصر آید

تا چند بنالم زار شب تا سحر از هجرش

هر دم که رخش بینم، خواهم دگرش دیدن

از دیده نهان امّا اندر دل من جایش

باکس نتوانم گفت من راز درون خویش

مسیسوزم و مسیسازم از درد فراق امّا

حیران به فغان تاکی با محنت و غم همدم

### و له أيضاً

شهی دارم که تاج رفعت شاهی به سر دارد

بــه امــر حق تواند عالمي زير و زِبر دارد

شهی دارم که حق داده زمام کون در دستش

به امر حق تواند عالمي زير و زبر دارد

شهی دارم که درقدرت هزاران چون سلیمان را

به زیر خاتم شاهی خود زیر نظر دارد

شهی دارم که یکسر ماسویالله زنده از فیضش

جهان را جملگی چون بیضهای در زیر پر دارد

شهی دارم که حقّش برگزید ازعلوی و سفلی

ولایت بسر تسمام مسلک امکسان سسر بسه سسر دارد

شهى دارم كه چون خورشيد رخسارش شود طالع

بــه تـيغ عـدل جـور وكـينه را از ريشــه بـردارد

شده نزدیک کاین مهر فروزان جملوه گر گردد

ز آب عدل کام دهر را سرشار ر تر دارد

بنی الاَصفر ز مشرق چون به مغرب ردســپر گــردد

جهان بس فتنهٔ خونین که اندر زیر سر دارد

ب، روم و روس و افريقا و افرنج آتشي افتد

که دودش تمیره اطراف جمهان از بسحر و بَسر دارد

پس آن گه حزب شیطان از دمشق آماده برخیزد

عراق و شام را از فتنه خود تره دارد سخن کوتاه کن حیران که از این ماجرا ایران بود ایمن ، ولی آن فتنه ها جور دگر دارد

\*\*\*

نگارم پردهدر بسی پرده در دیدار مسی آید

زمستان شد بهار آیدگُل از گلزار می آید

ب، گِرد ماه رویش پیچ و تاب عقرب گیسو

قــمر در بــرج عــقرب قــامع الكــفّار مـى آيد

به کف تیغ و به بَر جوشن بــه ســر تــاج يــداللّــهي

ز جن و انس با او لشكرى بسيار مى آيد

که تا سازد زمین را پر زعدل و داد و علم و دین

بے امر حق پی سرکوبی اشرار می آید

بگو با منکر و بیدین : بکن هر آنچه میخواهی

قريباً دست حق با تعيغ آتش بار مى آيد

برای دیدنش تا چشم مشتاقان شود روشن

نهانده مدّتی چندان که حق در کار می آید

به سمت غرب از مشرق چو سر زد آتشمی سوزان

به شام آن گه فتد ناری که بس دشوار می آید

سلاطین جمهان یکسر به هم تمازند از همر سو

که دنیا پیش چشم جمله ایشان تار می آید

بسی نزدیک میباشد خود این معنی نمیدانم

چه از ایسن ماجرا بسر مست و بسر هشسیار مسی آید

ز ﴿ حستَى يَأْتِسِي اللهِ وعسدَه ﴾ ار اهسل معنايي

توانى يافت تاكى ظاهر اين آثار مي آيد

همي دانم كه از اين قرن بيرون نيست ايس معني

نَستانم فاش كفتن نوبت اظهار مي آيد

خَسمُش حسيران بسبايد بست دم از سر دانايان

کسه ایسن صعنی گران بسر خاطر اغیار می آید

000

مسن کے مخمور از می سرشار دیدارم ہنوز

بساز مشستاق فسروغ روى دلدارم هنوز

گر طبیب از بسهر درمانم شراب وصل داد

ليک حسق داند که من از هجر بيمارم هنوز

عکس رویش گـــرچـه در آیــینهٔ دل اوفــتاد

نسيز بساز از دوريش زار و گــ فتارم هــنوز

گرچه می آید نوید وصلم از وی پسی به پسی

بساز از نسار فراقش اندر آزارم هنوز

شب به پایان میرسد یاران همه در خواب ناز

جمله در خواب و من بيچاره بيدارم هنوز

بخت بد ياران همه گرم نشاط و عيش و نوش

چـون کـنم مـن خاطر افسردهای دارم هـنوز

دیـــده بــر در دوخــته در انــتظار مــقدمش

آرزومـــند طــــلوع مــاه رخســارم هـــنوز

جان حيران برلب آمد در تمنّای وصال

فخرم آن باشدكه پيش گلرخان خارم هنوز

000

انـــدر آیـــینهٔ دل عکس شــهی مــیطلبم

ب\_ء حریم حرم شاه رهی میطلبم

روز و شب نالهزنان ندبه كنان اشك فشان

از خــدا ديـدن رخسار مـهى مـىطليم

تاكند جلوه جمال مميه افلاك جلال

دائے ما در دل خود جاوہ گے می طلبم

منتظر دوخته اندر ره شه چشم امید

گــويي از ديــد، حــقبين نگــهي مــيطلبم

يارب از لطف ز خورشيد رخش پرده بگير

فرج شاه به حال تَبَهی می طلبم

در ره وصل تر ای خسرو اقلیم وجود!

سالها رهبر صاحب كُلهى مىطلبم

در شب هـــجر تــو انــدر طــلب روز وصـال

صبح روشن پے شام سیھی مسی طلبم

تا شود زنده ز فیض دم تو مردهٔ خاک

مـــن حـــيران شــه أنــجمسپهي مــيطلبم

000

نقش جسمال شاه را تاکه به دل کشیدهام

یکسسره مسهر ایسن و آن از دل خسود بسریدهام

هسر نسظرم کسه بگذرد جلوهٔ نبورش از نيظر

بار دگر نکوترش بسینم از آنسچه دیدهام

عشق مجال کی دهد تاکه بگریمی چه سان

تسير بسلاي عشسق او بسر دل و جان خريد،ام

سوزم و ریسزم اشک غیم شیع صفت بیه پیای دل

در طلبش چے خارهایی کے بے دل خلید،ام

چاک دل از نسراق او میزنم و نسمیزند

بسخیه بسه پسارههای دل کسز غسم او دریدهام

ایسن دل سنگم آب شد زآتش اشتیاق شه

بس كسه بمه ناله روز و شب كوره دل دميد،ام

شسرح نسمي توان دهم حالت سوز و ساز جيز

ريسزش اشک ديده و خون دل چکيدهام

حسيران تاكي از غمش اشك به دامن آورد

چــون دل داغـدار خـود هـيچ دلي نـديد،ام

000

خسروا گوشهٔ چشمی به من بسیسر و پاکن

سسوى دلسوختگان يک نظر از بهر خداكن

نفس نگذار دم ای شه که به اخلاص بکوشم

مستتى جان مسرا از سستم نسفس رهساكسن

حل نشد مشكل دل در اثسر نفس پرستي

حلّ أن را تو حوالت بـ كف عقد، كشاكن

آخر ای ابسر سخا! آب زن این نار هوایم

تسن خاكسي مسرا خاك در اهمل وفاكن

كردهام گُم ره وصل تبو من اي كعبهٔ مقصود

رحمی این خستهٔ گمگشته بـ ه خـود راهـنما کـن حيف و صد حيف که رفت از کف من عمر به بـاطل

هسمتی درد مسن از داروی تسوفیق دواکسن خون شد از غم دل حیران و هم از دیده بسرون شد آخسر ای شساه ز رأفت نسظری سسوی گداکس

\*\*\*

آمدهام در این جهان تاکه زنی شکر دهم

رویسم و شساخه آورم بسرگ دهسم تسمر دهم

باد خران معصیت ریخته شاخ و برگ من

گو چـه كـنم جـز آن كـه از فـتنه خـود خـبر دهـم

معرفت قديم را نفس مَنْش حجاب شد

غيير هواي نفس خود كي بتوان اثر دهم

دور شدم ز اصل خود رهزن من هوای من

مرغ هوای خویش راکاش شدی که سر دهم

چارهٔ درد جان من نسیست بسجز گریستن

از پیی قبتل نیفس خود خون دل از بیصر دهم

وای بے حال زار من وین دل بی قرار من

داروی درد خمویش را گمریه گمه سمحر دهم

م\_\_\_هدى م\_نتظر بيا آتش دل فرو نشان

درد من ار دواکنی مرده به خشک و تر دهم

حیران را به یک نظر اهل نظر کنی اگر

از خـطر هـوای خود خویش توان گـذر دهـم

泰泰泰

فلک خونی عجب اندر دل دیـوانـه مـیريزد

که عاقل اشک حسرت در غمش مستانه میریزد

نسبايد بست عسهد دوسستي با پيره زالي كو

دمادم زهر غم در جام ما مردانه مىريزد

قدم بايد زدن اندر طريق أحمد مرسل

که از ایوان کسری مقدمش دندانه میریزد

برن دست ترسل دامن آن بت شکن شاهی

که با دست خدایس هر بت از بستخانه مسیریزد

سر خدمت بنه در آستان رادمردانی

که خوان فیضشان خون در دل بیگانه میریزد

نشيين در انتظار مقدم شاه فلكجاهي

کے آب عدل در کام جهان شاهانه میریزد

کےند تے سرنگون یکسر لوای جور در عالم

ز کفر و شرک بس خونها که او رندانه میریزد

گر آن مصباح بسر مشکّات دلها پسرتو اندازد

به گرد شمع رویش پرزنان پروانه مسیریزد

كند تا صيد دل از عاشقان خويشتن هر دم

ز گیسو دام و از خال سیاهش دانه میریزد

شها از فرط رأفت گوشهٔ چشمی بــه حــیران کــن

که با یاد تو اشکش بیکش و پیمانه میریزد

\*\*\*

ای میهر گردون شرمسار از جملوهٔ انسوار تمو

وی خمیره چشم روزگار از دیدن رخسار تمو

بستی هازاران سلسله از تار موی دلکشت

بس صيد دلها كرده است ايس طرة طرار تو

خونها به دلها ريخته با مهر خود آميخته

آتش زدہ بے خفتگان ایے نرگس بیدار تو

تا چند اندر پردهای تاکی دل از ما بردهای

دلدادگ\_انت مسنتظر سرگشتهٔ دیدار تو

صبح و پسین شام و سحر در راه وصلت منتظر

بےنشستہ بے خےون جگےر مستظہر آثـار تـو

خوش دل به یغما میبری جان از تن ما میبری

صدها هزاران همچو من دلداده و بيمار تو

خــرّم دمــی کایی ز در ، بـر ما بـیندازی نظر

آخر تو میدانی که ما خاریم در گلزار تو

حیران و سرگردان منم روز و شبان گریان منم

شاید کے روزی بےنگرم آن چےرہ گلنار تو

泰泰泰

درد فـــراق شـــاه را مـــن بـــه بـــيان و گـــفتگو

شرح نمي توان دهم نكته به نكته مو به مو

جامهٔ صبر بردرم چند در انتظار شه

قطعه به قطعه نخ به نخ ، تار بــه تــار پــو بــه پــو

مى طلبم نشانه از هر كه رهم نمىدهد

گفته به گفته دم به دم ، دسته به دسته ســو بــه ســو

تاكه كنم سراغ از او مىگذرم به هر طرف

خانه به خانه جا به جا ، کوچه به کوچه کو بــه کــو

كاش تروان گريستم شام و سحر به ياد او

دجله به دجله يم به يم ، نهر به نــهر و جــو بــه جــو

درد جنون عشق او میکشدم به بحر و بر

شهر به شهر و ده به ده ، درّه به درّه کسو به کس

خييز و بريز ساقيا ساغر غم ز خون دل

جام به جام و دَن ۱ به دَن ، خُم خُم و هـم سـبو سـبو

تاكه كنم نارشه جان فكار خويش را

زآتش هجر پی به پسی وز غم و رنج تمو به تمو

كشتة عشق شاه را بلكه برند عاشقان

دست به دست و پا به پا ، شانه به شانه رو بــه رو

حـــيران را دگــر رجـا نــيست ز لذّت جــهان

جـزكـه دهـند نـعش او ز آب وصـال شستوشـو

000

خـــوشا شــــاه و خـــوشا روز وصــالش

خــــوشا خـــورشيد روى بــــىمثالش

خدایش ناصر و یار و معین باد

بـــه هـــر حـالي كـند حـفظ از وبالش

عـــجب كـــرده است دام صـــيد دلهـــا

مسلسل گسیسوی مشکسین و خالش

هممى خسواهم كه ديدارش بسينم

شــــــوم مـــفتون آن ســـحر حــــــلالش

دهـــد گـــر دست تــا پــایش بـبوسم

بے مے گان روبے می خاک نے عالش

١. دَنَّ : خم ، خم بزرگ كه در خمخانه ته آن را در زمين فرو كنند.

خـــداونـــدا! ز هـــجرش چـــند نــالم

بـــرافكـــن پــرده از روى جــمالش

هممى خسواهم كه گردد دستگيرم

شـــوم مشــمول الطـاف و نــوالش

سرشک از دیده حیران چند ریزد

كـــه شـايد شـه شـبى پـرسد ز حـالش

000

در دل خود کشیدهام نقش جمال یار را

ب\_يشة خود نمودهام حالت انتظار را

ریخته دام و دانه شـه از خـط وخـال خـویشتن

صيد نسموده مسرغ دل بسرده از او قسرار را

سوزم و سازم از غمش روز و شبان به خـون دل

تاكه مگر ببينم آن طرة مشكبار را

دولت وصل او اگریک شبی آیدم به کف

شرح فراق کی تروان داد یک از هزار را

چشم امید دوختن بر ره وصل تا به کی ؟

برده شرار نار غم از کفم اختیار را

ای می بسرج معدلت پسرده ز چهره بسرفکن

شــوز دو چشــم عاشقان زآب کـرم غـبار را

سوختگان خویش را کن نظر عنایتی

مسرهمی از کسرم بسنه ایسن دل داغسدار را

حیران را به جلوهای از رخ خویش مات کن

تا رهد از خودی خود، ترک کند دیار را

\*\*\*

رسول الورى خَسيرِ البسريّةِ أحمدِ شَـــفيعةِ يـــوم الحشــرِ للــمتودُّدِ بــحبّهما أرجـو النـجاة المـؤبّد غيوثِ الندي في كـلّ غـورِ ومَـنجَدِ بنور هداهُ شيعةُ الحَقُّ تهتدي كظيم الحَليم الناسِكِ المستهجِّدِ على الرضا النور المُضيء المجسّد جـــواد التـــقتي الطـــاهِرِ المـــتعبَّدِ عليّ النقيّ الهادِ في كلّ مشهَدٍ شفيع الورى في الحشر خير الأساجد إمام هدىً للدين خَيرُ مجدُّدٍ تـــدورُ بــما فــيها بــنظم مُــمَهِّدٍ بحبّكُمُ أرجُو الشفاعة في الغد سواها غدأ عند المليك الواحد فإنّى أعاديه عداوة عامد رجائي بكم في النَّشأتين لأهتدي

سلام على نور الإله محمد وفاطمة الصديقة الطهر بنته وسبطيه قُرطَى عرشٍ رحمةٍ ربُّه وتسمعة من وُلدِ الحسين أنسمة عللي هو السجّادُ زَين عِبادِه وكـــاشفِ أســرار الحــقائق جــعفر وعالم أهلِ البيتِ مـوسى بـن جـعفر الـ وثامن آيات الولاية في الورى ونورِ جــلال الله ذي الجــود والتُّــقي الــ وَعـــــيبَةِ عِـــلم اللهِ خـــازِنِ حِكــمَتِه ومهبَطِ وحسى الله الحَسَنِ الزكسيّ وشمسِ الضُّحي بدرِ الدُّجي وَجِبِ رَبِّه عليهم سلامُ الله مادامتِ السَّما موالي أنتم موئلي يوم فاقتي مــــودُتكم زادي ومـــا لي بِـــضاعةً أوالى مُسواليكم وأمّا عدوّ كُسم فها أنا حيران كثيرٌ خطيئتي

\*\*\*

# صلوات أخرى للمؤلف

أحمدِ المختارِ خَتمِ المرسلين كعبةِ الصدق أميرِ المؤمنين

صل يا ربَّ على النورِ السُبينِ وعلى المولود في البيت الحرامِ

مّـن هـي خـيرُ نِساءِ العالمين حسَن الخُلقِ إمام المهتدين قِبلةِ العُشّاقِ الفُلكِ الحَصينِ سيِّدِ السجّادِ زَينِ العابدين باقر العلم شفيع المُذنِبين معدن الأسرار والحبل المتين كاظم الغَيظِ دليلِ السالكين الرضا المرضي كهف العارفين التـــقيُّ الحِــبرِ بُــرهانِ اليَــقينِ والدِ الحُــجّةِ ذُخــرِ الســابقين قامع الشرك مُسبيرِ الظالمين مُصطّهِرٍ للسغّيبِ كسنز الراغسبين بجنودِ النَّصرِ قَــوم صــالحين ومُــعادٍ لجــميع المُــلحِدين عَـــملى إنّــى لَـحيران حَــزين

وعلى فاطمة الطُّهرِ البتولِ وعملي السبط الزكئ المجتبي وعملي خمامس أصحاب الكساء وعسلى رابسع أنسوارِ الهُسدى وعملى بسحر العملوم الزاخسرة وعملى الصادق كشاف العلوم وعملى العمالِم بمالنصُّ الجَمليّ وعملي شمس الشموس الطالعة وعملي ذي الجودِ مِصباح التُّقي وعملى الطُّهر الزكعّ العسكريّ وعملى القائم بالحَقُّ المُسبين حُـجَّةِ العَـصرِ الإمام المُنتظر عـــجّل الله تـــعالى فـــرجَــه سادتي إنسى مُسوالٍ لكم فـــاشفَعوا لى يــومَ لايسنفَعُني

000

بعون الله و حُسن توفیقه پایان یافت جزء سوم کتاب نوانب الدهود در علائم ظهود و در تعقیب آن شروع می نمایم به تألیف جزء چهارم و آن مشتمل بر اخبار کهنه او منجمین و ارباب علم حروف و جفر و اشعار مربوطه به آن و بشارات پیشینیان از کتب عهد عتیق و جدید و غیر آنها - إن شاء الله تعالی - و توفیق اتمام آن را از خدای متعال می خواهم و از ذوات مقدّسهٔ محمد و آل محمد - صلوات الله علیهم أجمعین -

١. كَهَنه : كاهنان ، جمع كاهن ـبه معنى غيبكو ، مرد روحاني در نزد مصريان قديم و يهود و نصارا.

يارى مى طلبم و از برادران ايمانى درخواست دعاو طلب آمرزش مى نمايم، وصلى الله على محمّد وآله الطيّبين الطاهرين المعصومين، وكان أوان إتمامي هذا الجزء صبيحة يوم السّبت الرابع عشر من شهر ربيع الثاني سنة ألف وثلاثمائة وأربع وثمانين بعد الهجرة المقدّسة النبويّة عليه وآله آلاف الصلوات والتسليمات والتحيّات ، وأنا العبد المحتاج العاصي الفاني محمّد حسن الميرجهانيّ الطباطبائيّ المحمّد آباديّ الجرقوئيّ الإصفهانيّ المحمّد آباديّ من المروق الإصفهانيّ المحمّد المحران المحروق.





# فيعلائم الظهور

آیت الله حاج سید محمد حسن میرجهانی طباطبایی الله تحقیق: سعید عرفانیان - محمد جواد اسلامی

# جزء چهارم کتاب

نوائب الدهور در علائم ظهور حجّت منتظر -عجّل الله تعالى فرجه وسهّل الله مخرجه-

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الحيّ القيّوم، ذي العزّ والجبروت، والقدرة والملكوت، الذي يؤتي الملكَ من يشاء، وينزع الملك ممّن يشاء، ويعزّ من يشاء، ويذلّ من يشاء. بيده الخير، وهو على كلّ شيءٍ قدير، وأفضل صلواته وأكمل تسليماته وتحيّاته على أفضل سُفرائه وأكمل أنبيائه ورسله. أوّل بحر تشعب فيه الهُويّة، وأوّل نار أوقدت من مصباح القِدّميّة، في مشكاة الواحديّة، في زجاجة الأحديّة، نور الله الأضوأ الأتمّ، واسم الله الأعظم أبي القاسم محمّد على النفس التي للإمكان مصدر، وللممكن مِحور، وفي الكون مُضمَر، العدلِ المؤمّل، والحجّة المنتظر، م ح م د بن الحَسن العسكريّ - أرواحنا وأرواح العالمين له الفداء، واللعنة الدائمة على أعدائهم أولي الكفر والجحود والردى.

امًا بعد، باقی گذارندهٔ این اثر، بندهٔ شرمندهٔ قاصر فانی، محمّد حسن میرجهانی طباطبایی محمّد آبادی جرقویی اصفهانی، نزیل عاصمهٔ اتهران، ابن مرحوم خلد مکان، علیّ بن قاسم چنین وانمود می نماید: پس از اتمام جزء اوّل و دوم و سوم کتاب نوائب الدهور در علائم ظهور امام مستور و غایب مشهور که با چشم علیل و فکر کلیل او تهاجم هموم و غموم به تأییدات ربّانیّه و توفیقات سبحانیّه و توجّهات خاصّهٔ ولویّه

١. عاصمه: شهر ، يا يتخت ، مركز مملكت.

۲. کلیل: عاجز، درمانده، سست.

و قائمیّه از سرّ ضمیر بر لوح تحریر درآوردم و تا به حال جزء اوّل از آن کتاب به عنایت حضرت بقیة الله به حلیهٔ طبع و اُفست درآمده ، با عزمی راسخ متوکّلاً علی الله و معتصماً بحبل الله به جمع و تألیف جزء چهارم پرداختم و توفیق اتمام آن را از خدای متعال با استمداد از ولیّ عصر و ناموس دهر عجّل الله تعالی فرجه می طلبم.

#### یا رب دعای خسته دلان مستجاب کن

و این جزء از کتاب مشتمل بر دو بخش است که باقی مانده از دوازده بخش باشد که بنیاد همهٔ کتاب بر آن گذارده شده و تا انتهای جزء سوم ده بخش آن به پایان رسید و اکنون از بخش یازدهم شروع می شود، ﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكِّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ .٢

# بخش یازدهم [در اخبار کَهَنه و منجّمین و اهل شهود ]

در اقوال کَهَنه و منجّمین و علمای علم حروف و جفر و بعضی از مکاشفات اهل کشف و شهود.

### گفتار اوّل

مشارق الأنوار از كعب بن حارث چنين روايت كرده كه گفت:

إنّ ذا خدن الملك أرسل إلى سطيح لأمر شكّ فيه. فلمّا قدم عليه ، أراد أن يجرّبَ علمَه قبل حكمه ، فخبأ له ديناراً تحت قدميه ، ثمّ أذن له ، فدخل فقال له : ما خبأتُ لك ، يا سطيح ؟ فقال سطيح : حلفتُ بالبيت والحرم والحجر الأصمّ ، والليل إذا أظلم ، والصبح إذا تبسّم ، وبكلّ فصيح وأبكم ، لقد خبأتَ لي ديناراً بين النعل والقدم. فقال الملك : من أين

١. ناموس : شرف، عفّت، عصمت، راز و سر، صاحب سر، آگاه و مطّلع به باطن امور، ماهر وكاردان.

۲. سورهٔ هود، آیهٔ ۸۸.

٣. در مصدر: (ذا يزن).

علمك بهذا، يا سطيح ؟ فقال : من قِبَل أخ لي جنّي ينزل معي أنّى نزلت.

فقال الملك: أخبرني عمّا يكون في الدهور. فقال سطيح: إذا غارت الأخيار، وقادت الأشرار، وكُذِبَ بالأقدار، وحُمِلَ [المال] بالأوقار، وخشَعت الأبصار، لحامل الأوزار، وتُطِعّت الأرحام، وظهر الطعام، لمستحلّي الحرام، في حرمة الإسلام، واختلفت الكلمة، وحفرت الذمّة، وقلّت الحرمة، وذلك عند طلوع الكوكب، الذي يفزع العرب، وله شبيه الذنب، فهناك ينقطع الأمطار، ويجفّ الأنهار، وتختلف الأعصار وتغلو الأسعار، في جميع الأقطار."

ثمّ تُقبِل البربر<sup>4</sup>، بالرايات الأصفر، على البرازين السود<sup>6</sup>، حتى ينزلوا مصر، فيخرج رجل من ولد صخر، فيبدّل الرايات السود بالحمر، فيبيح المحرَّمات، ويترك النساء بالثدي<sup>6</sup> معلَّقات، وهو صاحب نهب الكوفة. فربّ بيضاء الساق مكشوفة، على الطريق مردوفة، بها الخيل محفوفة، [قد] قُتِل زوجها، وكُسِر مجزها، واستحل فرجها.

فعندها يظهر ابن النبيّ المهديّ، وذلك إذا قتل المظلوم بيثرب، وابن عمّه في الحرم، وظهر الخسفيّ، فوافق الوسميّ. فعند ذلك يُقبِل المشوّوم، بجمعه الظلوم'، فتظاهر الروم بقتل القروم. فعندها ينكسف كسوف، إذا حاد الزحوف'،

۱. در مصدر: (وغازت).

۲. در مصدر: (وغفرت).

٣. عبارت «ويجفّ الأنهار... » در مصدر نيست.

در مصدر: (البرر)، و در كنار آن نوشته شده: (الهزير خ).

٥. در مصدر: (على البرازين البتر).

٤. در مصدر: (بالثدايا).

۷.در مصدر: (قرب).

۸. در مصدر: (وکثر).

٩. در مصدر: (وظهر الخفيّ).

١٠. در مصدر: (المظلوم).

١١.در مصدر: (فيطاهي).

۱۲. در مصدر: (جاء الزخوف).



وصفا الصفوف، ويظهر ملك من صنعاء اليمن أبيض كالقطن ، اسمه حسين أو حسن، فيذهب بخروجه عمر الفتن .

فهناك يظهر مباركاً زكياً، وهادياً مهدياً، وسيّداً علوياً، فيفرح الناس إذا أتاهم بمن الله الذي هداهم، فيكشف بنوره الظلمة ، ويظهر به الحقّ بعد الخفاء، ويفرّق الأموال في الناس بالسواء، ويغمد السيف فلا يسفك الدماء، ويعيش الناس في البشر والهناء، ويغسل بماء عدله عين الدهر من القذى، ويردّ الحق على أهل القُرى، ويكثر في الناس الضيافة والقرى، ويرفع بعدله الغواية والعمى، كأنّه كان غباراً فانجلى، فيملأ الأرض عدلاً وقسطاً، والأيّام حبّاً، وهو علم الساعة بلا امتراء ؟

یعنی: ذاخد آن پادشاه یمن فرستاد به سوی سطیح کاهن برای امری که در آن مشکوک بود. پس چون سطیح بر او وارد شد، خواست علم او را تجربه و امتحان کند. دیناری را در زیر قدم خود برای او پنهان کرد پیش از حکم کردن او. پس به او اذن دخول داد. چون سطیح به او وارد شد، ذوخدن به او گفت: چه چیز برایت پنهان کردم، ای سطیح ؟ پس سطیح گفت: سوگند یاد می کنم به خانهٔ خدا و حرم و سنگ کر یعنی: حجرالاسود و به حق شب هنگامی که تاریک شود و به حق سفیدهٔ صبح وقتی که تبسّم کند و یعنی: بالا آید و به حق هر شخص فصیح و گنگی، که برای من دیناری در میان نعل و قدم خود پنهان کرده ای. پادشاه گفت: از کجا دانستی این را، دی سطیح ؟ گفت: از جانب برادری که از جن دارم که با من فرود می آید در هر کجا که فرود آیم.

پس پادشاه گفت: مرا خبر ده از آنچه که در روزگارها واقع می شود. سطیح گفت:

۱. در مصدر: (وصف).

٢. در مصدر : ( ثمّ يخرج ملك من اليمن من صنعاء وعدن أبيض كالشطن ).

٣. در مصدر: (غمر الفتن).

۴. در مصدر: (بنوره الظلماء).

٥. مشارق انوار اليقين، ص ١٩٤\_١٩٧.

وقتی که هلاک شدند نیکان و پیشرو شدند شریران و تکذیب کرده شد مقدّرات و حمل کرده شد بارها و خاشع شد چشمها برای حمل کنندگان گناهان و بریده شد خویشاوندی ها و ظاهر شدند طغیان کنندگانی که حلال کننده باشند حرام را که در حریم اسلام است و مختلف شد کلمه و اهل ذمّه پیمان خود را شکستند و احترام ها کم شد، و اینها وقتی است که طالع شود ستاره ای که به فزع و اضطراب بیندازد عرب را و برای آن ستاره شبیه دنباله ای باشد، در آن وقت باران ها قطع می شود و نهرها می خشکد و عصرها مختلف می شود و نرخها در همهٔ اقطار زمین گران می شود.

پس بربری ها با پرچم های زرد بر اسب های کوه پیکر سیاه رنگ رو می آورند تا آن که وارد مصر می شوند. پس مردی از فرزندان صَخر \_یعنی: سفیانی \_بیرون می آید. [پس تبدیل می کند] پرچم ها [ی سیاه را] به سرخی، و مباح می کند محرّمات را و زنها را به پستان هایشان می آویزد و اوست آن کسی که کوفه را غارت می کند. چه بسا زنهای سفید ساق که در میان راه ساق های ایشان منکشف شود و آنها را در ردیف اسب ها بدوانند که شوهر های آنها کشته شده باشد و دنبه های ایشان شکسته شده باشد و فرجهای آنها حلال شده باشد.

پس در آن وقت ظاهر می شود پسر پیغمبر ، مهدی و این وقتی است که مظلومی در مدینه کشته شود و پسر عموی او در حرم مکه کشته شود و خسف میان مکه و مدینه ظاهر شود و موافقت کند صاحب علامتی. در آن وقت رومی آورد سفیانی بدبخت با همهٔ لشکر ستمکارش. پس پشتیبانی کند او را روم به کشتن بزرگان. در آن وقت کسوفی واقع می شود و لشکر گرانی به جنبش آید و صفهای لشکریان آراسته گردد و پادشاهی از صنعای یمن ظاهر شود که مانند پنبه سفید مو و سفید رو باشد که نام او حسن یا حسین است که به خروج او عمر فتنه ها از بین می رود.

در آن وقت ظاهر می شود شخص برکت داده شدهٔ پاک و راهنمای هدایت کرده شده و سیدی از اولاد علی. پس چون او بیاید، مردم شاد شوند به منت گذاردن خدایی که ایشان را هدایت کرده. پس به نور او تاریکی ها برطرف می شود و به وجود او حق ظاهر می شود و مال را در میان مردم به مساوات تفریق می کند و پس از آن شمشیر خود را غلاف می کند و خونها را نمی ریزد و مردم در بشارت و خوشی زندگانی کنند و خار و خاشاک به آب عدل و داد او از چشم روزگار شسته شود و حق به اهل شهرها و دهستان ها بازگشت کند و مهمانی کردن و مهمان نوازی در میان مردم زیاد شود و به عدل او گمراهی و کور دلی بر طرف شود که گویا غبار گمراهی بر داشته شود. پس لبریز کند زمین را از عدل و داد و روزها را از محبّت و این است علم ساعت بدون شک.

# گفتار دوم

كنز النوائد كراجكى به اسناد خود از معاوية بن فضله اروايت كرده كه گفت:

كنت في الوفد الذين وجّههم عمر بن الخطّاب، وفتحنا مدينة حلوان، وطلبنا المشركين في الشعب، فلم يردوا عليهم، فحضرت الصلاة، فانتهيت إلى ماء، فنزلت عن فرسي، وأخذت بعنانه، ثمّ توضّاتُ وأذّنتُ، فقلتُ: الله اكبر، الله أكبر. فأجابني شيء من الجبل، وهو يقول: كبّرت تكبيراً، ففزعت لذلك فزعاً شديداً، ونظرت يميناً وشمالاً، فلم أر شيئاً، فقلت: أشهد أن لا إله إلا الله، فأجابني وهو يقول: الآن حين أخلصت، فقلت: أشهد أنّ محمّداً رسول الله، فقال: نبيّ بُعِثَ، فقلت: حيّ على الصلاة، فقال: فريضة افترضت، فقلت: حيّ على الصلاة، فقال: فريضة افترضت، الصلاة، فقال: البقاء لأمّة محمّد [ الله على رأسها تقوم الساعة.

فلمًا فرغت من أذاني ناديت بأعلى صوتي حتى أسمعت بين لابتي الجبل، فقلت: إنسي، أم جنّي؟ قال: فأطلع رأسه من كهف الجبل، فقال: ما أنا بجنّي. ولكن إنسي، فقلت له: من أنت، يرحمك الله؟ قال: أنا رزيب بن ثملا من حواري عيسى بن مريم الله . أشهد أنّ

١. در مصدر: (معاوية بن العضلة)، ولى در متن آن «معاوية بن الفضلة» آمده است.

۲. در مصدر: (فلم نقدر).

۳. در مصدر: (ذریب).

صاحبكم نبيّ، وهو الذي بشّر به عيسى بن مريم [ ﷺ ]، ولقد أردت الوصول إليه، فحالت في ما بيني وبينه فارس وكِسرى وأصحابه.

ثم أدخل رأسه في كهف الجبل، فركبت دابّتي، ولحقت بالناس، وسعد بن وقّاص أميرنا، فأخبرته بالخبر، فكتب بذلك إلى عمر بن الخطّاب، فجاءه كتاب عمر يقول: ألحق الرجل، فركب سعد، وركبت معه حتّى انتهيت إلى الجبل، فلم نترك كهفا ولا شعبا ولا وادياً إلّا التمسناه فيه، فلم نقدر عليه، وحضرت الصلاة.

فلمًا فرغت من صلاتي، ناديت بأعلى صوتي: يا صاحبَ الصوت الحسن والوجه الجميل، قد سمعنا منك كلاماً حسناً، فأخبرنا من أنت، يرحمك الله. أقررت بالله [تعالى] ونبيّه على الله والله أله والله على الله والله والله

قال معاوية بن [ال]فضلة: قلت له: يرحمك الله. أخبرنا بهذه الخصال لنعرف ذهاب دنيانا وإقبال آخرتنا. قال: نعم، إذا استغنى رجالكم برجالكم، واستغنت نساؤكم بنسائكم، وانتسبتم إلى غير مناسبكم، وتولّيتم إلى غير مواليكم، ولم يرحم كبيركم صغيركم، ولم يوقر صغيركم (كبيركم)، وكثر طعامكم فلم تروه إلّا بأعلى أسعاركم، وصارت خلافتكم في صبيانكم، وركن علماؤكم إلى ولاتكم، فأحلوا الحرام وحرّموا الحلال، وأفتوهم بما يشتهون، واتخذوا القرآن ألحاناً ومزامير في أصواتهم، ومنعتم حقوق الله من أموالكم،

۱. در مصدر: (بالله تعالى ووحدانيته).

۲. در مصدر: (ذریب).

٣. در مصدر: (إلا غلاء).

ولعن آخر أُمّتكم أوّلَها، وزوّقتم المساجد، وطوّلتم المنابر، وحلّيتم المصاحف بالذهب والفضّة، وركب نساؤكم السروج، وصار مستشار أُموركم نساؤكم وخصيانكم، وأطاع الرجل امرأته، [وجفى] وعقّ والديه، وضرب الشابّ والديه، وقطع كلّ ذي رحِم رحِمه، وبخلتم بما في أيديكم، وصارت أموالكم عند شراركم، وكنزتم الذهب والفضّة، وشربتم الخمر، ولعبتم بالميسر، وضربتم بالكبر، ومنعتم الزكاة، ورأيتموها مغرماً، والخيانة مغنماً، وقتل البريء لتغتاظ العامّة بقتله، واختلست قلوبكم فلم يقدر أحد منكم يأمر بالمعروف و[لا] ينهى عن المنكر، وقحط المطر وصار قيضاً، والولد غيظاً، وأخذتم العطاء فصار في السقاط، وكثر أولاد الزنا والخبيثة، وطفّفت المكيال، وكلب عليكم عدوّكم، [وضربتم بالذلّة] وضربتم بالمذلّة، وصِرتم أشقياء، وقلّت الصدقة حتى يطوف الرجل من الحول إلى الحول، ما يُعطى عشرة دراهم، وكثر الفجور، وغارت العيون، فعندها نادوا فلا جواب لهم -يعني: دعوا، فلم يستجب لهم -؟

یعنی: معاویه گفت: بودم در لشکری که تو جه داد آن را عمر بن الخطاب و فتح کردیم شهر حلوان را و در طلب مشرکین به درّههای کوه رفتیم. پس وارد نشدند بر ایشان تا این که وقت نماز رسید. پس خود را به آبی رسانیدم و از اسب خود فرود آمدم و عنان آن را گرفتم. پس وضو ساختم و اذان گفتم. دو تکبیر گفتم. پس چیزی از کوه مرا جواب داد که می گفت: تکبیر گفتی. تکبیر گفتی. پس ترسیدم ترسیدن شدیدی و به سمت راست و چپ نظر کردم ، چیزی را ندیدم. پس گفتم: أشهد أن لا إله إلا الله. به من جواب گفت: الآن وقتی است که مخلص شدی. پس گفتم: أشهد أن محمداً رسول الله. گفت: بیغمبری است که مبعوث شده. پس گفتم: حیّ علی الصلاة. گفت: فریضه ای الشد. گفت: رستگار شد کسی که اجابت

١. در مصدر: (التتّعظ).

۲. کنز الفواند، ص ۵۹ ـ ۶۰، و نیز ر.ک: تاریخ مدینة دمشق، ج ۵۲. ص ۲۷۹ ـ ۲۸۰: بـحارالأنـوار، ج ۲۱، ص ۲۲۰ ـ ۲۷۴. بحارالأنـوار، ج ۲۱، ص ۱۲۲ ـ ۲۷۴.

كرد آن را. پس گفتم: قد قامت الصلاة. گفت: بقا براى امّت محمّد است و بالاى سر آن است قيامت.

پس چون از اذان خود فارغ شدم، به صدای بلند صدا کردم بنحوی که صدای من میان دو کوه می رسید و گفتم: ای صاحب صدا! از آدمیان هستی، یا پریان؟ پس سر خود را از شکاف کوه بیرون کرد [وگفت:] من از پریان نیستم. منم رزیب بن ثملا از شاگردهای عیسی بن مریم پید. گواهی می دهم که صاحب شما پیغمبر است و او آن کسی است که عیسی بن مریم به آمدن او بشارت داد و من می خواستم خدمت او برسم، فارس و کسری و صاحب او میان من و او حایل شدند.

پس سر خود را در شکاف کوه داخل کرد و من بر اسب خود سوار شدم و خود را به مردم رسانیدم و سرلشکر ماسعد وقاص بود. او را به قضیّهٔ خود خبر دادم. پس این خبر را به عمر بن الخطّاب نوشت و او در جواب نوشت که: به آن مرد ملحق شو. پس سعد سوار شد و من هم سوار شدم و با هم رفتیم تا آن که به کوه رسیدیم و شکاف و در ای را باقی نگذاردیم و نه دامنه ای را مگر این که در طلب او بودیم و قادر بر پیدا کردن او نشدیم، تا این که وقت نماز رسید.

چون از نماز خود فراغت یافتم، به صدای بلند صدا زدم که: ای صاحب صدای نیکو و روی پاکیزه! از روی تحقیق از تو کلامی شنیدیم نیکو. پس به ما خبر ده که تو کیستی. رحمت کند خدا تو را که اقرار کردی به خدا و پیغمبر او گیلاً. گفت: پس سرخود را از شکاف کوه بیرون کرد. دیدیم پیرمردی است که موی سر و ریش او سفید است و سر بزرگی دارد مانند سنگ آسیا و گفت: سلام بر شما باد و رحمت خدا و برکات او! پس گفتم: و بر تو باد سلام و رحمت خدا! کیستی تو؟ خدا رحمت کند تو را! گفت: من رزیب بن ثملا، وصی بندهٔ شایسته عیسی بن مریم هی هستم که از پروردگار خود خواهش کرد باقی ماندن مرا تا زمان فرود آمدن او از آسمان و جایگاه من در این کوه است و من به شما وصیت می کنم که محکم باشید و نزدیک همدیگر شوید و خصلتهایی در امت محمد ظاهر خواهد شد. پس هرگاه دیدید که آن خصلتها

ظاهر شد، فرار کنید. فرار کنید. فرار کنید که اگر یکی از شما بایستد کنار آتش جهنم تا وقتی که خاموش شود بهتر است از برای او از باقی ماندن در آن زمان.

معاوية بن فضله گفت: گفتم: خدا تو را رحمت كند! خبر ده ما را به أن خصلتها تا بشناسیم رفتن دنیای ما و نزدیک شدن آخرت خودمان را. گفت: آری، وقتی که بىنياز شدند مردان شما به مردان شما ـ يعنى: در فجور كردن ـ و بىنياز شدند زنان شما به زنان شما و نسبت داده شدید به غیر نسبتهای خود و قبول کردید ولایت کسانی را غیر از موالی خود و رحم نکرد بزرگ شماکوچک شما را و احترام نکرد کوچک شما بزرگ شما را و بسیار شد خوردنی های شما و ندیدید آن را مگر به گرانبهاترین نرخهای شما و خلافت و سلطنت در کودکهای شما باشد و میل کردند دانایان شما به حکّام و زمامداران شما تا حلال کنند حرام را و حرام کنند حلال را و فتوا دهند برای ایشان به آنچه که میل دارند و بگیرند قرآن را در آوازها و ساز و نوازها در صداهایشان و آوازهایشان و منع کردید حقوق خدا را از مالهای خودتان ـ یعنی: حقوق خدا را ندادید و لعن کرد آخر امّت شما اوّل خود را و نقّاشی کردید مسجدهای خودتان را و بلند ساختید منبرهای خودتان را و زینت کردید قرآن و کتابهای خود را به طلا و نقره و سوار شدند زنهای شما بر زینها و مستشار در کارهای شما زنهای شما شدند و امردان اشما و اطاعت کرد مرد زن خود را و نافرمانی کرد پدر و مادر خود را و جوان بزند پدر و مادر خود را و هر خویشی قطع کند خویشاوندی خود را و بخل کنید به آنچه در دستهای شماست و مالهای شما در نزد بدان شما جمع شد و کنز ۲ و مخفی کردید طلا و نقرههای خود را و آشامیدید شرابهای مست کننده را و قماربازی کردید و نواختید طبلها و سازها را و منع كرديد زكات دادن را و دادن زكات را ضرر خود دانستيد و خيانت كردن در امانت را

۱. امرد: جوانی که هنوز صورتش موی درنیاورده ، بیریش .

۲.کنز:گنج.

غنیمت دانستید و کشته شد بی گناه برای آن که عاقهٔ مردم خشمگین شوند به سبب کشته شدن او و دلهای شما ربوده شد که کسی قادر بر امر کردن به کارهای خوب و نهی کردن از کارهای زشت نباشد و باران نبارید و زمستان مانند فصل خزان شد و فرزند به پدر و مادر خشمناک شد و عطاو بخشش به مردمان پست داده شد و فرزندان زنازیاد شد و کیل و ترازوهاکم داده شد و زیادگرفته شد و دشمن مانند سگ دیوانه بر شما حمله کرد و شما ذلیل شدید و شقی و بدبخت شدید و صدقه دادن کم شد تنا اندازه ای که مرد از سال تا سال دور زند و ده درهم به او داده نشود و فجور و کارهای زشت و ناروا زیاد شد و چشمها به گودیهای سرها فرو رفت، در آن وقت ندا می کنند و جوابی به ایشان داده نمی شود - یعنی: دعا می کنند و مستجاب نمی شود.

# گفتار سوم

مامرة الأبرار و محاضرة الأخيار، تأليف محيى الدين عربى، جزء اوّل، صفحه ١٢٣، طبع اوّل در مطبعهٔ عثمانيّه مطبوع سال ١٣٠٥ قمرى، گفته است:

حدّثني عبد الواحد بن إسماعيل بن إبراهيم العسقلانيّ الكتّانيّ، قال: حدّثني أبي، قال: قرأت في كتاب ابن عصمة: في القران العاشر من المثلّثة الترابيّة الموافقة لسنة خمسمائة وأحد وستّين من الهجرة النبويّة تكون أُمور هائلة في الأقاليم الثالث والرابع بتقدير العزيز العليم الذي أودع علم ذلك في جري الكواكب وحركات الأفلاك كما أودع السحاب المطر، والأرض [و] النبات وسائر الأسباب الإلهيّة المصنوعات بسياقها.

فمن ذلك ظهور الملك المُشرِق فيعظم أمره، ويشتد في الآفاق خبره، ويعلو شأنه إلى أن تصعد جناحاه إلى الغرب والقبلة، ويكون مؤيّداً منصوراً في جميع أُموره، وذلك في أوّل القران، وهو قران زحل والمشتري العلويّين في برج الجدي في الثلث الأخير منه، ويستولي هذا الملك المذكور على مملكة مصر، ويضعفها ويسقيها بكأس الحمام، وينغصها ويهلك أعوانها ومن يقول بقولها، وذلك من أوّل القران إلى رُبعه، ويهلك الله به السودان هلاكاً

لايرجى جبرانه إلى أن يعودوا ذمّة تحت يديه، ويقوى على بني الأصفر، ويكسرهم ثلاث مرّات، ويفتح على أيّامهم قرية يلبيس ، ويهلك بها خلق كثير.

فإذا كان الربع الثاني من القرن ظهر منه غضب ويتفرّق ملكه على ثلاث فرق ، فيجوز كلُّ منهم مكاناً يجوزه برجاله وعساكره، ويكون أحد الثلث قويّاً والثلثان فيهم ضعف، ويبقى الملك في عقيبهم إلى نصف القران، ثم ينتقل الكوكبان إلى الدبران ، وهو الثلث الثالث من القران، ففي ذلك الزمان يتحرّك صاحب الغرب في جيوش كثيرة وعساكر غزيرة، وينزلون شرقاً وغرباً ، ويعمر مدينة يقال لها شبرة - أو صبرة - ويملؤون بنياد القيروان ، فيبلغ الروم ذلك، فيتحرّ كون في الأساطيل العظيمة، فيفتحون سواحل البحر، ويخاف على الجزيرتين والإسكندرية. فإذا أنزل حركة كيوان وجسده في البرج الغربي، وحرّك سبحانه عند ذلك جيوش المغرب، فينزلون قريباً من البحر" الأبيض، فيقسمون جيوشهم على ثلاث فرق: فرقة تقصد الصعيد الأعلى، وفرقة تأخذ الطريقة الوسطى، وفرقة تأخذ على طريق البحر، فيجتمعون بأسرهم على نيل مصر، ويكون النيل سبعة من اثني عشر حتى تغور بُحَيرة طبريّة ، وتجفُّ العيون في جميع الأقاليم [وتغور المياه في قرار الأرض، و يعدم القوت، وتسيب البلاد، ويجوز كلِّ واحد موضعه، ويفيض اللسان الأعوج في جميع الأقاليم]، وتحرق مصر ثالثة ، ويستباح ما فيها ، وتستباح دماء أهل الذمّة وأموالهم ، ويملك أكثرهم ، ويخرب الصعيد والريفان، ويكون أمر الخلق في ضلال بعد أن تستباح أموالهم، وتضعف أحوالهم، ويموت كثير منهم، والويل لمن يقيم في إقليم مصر إذا أنزل الله كيوان برج السرطان، وذلك في الربع الأخير من القران.

فإذا نزل، تحرّك بنو الأصفر بقوّة عظيمة في الأساطيل، ويفتحون مدينة الإسكندريّة من بين البابين، ويدخلون فيها إلى أن يبلغوا سوق الريحان، فيقتلون خلقاً كثيراً، وينقلع

۱. در مصدر: (بلبیس).

۲. در مصدر: (إلى الديران).

٣. در مصدر: (من الحجر).

بنو الأصفر من الشام جميعه حتى السواحل، وكان سبب خروجهم يظهر عليهم رجل من المشرق بغتة لايعلمون بخروجه، وينضاف إليهم عساكر من الترك، يفتتحون بيت المقدس والشام جميعه، ويقيمون بها دون الحول. فعند ذلك يتحرّك ملك الجزر، يقال له ذو العرف. يخرج بعساكره بررًا وبحراً، ويقصد بعضهم إلى الدروف، وبعضهم إلى الشام، وبعضهم إلى الإسكندرية وجزائر البحر، ويقع بينه وبين الترك خمس وقعات إلى أن تجري دماؤهم كالنهر، وفي عقب ذلك تنتصر جيوش الغرب بقوّة عظيمة مائة ألف أو أكثر، وتعود دفعة ثانية إلى مصر، ويضربون خيامهم من الترك وعسقلان وطبرية.

ثمّ يخرج السفيانيّ بعساكر عظيمة، فيقتلهم حتى لا يبقى منهم أحد، ويوجّه السفيانيّ جيشين: جيشاً إلى الكوفة، فيقتل حتى لايبقى منهم أحد أصلاً، وأمّا الجيش الآخر، فيأتي إلى مدينة يثرب، فيستبيحها ثلاثة أيّام، ثمّ يرحل يطلب مكّة، فينخسف به في البيداء، فلا يسلم منهم أحد سوى رجلين أحدهما من جهينة، فهو الذي يأتيه بالخبر، ثمّ يخرج المهديّ، فيقتل السفيانيّ ذبحاً تحت شجرة بخارج دمشق، ويبايع بين الركن والمقام، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً، ثمّ يغزو القسطنطنيّة بعساكر في جملتهم سبعون ألفاً من وُلد إسحاق، فيكبّرون عليها، فينهدم ثلثها، ثمّ يكبّرون ثانية، فينهدم الثلث الثاني، ثمّ يكبّرون ثالثة، فينهدم سورها كلّه، فيدخلونها فيكسبون فيها أموالاً عظاماً، ثمّ يخرج الدجّال، فيلبث أربعين يوماً، يوم كسنة، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، وسائر أيّامه كأيّامكم، فينزل عيسى به بين مهرودتين عند المنارة البيضاء بشرقيّ دمشق، فيصلّي العصر بالناس، ويطلب الدجّال، فيقتله بباب لُدّ، ويخرج يأجوج ومأجوج.

وقد ذكرنا حديثهم في هذا الكتاب، فينحصروا في جبل الطور في القلعة التي بناها الملك المعظم ابن الملك العادل، بنيان عيسى لعيسى، وأرجو أن يدّعوا بانيها، فلا يزال محصوراً بها داعياً في هلاك يأجوج ومأجوج، فيموتون موت رجل واحد بداء النغف

١. در مصدر (أن يدعو لبانيها).

۲. در مصدر: (بداء النفف).

كما ذكرنا، ثمّ يخرج عيسى الله ، وتخرج الأرض خيرها وبركتها، فيتزوّج ويولد له ، ثمّ يموت فيدفن في المدينة بين النبيّ على وأبي بكرا (انتهى كلامه بعباراته وألفاظه)؛

یعنی: حدیث کرد مرا عبدالواحد پسر اسماعیل پسر ابراهیم عسقلانی کنانی که گفت: حدیث کرد مرا پدرم. گفت: در کتاب ابن عصمه خواندم که: در قرن دهم از مثلّثهٔ خاکی موافق سال پانصد و شصت و یک هجری نبوی ( امور هولناکی میباشد در اقلیمهای سوم و چهارم به تقدیر خدای غالب دانیا، آن خدایی که به ودیعت گذارده علم آن امور را در جریان ستاره ها و حرکتهای افلاک همچنان که به ودیعت گذارده در ابر باران را و در زمین نبات را و در سایر اسباب الهیه هر یک از مصنوعات را به سیاق خود.

پس از جملهٔ آن امور ظهور پادشاه تابندهای است که بزرگ می شود امر او و سخت می شود در کرانه های زمین خبر او و بالا می رود شأن او ، تا این که صعود کند دو بال او به مغرب و قبله \_یعنی: مغرب و قبلهٔ زمین را بگیرد \_ و در همهٔ کارها مؤید و منصور شود و همهٔ اینها در اوّل قرن صورت گیرد و آن قران علویین است \_که قران زحل و مشتری باشد \_ در برج جدی در ثلث آخر آن برج و این پادشاه بر مملکت مصر استیلا یابد و آن را ضعیف کند و کاسهٔ مرگ را به آنها بچشاند و اوضاع آنها را تیره سازد و یاران آنها را هلاک کند و آنهایی که قائل به قول آنها هستند نابود نماید و اینها همه از اوّل قران تاربع از آن بگذرد صورت گیرد و خدا به سبب او اهل سودان را نابود همه از اوّل قران تاربع از آن بگذرد صورت گیرد و خدا به سبب او اهل سودان را نابود زیر دست او باشند و بر بنی اصفر \_که بربری ها باشند \_قوی شود و سه مرتبه آنها را شکست دهد و بنی اصفر در ایّام ایشان قریهٔ یلبیس را فتح کنند و خلق بسیاری را در آن حا هلاک کنند.

پس چون به ربع دوم از قرن رسد، غضبي از او ظاهر شود و ملک او متفرّق و به

١. محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار، ج ١، ص ٣٤١-٣٤٢.

سه قسمت شود و سه فرقه شوند و هر فرقه از ایشان با رجال و لشکر خود مکانی را حیازت اکنند و یکی از این سه فرقه قوی تر باشد و در آن دو فرقهٔ دیگر ضعف پیدا شود و مُلک تا نیمهٔ قرن در اعقاب ایشان باقی باشد. پس دو ستارهٔ زحل و مشتری منتقل شوند به منزل دبران ـ که یکی از بیست و هشت منزل قمر است ـ و آن در ثلث سوم قرن واقع خواهد شد. پس در آن زمان صاحب غرب با لشكر بي اندازه و سپاه بسیاری در شرق و غرب فرود آیند و شهری که آن را شبره \_یا صبره \_گویند معمور کنند و بنیاد قیروان را پر کنند و این واقعه به گوش روم رسد. پس با دسته های عظیمی حرکت کنند و ساحلهای دریا را فتح کنند و بر دو جزیره و اسکندریّه بیمناک باشند. پس چون ستارهٔ زحل و جسد او در برج غربی نزول کند، حرکت دهد خدایی که منزّه است در آن وقت لشکرهای مغرب را و آنها نزدیک دریای سفید فرود آیند و لشکرهای خود را سه قسمت کنند. یک قسمت در صعید اعلا تمرکز کنند و یک قسمت طریقهٔ وسطى را پيش گيرند و يک قسمت راه دريا را پيش گيرند. پس همهٔ آنها بر نيل مصر مجتمع شوند و آب رود نيل از دوازده قسمت هفت قسمت آن بماند ـ يعني : آب رود نیل کم شود ـ تا اندازه ای که دریاچهٔ طبریه آبش فرو رود و در همهٔ اقلیمها چشمهها خشک شود و در دفعهٔ سوم مصر آتش گیرد (مراد آتش جنگ و فتنه و فساد است) و مباح شود آنچه که در آن است و مباح شود خونهای اهل ذمّه و مالهای ایشان و مالک شوند اکثر از ایشان را ـ یعنی: آنها را به غلامی بگیرند ـ و صعید و ریفان خراب شود و مردم به ضلالت و گمراهی افتند پس از آن که مالهای ایشان مباح و غارت شد و حالهای ایشان ناتوان شد و بسیاری از ایشان مردند. وای برای کسی که در اقلیم مصر اقامت كند وقتى كه ستارهٔ زحل در برج سرطان فرود آيد! و اين در ربع اخير از قرن خو اهد يو د.

پس چون ستارهٔ زحل در برج سرطان نزول کرد، بنی الاصفر با قوای عظیمی

۱. حیازت: گرد آوردن، جمع کردن، فراهم ساختن و به دست آوردن چیزی.

و دسته های زیادی حرکت کنند و شهر اسکندریه [را] از میان دو باب آن فتح می کنند و در آن داخل می شوند تا این که به سوق ریحان می رسند و خلق بسیاری را می کشند و نژاد زرد که بنی الاصفر باشند - تمام شامات حتی ساحل های آن را از جا می کنند (کنایه از شدّت فتنه و فساد ایشان است) و سبب خروج نژاد زرد این است: ظاهر می شود بر ضرر ایشان مردی از مشرق بطور ناگهانی و آنها خروج او را نمی دانند و به آنها اضافه می شوند لشکر هایی از ترک که فتح می کنند بیت المقدس و همه شامات را و یک سال چیزی کم در آن جا می مانند. در آن وقت پادشاه جزر که او را ذوالعرف می گویند با لشکر های بیابانی و دریایی خود بیرون می آید و بعضی از ایشان قصد دروف می کنند و بعضی از ایشان رو به شام می آورند و بعضی از ایشان متوجه اسکندریه و جزیره های دریا می شوند و میانه او و ترک پنج جنگ واقع می شود، تا اندازه [ای] که خون های کشتگان ایشان مانند نهر جاری می شود و در تعقیب آن اندازه [ای] که خون های کشتگان ایشان مانند نهر جاری می شود و در تعقیب آن طشکر های غرب با قوای بزرگ که عدهٔ ایشان صد هزار نفر یا زیادتر است به یاری طبریه بریا می کنند و مرتبهٔ دوم وارد مصر می شوند و خیمه های خود را از ترک و عسقلان و طبریه بریا می کنند.

پس از آن سفیانی با لشکرهای عظیمی خروج می کند و همهٔ آنها را می کشد و احدی از آنها را باقی نمی گذارد اصلاً و دو لشکر می فرستد سفیانی: یکی به طرف کوفه. پس می کشد ایشان را تا این که احدی از آنها باقی نمی ماند اصلاً، و امّا لشکر دیگر را به یثرب که مدینهٔ طیّبه باشد می فرستد و تا سه روز آن جا را غارت و کشتار می کند. پس لشکر او کوچ می کند به طلب مکّه. در بیداء لشکر او به زمین فرو می روند و سالم نمی ماند از ایشان احدی مگر دو مرد که یکی از آنها از قبیلهٔ جُهینه است و اوست آن کسی [که] خبر فرورفتن لشکر را به مکّه برای مهدی می آورد. پس مهدی خروج می کند و می کشد سفیانی را به سر او را بریدن در زیر درختی در خارج دمشق و با او بیعت کرده شود در میان رکن و مقام. پس زمین را پر کند از عدل و داد و بعد از

آن جنگ کند با اهل قسطنطنیّه با لشکرهایی که در میان ایشان باشد هفتاد هزار نفر از في زندان اسحاق. يس تكبيري بر أن گويند كه يك ثلث از أن خراب شود و تكبير دوم راكه گويند ثلث دوم أن خراب شود و تكبير سوم همهٔ حصار أن خراب شود و داخل قسطنطنیّه شوند و کسب کنند مالهای بزرگی را. پس از آن دجّال خروج کند و چهل روز روی زمین بماند که یک روز از آن مانند سالی باشد و یک روز مانند ماهی و یک روز مانند هفتهای و باقی روزهای آن مانند روزهای شما باشد. پس عیسی علی فرود آید در حالتی که دو جامهٔ زرد رنگ پوشیده باشد در نزد منارهٔ سفید در سمت شرقی دمشق و با مردم نماز عصر را بجا مي آورد و طلب مي كند دجّال را و او را در باب لـد ميكشد و يأجوج و مأجوج بيرون آيند ـكه حديث ايشان را در اين كتاب ذكر كرديم -و در کوه طور محصور شوند در قلعهای که پادشاه معظّم فرزند پادشاه عادل به بنا و پایهٔ عیسی که برای عیسی بناکرده و امیدوارم که بانی او را باقی گذارند و همیشه در آن جا محصور باشد برای هلاکت یأجوج و مأجوج. پس همهٔ ایشان می میرند مانند مردن یک مرد به درد نَغَف میعنی : کرمی به آنها میافتد مانند کرمهایی که در بینی شتر و بینی گوسفند است ـ و همهٔ ایشان را یکمرتبه به همراه یکدیگر هلاک میکند. پس بیرون می آید عیسی و زمین خیر و برکت خود را ظاهر میکند و عیسی زن می گیرد و فرزند مي آورد و پس از آن مي ميرد و در مدينه طيبه ميان قبر پيغمبر عليه و ابوبكر دفين مي شود (تمام شد منقول از كتاب ابن عصمه).

مؤلف قاصر گوید: برای شرح این گفتار که تا اندازه ای پردهٔ ابهام از روی کلام برداشته شود و اذهان بعضی از برادران ایمانی به آن آشنا شود، مقتضی چنان دیدم که بعضی از اصطلاحات نجومی را که متعلق به قران است در این مقام شرح دهم و در نتیجه آنچه از این گفتار مستفاد می شود به عرض رسانم.

بدان که کلیهٔ قراناتی که در کواکب سیّاره در فضای افسلاک رخ میدهد بر شش قسم است:

اؤل: قران دوگانه \_ يعنى: قرانى كه دو كوكب از كواكب سيّاره با هم نزديك شوند.

دوم: قران سه گانه \_ یعنی: سه کوکب با هم نزدیک شوند. سوم: قران چهارگانه \_ یعنی: چهار کوکب با هم نزدیک شوند. چهارم: قران پنجگانه \_ یعنی: پنج کوکب با هم نزدیک شوند. پنجم: قران ششگانه \_ یعنی: شش کوکب با همدیگر مقارن شوند. ششم: قران هفتگانه \_ یعنی: هفت سیّاره با هم نزدیک شوند.

و جملهٔ این قرانات صد و بیست قران می شود - چنان که بعد از این شرح اجمالی خواهم داد - و معظم احکام و حوادث عالم بر ایس صد و بیست قران است و معظم ترین همهٔ قران ها قران زحل و مشتری است که آن را قران عِلویین گویند بطور اطلاق و بعد از آن قران نحسین است که قران زحل و مریخ باشد در برج سرطان که زحل را وبال است و مریخ را هبوط و پس از آن قران سَعدین است - که مشتری و زهره باشند - در برج حُوت که خانهٔ مشتری و خانهٔ شرف زهره است.

و این سه قران از سایر قرانات اهمیّتش زیادتر است و نگارنده شرح این سه قران را در طی سه مطلب ذکر مینمایم.

مطلب اوّل در قران عِلویین و آن بر چهار نوع است: اقدم و اعظم و اوسط و اصغر. مدّت قران اصغر نوزده سال و کسری قریب بیست سال است و قران اوسط مدّت آن دویست و چهل سال و کسری است و قران اعظم مدّت نهصد و هشتاد سال است و قران اقدم دو هزار و نهصد و چهل سال مدّت آن است.

در کتاب کفایة التعلیم فی صناعة التنجیم، تصنیف خواجه ظهیرالحق سید العلماء ابوالمجاهد محمد بن مسعود بن محمد زکی غزنوی، از کتاب تفهیم ابوریحان نقل کرده که می گوید: قران علویین هر بیست سال یک بار باشد و آن را قران اصغر خوانند، و چون در مثلثهٔ دوازده قران کردند در مدّت دویست و چهل سال، منتقل می شوند به مثلثهٔ دیگر و آن را قران اوسط گویند، و چون در هر چهار مثلته که اوّل آن حمل است و آخر آن سرطان مقارن شدند و در مدّت نهصد و هشتاد سال به حمل برگشتند، آن

را قران اعظم خوانند . ابعد از نقل کلام ابوریحان از تفهیم میگوید که: ایس قول از استاد پسندیده نیست ؛ برای آن که سهو است و گمان این است که این سهو از طغیان قلم است و حق آن است که قران علویین چهار است ـ چنان که ذکر کردیم .

امًا قران اقدم: آن است که در اوّل حمل قران کنند و پس از آن صد و چهل و هفت قران دیگر کنند در مقدار دو هزار و نهصد و چهل سال در چهار مثلّنه به سه دفعه، در هر دفعه ای چهل و نه قران و گاه باشد که پنجاه قران کنند و گاه باشد که چهل و هشت قران کنند و از آن جمله در هر مثلّنه ای دوازده قران کنند و گاه باشد که سیزده قران کنند و چون صد و چهل و هفت قران کردند، به اوّل تمام شود و به حمل باز آیند.

مثال آن است که چون در اوّل حمل قران کردند، حمل از مثلّنهٔ آتشی است، دوازده یاسیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ بادی روند و آغاز از جوزا نبند و در آن مثلّنه دوازده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و آغاز از سرطان نبند و در آن مثلّنه نیز دوازده قران کنند و کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و آغاز از سرطان نبند و در آن مثلّنه نیز دوازده قران کنند و این یک دفعه باشد که در مثلّنه قران کرده باشند. پس دفعهٔ دوم در مثلّنهٔ آتشی روند و از اسد ابتدا کنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ خاکی روند و از سنبله ابتدا کنند و دوازده قران کنند. پس در مثلّنهٔ خاکی روند و دوازده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از عقرب ابتدا کنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس دفعهٔ سوم در مثلّنهٔ آبی روند و از قوس ابتدا کنند و دوازده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از عقرب ابتداکنند و دوازده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از قوس ابتداکنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آتشی روند و از قوس ابتداکنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آتشی روند و از قوس ابتداکنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از قوس ابتداکنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبشی روند و از قوس ابتداکنند. پس در مثلّنهٔ خاکی روند و از جدی ابتداکنند به در مثلّنهٔ آبی روند و از قوس ابتداکنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از جبی ابتداکنند تا در مثلّنهٔ آبی روند و از قوس ابتداکنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از جبی ابتداکنند تا به اوّل حمل در و جهل و هفت قران تمام شود و باز به اوّل حمل رسند و این مقدار

١. التفهيم لأوائل صناعة التنجيم، ص ٢٠٧-٢٠٨.

قرانات دو هزار و نهصد و چهل سال می شود و آن مدّت قران اقدم است.

و امّا قران اعظم: اوّل قرانهایک دفعه است از دفعات قران اقدم و عدد قران چهل و نه است و گاهی می شود که پنجاه شود و گاهی می شود که چهل و هشت شود و مدّت آن نهصد و هشتاد سال است.

و امّا قران اوسط: اوّل قرانها یک مثلّنه از قران اعظم است و عدد قران وی دوازده است و گاهی باشد که سیزده شود و مدّت این قران دویست و چهل سال و چیزی است.

و امّا قران اصغر: يك قران از قران اوسط است كه مدّت أن قريب بيست سال است.

چون معنای قرانهای چهارگانهٔ نجومی دانسته شد، اکنون بدان که مراد از قرن عاشر از مثلّهٔ ترابی که در این گفتار سوم از کتاب مساهرهٔ الأبراد از کتاب عصمت نقل شد که مصادف بوده با سال پانصد و شصت و یک هجری از قرون قران اعظم است که شرح و مدّت آن ذکر شد که دور آن نهصد و هشتاد سال است که در این تاریخ که سال یک هزار و سیصد و هشتاد و سه سال و سه ماه و کسری از هجرت نبوی گره می گذرد، هشتصد و بیست و سه سال و کسری از آن قرن که قران اعظم است گذشته و صد و پنجاه و هفت سال دیگر از این قرن باقی مانده و هشتاد و هشت سال از ربع چهارم این پنجاه و هفت سال دیگر از این قرن باقی مانده و هشتاد و هشت سال از ربع چهارم این قرن گذشته. امید است که به همین زودی ها این قرن به پایان نرسیده آثاری که خبر داده بر و ز و ظهور کند و فرج قائم آل محمد عجل الله فرجه ـ ظاهر شود.

# گفتار چهارم

#### كلمات محيى الدين

ینابیع المودة ، تألیف شیخ سلیمان حسینی حنفی نقشبندی قندوزی بلخی ـ که از اجلهٔ علمای اسلامیّه در قسطنطنیّه بوده ـ ، طبع بمبئی ، صفحهٔ ۳۹۰ ، از کتاب عنقاء مغرب، تألیف محیی الدین عربی ، در حالات مهدی موعود گفته است که :

فعند فا خاء الزمان وذالها على فاء مدلول الكرور يقوم

عسليم بستدبير الأمسور حكيم عسليهم تسرى أمر الوجود يقيم لهم، فهو قول يرتضيه كليم طسريقهم فسرد إليه فسويم وثامنهم عسند النجوم لزيم

مع السبعة الأعلام والناس عقل بأشخاص خمس، ثمّ خمس و خمسة ومن قال: إنّ الأربعين نهاية وإن شئت أخبر عن ثمانٍ ولا تزد فسبعتهم في الأرض لا يجهلونها

مؤلّف فقیر گوید: این اشعار از محیی الدین عربی راجع به استخراجی است که برای زمان قیام مهدی که کرده از روی قاعدهٔ جفری که در دست داشته روی سیر جدول سباع و رباعی و دور دادن حروف و نتیجهٔ استخراج خود را ظاهراً به حساب ابجد در این اشعار خبر داده که بعد از گذشتن خاء با ذال و فاء زمان و آنچه که از فاء بالا رود و به صاد نرسد مهدی قیام می کند با اصحاب خاص خود و خاص الخاص های از خواص که در تمام روی زمین متفر قاند از رجال الغیب که هفت نفرند و از ابدال که چهل نفرند و اصحاب کهف که هفت نفرند و سایر نقبا و او تاد و نجبا، و ظاهراً مراد از خاء و ذال و فاء عدد ابجدی آنهاست که خا به حساب ابجد ششصد و ذال هفتصد و فاء هشتاد شود. یک هزار و سیصد و هشتاد می شود، و به قید کلمهٔ «علی» از هشتاد می گذرد و لیکن به نود که حرف صاد حاکی از آن است نمی رسد، و بنا بر این مقیاس زمان قیام از سال هزار و سیصد و هشتاد هجری بالا می رود، ولی به نود نمی رسد، و از هشتاد و زمان قیام از سال هزار و سیصد و هشتاد هجری بالا می رود، ولی به نود نمی رسد، و از هشتاد و نمان تران قیام از سال هزار و سیصد و هشتاد هجری بالا می رود، ولی به نود نمی رسد، و از هشتاد و نی ناد تر نمی شود.

و دور حروف زمان به این کیفیت است بنا بر طریقهٔ محیی الدین زم ان که در عقب آن است حن ب س و در عقب آن است ط س جع و همچنین تا دایرهٔ بیست و هشت تمام شود و تمام شدن دایره به این حروف است و لغم. پس از اینها به زمام می رسد و نباید زمام را تکرار کنند و این حروف را در جدول سباعی و رباعی می برند که مجموع حروف دور یک و دوازده حرف می شود و قاعدهٔ التقاط و استخراج جواب را در

١. ر. ك: ينابيع المودّة، ج ٣، ص ٣٣٨؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٥٢، با اختلاف در هر دو.

این کتاب به شرح مبسوط بعد از این خواهم نگاشت تا برادران اهل فن از آن کامیاب و موفّق به توفیق صواب گردند.

جدول دایرهٔ سباعی و رباعی

| ی ع د ف | ط س ج ع | ح ن ب س | زمان           |
|---------|---------|---------|----------------|
| ن رح ش  | م ق ز ر | ل ص و ق | ك ف ه ص        |
| ص خ ل ذ | ف ث ك خ | ع ت ی ث | س ش ط ت        |
| ت غ ع ا | ش ظ س غ | ر ض ن ظ | ق ذ م ض        |
| ض د ر ه | ذ ج ق د | خ ب ص ج | ث ا ف <i>ب</i> |
| ب ح خ ط | ا ز ث ح | غ و ت ز | ظ ه ش و        |
| و ل غ م | ه ك ظ ل | د ی ض ك | ج ط ذ ی        |

استخراج جواب به طریقهٔ جفر حاج مجیب هندی: خانهٔ اوّل راکه زم ان است در نفس خود ضرب کن و حاصل ضرب را بر صد و دوازده تقسیم کن. آنچه از صد و دوازده زیاد آمد از خانهٔ اوّل از طرف عرض جدول حرف بشمار. به هر حرفی که منتهی شد، آن حرف را بردار و جدا ثبت کن که آن مستحصله است. پس از آن آن خانه ای که حرف به آن منتهی شد مخالفهٔ ضرب کن \_یعنی: مجموع چهار حرف آن خانه را می گیری و در خودش ضرب می کنی و حاصل ضرب را به دستور سابق بر صد و دوازده تقسیم می کنی و ریاده را از ما بعد آن حرفی که برداشته ای باز شماره کن. به آن حرفی که منتهی شد، باز آن را پهلوی آن حرف اوّل که جدا نوشته ای بنویس که مستحصله است. باز آن خانه را که حرف دوم را از آن برداشتی مخالفهٔ ضرب کن و به دستور سابق عمل کن و اگر کسر به همان حرف سابق رسید، باز خود آن حرف را بردار و دیگر آن خانه را در نفس خود ضرب نکن، بلکه خانهٔ مابعد آن خانه را مخالفهٔ ضرب کن ، امّا در تعداد حروف از سه حرف ما بعد آن حرف که برداشته [ای] بشمار،

و همچنین است اگر دو خانهٔ پی در پی در نفس خود ضرب شد. خانهٔ سوم بعد از آن دو خانه را در نفس خود ضرب کن ، امّا در شمر دن حروف از آن حرف که برداشته شده است از ما بعد آن بشمار و همچنین بیست و هشت خانه را در نفس خود ضرب کن و حروف مستحصله بیرون بیاور ، و اگر بخواهی جواب طولانی شود عدد خانهٔ دوم را با هفتم و سوم را با دوم و چهارم را با سیزدهم با هم ضرب نما و به همان قاعده مستحصله بگیر که جواب شافی بیرون می آید.

اجمالاً از مقدّمات شرح مبسوط در گفتار پنجم که در طریقهٔ محییالدین مفصّلاً شرح می دهم که باید اضافه شود غافل مباش و مغتنم بشمار که اگر با تأمّل در آن دقّت کنی، باب بسیاری از مشکلات در این علم برایت گشوده خواهد شد - إن شاء الله تعالی -، وذلك فضل الله یؤتیه من یشاء، والله ذوالفضل العظیم، فتبصّر جیّداً، وتأمّل تُرشَد.

# گفتار پنجم

کتاب الدر المکنون والجوهر المصون، تصنیف محیی الدین عربی که بهترین کتب اوست در علم حروف و جفر و بطور مفصّل بسط کلام داده ، جدولهای کثیره بیش از هفتاد جدول برای وقایع آینده در روی زمین تا قیام قیامت تنظیم نموده و بعلاوه بصورت رمز و لُغَز ا وقایعی را ذکر نموده. شانزده جدول راجع به وقایع اجمالیّه و تفصیلیّه مهمّهای که در دمشق تا زمان ظهور رخ می دهد و هفت جدول راجع به وقایعی که در مکّه تا زمان ظهور و بعد از ظهور رو می دهد و سه جدول راجع به وقایع مهمّهای که در مدینه ظاهر می شود و سه جدول راجع به وقایع بیت المقدس و چهار جدول راجع به قضایای مصر اجمالاً و تفصیلاً و فتنه هایی که از مغرب متوجّه آن می شود. یک جدول راجع به فتنه های یمن و یک جدول راجع به وقایع ملوک می در می دول راجع به فتنه گردها و چهار جدول راجع به وقایع ملوک

١. لُغَز : سخن سربسته و مشكل ، كلام پيچيده كه درك معنى آن محتاج تفكّر و تأمّل باشد .

و حادثه هایی که در قسطنطنیه ظاهر می شود پیش از ظهور و بعد از ظهور و یک جدول راجع به پادشاهان روم و سه جدول راجع به سلطنت و سلاطین روی زمین و شش جدول راجع به نؤاب وقضات در شهرها و یک جدول راجع به خوارج و دو جدول راجع به سفیانی و فتنه های او تا وقت کشته شدن او و یک جدول راجع به فرو رفتن لشكر سفياني به زمين در ميان مكّه و مدينه و يك جدول راجع به خروج بني الاصفر و یک جدول راجع به ظهور قائم ﷺ و بیعت گرفتن او و یک جدول راجع به اقامت امام ﷺ در شام و یک جدول راجع به خروج دجّال و یک جدول راجع به فرود آمدن عیسی در نزد منارهٔ دمشق و یک جدول راجع به کشته شدن دجال به دست عیسی و یک جدول راجع به خروج یأجوج و مأجوج و یک جدول راجع به خروج عیسی با مسلمانان و یک جدول راجع به هلاک یأجوج و مأجوج و دو جدول راجع به کیفیت نزول عیسی و رفتار او تا وقت مردن و دفن شدن او در پهلوی قبر پیغمبر علیه در مدینهٔ طیّبه و یک جدول راجع به خروج دابّة الأرض و یک جدول راجع به خروج زنی که مردم را به خود دعوت كند و يك جدول راجع به بيرون آمدن آتش از قعر عَدَن و يك جدول راجع به طلوع آفتاب از مغرب و یک جدول راجع به انقلاب دهر پیش از قیامت کبرا و یک جدول راجع به نفخهٔ اُولی و صقعه او یک جدول راجع به عالم علوی و چگونگی مرگ در آن و چند جدول دیگری که در این کتاب محل ذکر آن نیست.

و بیان کیفیّت استخراج از آن جداول و مثالی که خود محیی الدین در آن کتاب برای نمونه ذکر کرده که راه حلّ جداول منوط به دانستن آن قاعده است ، نگارنده قاعدهٔ آن را با مثالی که ذکر کرده دراین جزء از کتاب می نویسم و اشاره به مطلع هر کدام از جدولها می کنم تا علاقمندان ارباب فن از آن بهره مند گردند.

بدان که قاعدهٔ استخراج از جدول سباعی و رباعی از این قرار است: هرگاه اراده کردی که سؤالی را بیرون بیاوری در هر موضوعی، نظر کن به ماه عربیای که در آن

۱. ظاهراً باید صعقه باشد ـبه معنی بیهوش شدن ، بیهوشی از شدّت ترس یا شنیدن صدای هولانگیز ، هـمچنین
 به معنی آتشی که از آسمان افتد ، صاعقه .

هستی و ببین که چند روز از آن ماه گذشته ، حرف آن را بگیر. اگر اوّل ماه است ، حرف الف تا بیست و هشت حرف و اگر بیست و نهم است الف را بگیر و اگر سیام است باء را بگیر. این را وضع اوّل گویند. پس نظر کن که ماه در کدام یک از منازل قمر است ، حرف آن منزل را هم بگیر و بیست و هشت منزل قمر ، و حروف آن از این قرار است : شرطین ا، بطین ب، ثریّا ج ، طرفه د ، هقعه ه ، هنعه و ، ذراع ز ، نثره ح ، دبران ط ، جبهه ی ، خرثان ك ، صرفه ل ، عوام ، سماک ن ، غفر س ، زباناع ، اکلیل ف ، قلب ص ، شوله ق ، نعایم ر ، ملق ش ، ذابح ت ، بلع ث ، سعود خ ، اجنیه ذ ، مقدّم ض ، مؤخّر ظ ، رشاغ . پس از آن می گیری یکی از سیّارات هفتگانه را و آنها از این قرار است :

زحل سه حرف معجمه دارد: خ ث ذ. برج آن جدى و دلو است و حروف برج آن ك است.

مشتری: حروف معجمهٔ آن خفش، برج آن قوس و حوت، حروف برج آن نفش.

مریخ: حروف آن اع ه، برج آن حمل و عقرب، حروف آن دت ن.

شمس: حروف آن ه طخ، برج آن اسد، حروف آن .... ا

زهره: حروف آن جم ز، برج آن ثور و میزان، حروف آن ظغ ص.

عطارد: حروف آن قی ص، برج آن سنبله و جوزا، حروف آن ز ب خ.

قمر: حروف آن س ل ر، برج آن سرطان.

چون اینها را دانستی، باید مشترک را از غیر مشترک تمیز بدهی. مشترک آن است که در آن تداخل باشد به حسب ثلث داشتن و آن این حروف است: ه خ ص ظر زج و مابقی حروف مشترک نیستند. پس از آن حرف سائل را باید بگیری و اگر سؤال در عشر اوّل شده، حرف اوّل را بگیر و اگر در عشر دوم شده، حرف دوم را بگیر و اگر در عشر سوم است، حرف سوم را بگیر در صورتی که اسم سه حرفی باشد، و اگر اسم سائل چهار حرفی باشد، پس حرف چهارم حکم اوّل را دارد و اگر پنج حرفی باشد،

۱. جای این حروف در نسخه خالی است.

پنجم حکم دوم را دارد و اگر شش حرفی باشد، ششم حکم سوم را دارد. اسم سه حرفی مثل حرفی مثل حرفی مثل حرفی مثل ابراهیم و بر همین قیاس است سایر اسمها.

مثلاً محیی الدین سؤال کرده از انقراض جراکسه ۱. حرف سؤالی که از ماه بیرون آورده بوده ، در آن وقت ماه در سزل ثریًا بوده ، حرف آن جیم بوده و حرف کوکب سیّاره ر بوده و حرف اسم سائل م بوده. امّهات حروف چهار حرف شده که عبارت از جزء و صفحه و سطر و خانه باشد و آن چهار حرف این است: زج رم. آن را در جدول سباعی و رباعی دور داده به طریق ذیل.

| ی و ثع  | ط ه ت س | ح د ش ن | ز ج ر م |
|---------|---------|---------|---------|
| ن ی ظ ر | م ط ض ق | ل ح ذ ص | ك ز خ ف |
| ص ن ج خ | ف م ب ث | ع ل ا ت | س كغ ش  |
| ت ص زغ  | ش ف و ظ | رع ه ض  | ق س د ذ |
| ض ت ك د | ذ ش ی ج | خ ر ط ب | ث ق ح ا |
| ب ض س ح | ا ذ ن ز | غخمو    | ظثله    |
| و ب ق ل | ه ا ص ك | دغ ف ی  | ج ظع ط  |

۱. دولت چراکسه: دولتی است که از سال ۹۸۴ تا ۹۲۳ ه.ق در مصر حکومت کرده است. پس از دولت ایّوبی غلامان ترک به حکومت رسیده و چراکسه خلف سلالهٔ قلاوون و سلف دولت عثمانی بوده اند. ملوک چراکسه ۲۳ تن بودند و علاوه بر مصر به سوریه و حجاز نیز حکومت می کردند. تیمور لنگ در زمان حکومت آنان ظهور کرد و شام را به تصرّف آورده، ویران کرد، ولی به مصر نرفت و به همین جهت به سلطنت آنان خللی وارد نشد، ولی به سال ۹۲۳ ملک اشرف قانصوه غوری، بیست و دومین پادشاه چراکسه، به اتفاق شاه اسماعیل صفوی به مخالفت با سلطان سلیم خان عثمانی برخاست و پس از مغلوب شدن شاه اسماعیل وی نیز مغلوب سلطان سلیم و مقتول شد و بعد از وی ملک اشرف طومانبای به جای او نشست و فقط ۴ ماه حکومت کرد و بدین ترتیب سلسلهٔ چراکسه منقرض گردید و مصر و شام و حجاز به تصرّف دولت عثمانی در آمد (معنی چراکسه، لغتنامهٔ دهخدا).

پس طریقهٔ لقط این است که جدول را حکم یک سطر قرار دهی و به نسبت سؤال و از جدول حرف میشماری تا ببینی عدد به کدام حرف میرسد و از بعد آن حرف حرف مي شماري الا اين كه مآت ارا بايد به عشرات ارد كني و الف ارا رد به مآت نمایی و حروفی را که میگیری به توالی پهلوی هم بنویس. پس در این جا از خانهٔ اوّل شمر ديم به حرف هفتم كه شين است بر حسب قاعده . چون عدد شين سیصد و در مرتبهٔ مآت بود رد به عشرات کردیم ، سی شد ، و به همین حال جدول را باید دور داد تا اندازهای که نهایت ندارد و جوابی که محیی الدین از این سؤال بیرون آورده اين است: في خمس العاشر تنتشر العساكر، فيخرج من الميم دار الملك القاف. يهبط إلى ألف السين سل. عين النيّة الفاسدة لاتوجب له من صلة عائدة. إنّى أخاف أن يبدّل دينكم ، أو أن يظهر في الأرض الفساد من كثرة ما ظلم . كسر يوم رحيله العلم. دخل القاف دال ، على أحسن حال. تلقاه السين ، في أحسن تزيين. قائل بصدق ، ولم يخن ، فذهب بعد أن أجمل وأحسن. دخل القاف حينئذٍ، فتلقّاه الغين الغائبة. فهذه أوّل مصائبه، ثمّ سار ملك العساكر العظيمة ، والمحاسن اليتيمة ، والدلالات الثمنية. حلَّ القاف حا فتلقته الخا ، ووصل إلى أقصى الغايات، وخيانة عاد. سايق الحمير في سيرة الأمير. ٢ تا آخر كلماتي كه استخراج كرده و جواب خيلي مفصّلي از سؤال مختصر بيرون آورده و براي ميقات ظهور مهدی على جدولي به اين صفت ترتيب داده و اين رباعي را نوشته:

إذا دار الزمان عقيب ضوم ببسب الله فالمهدي قاما والدر الزمان عندي السلاما ويخرج بالحطيم على حروف ألا فاقرأه من عندي السلاما

۱. مآت: صدها.

۲. عشرات: دهها.

٣. الف: هزار .

الدرّ المكنون والجوهر المصون (مخطوط)، ص ١١٥ ـ ١١٤.

٥. در كتاب نفس الرحمن في فضائل سلمان، ص ٢٤٧ اين بيت به شيخ عارف الهي سعدالدين حموى نسبت داده شده است.

| يوسف | 04  | 77.5 | ٥٠   | 117  | 17. | محمّاد |
|------|-----|------|------|------|-----|--------|
| 1.9  | 111 | 9.5  | 101  | ۵۸   | TAT | 04     |
| ۵۵   | TAV | ۵۱   | ۱۰۶  | 171  | ٩٣  | 100    |
| حسن  | ٩٧  | 104  | مهدى | 77.4 | 47  | على    |
| 171  | ٥٢  | 1.4  | 177  | 44   | 101 | ۵۶     |
| ٩٨   | 100 | ۵۳   | 770  | 44   | 111 | 119    |
| احما | ۱۰۸ | 177  | 90   | 101  | ۵۷  | شعيب   |

# گفتار ششم

ینابیع المودة، صفحهٔ ۳۹۰، از محیی الدین عربی در باب سیصد و شصت و ششم از فتوحات مکیّه نقل کرده که گفته است:

منزل وزراء المهدي الظاهر في آخر الزمان الذي بشر به رسول الله على وهو من أهل البيت: إن لله خليفة يخرج وقد امتلأت الأرض جوراً وظلماً ، فيملأها قسطاً وعدلاً. لو لم يبق من الدنيا إلا يوم طول الله ذلك اليوم حتى يلي [هذه الخليفة] من عترة النبي على يبين الركن والمقام. أسعد الناس به أهل الكوفة ، ويقسم المال بالسوية ، ويعدل في الرعية ، ويفصل في القضية.

وفي نسخة أخرى زاد بعد عترة رسول الله: من ولد فاطمة ، يواطي اسمه اسم رسول الله . جدّه الحسين بن عليّ. يبايع بين الركن والمقام. يشبه برسول الله في الخلق بفتح الخاء-وينزل عنه في الخُلق بضم الخاء. أسعد الناس به أهل الكوفة. يعيش خمساً أو سبعاً أو تسعاً. يضع الجزية على الكفّار ، ويدعو إلى الله بالسيف. ا

۱. فنوحات مکّنبه، ج ۲، ص ۳۲۷.

(رجعنا إلى رواية الينابيع) يخرج على فترة من الدين، ومن أبى قتل، ومن نازعه خذل. يظهر من الدين ما هو الدين عليه في نفسه، ما لو كان رسول الله على حياً لكان حكم به. يرفع المذاهب من الأرض، فلا يبقى إلا الدين الخالص، وأعداؤه مقلدة العلماء وأهل الاجتهاد. فيدخلون كرهاً تحت حكمه، خوفاً من سيفه وسطوته، ورغبة في ما لديه.

يفرح به عامّة المسلمين. يبايعه العارفون بالله من أهل الحقائق، عن شهود وكشف، بتعريف إلهيّ، وله رجال إلهيّون، يقيمون دعوته، وينصرونه، وهم الوزراء. يحملون أثقال المملكة.

قال:

هو السيد المهدي من آل محمد هدو الوابل الوسمي حين يجود

وهو خليفة مسدد. يفهم منطق الحيوان، ويسري عدله في الإنس والجانّ، ووزراؤه من الأعاجم. ما فيهم عربيّ، لكن لايتكلّمون إلّا بالعربيّة. لهم حافظ ليس من جنسهم. ما أعطى الله قطّ. هو أخصّ الوزراء وأفضل الأمناء. ٢

وفي نُسخة أُخرى: ولولا أنّ السيف بيده لأفتى العلماء (الفقهاء خل) بقتله ، ولكنّ الله يُظهِره بالسيف والكرم ، فيطمعون ويخافون ويقبلون حكمه من غير إيمان ، ويضمرون خلافه ، ويعتقدون فيه إذا حكم فيهم بغير مذهبهم (مذهب أئمّتهم خل) أحداً له درجة الاجتهاد ، وأمّا من يدّعي التعريف الإلهيّ بالأحكام الشرعيّة فهو عندهم مجنون فاسد الخيال (انتهى)."

یعنی: از برای خدا خلیفه ای است که بیرون می آید وقتی که زمین پر از ظلم و جور شده باشد، پس پر می کند آن را از عدل و داد. اگر باقی نمانده باشد از دنیا مگر یک روز، خدا آن روز را دراز می کند تا این که حکومت کند مردی از عترت پیغمبر علی که بیعت

۱. در مصدر: (ما عصى).

٢. ينابيع المودة . ج ٣. ص ٣٣٩ ، و نيز رك: فتوحات مكيّع ، ج ٣، ص ٣٢٧ ـ ٣٢٨ .

٣. إلزام الناصب، ج ٢. ص ١٥١.

کرده شود در میان رکن و مقام و مساعد ترین مردم با او اهل کوفه هستند و مال را به مساوات تقسیم میکند و در حق رعیت عدالت میکند و قضایا را می بُرد.

و در نسخهٔ دیگر بعد از ذکر عترت رسول خدا زیاد کرده که: از فرزندان فاطمه است و همنام است با رسول خدا. جد او حسین بن علی است. بیعت کرده می شود در میان رکن و مقام. شباهت دارد در خلقت به رسول خدا و نازل منزلهٔ اوست در خلق و خو. مساعد ترین مردم با او اهل کوفه اند. می ماند پنج یا هفت یا نه سال. جزیه بر کفّار می نهد و مردم را با شمشیر به خدا دعوت می کند.

(برگشتیم به روایت ینابیع) بیرون می آید در زمان سست شدن دین ، و کسی که از اطاعت او سرپیچی کند او را می کشد ، و کسی که با او نزاع کند مخذول می شود. ظاهر می کند از دین آنچه را که دین بر آن بنا نهاده شده در نفس خود ، آنچه را که اگر پیغمبر شخ زنده بود حکم به آن می کرد. مذهبهای مختلفه را برمی دارد و از بین می برد از روی زمین. پس باقی نماند مگر دین خالص که اسلام باشد و دشمنان او مقلدین از علما خواهند بود و کسانی که اهل اجتهادند. پس ایشان از روی کراهت در تحت حکم و فرمان او خواهند آمد از ترس شمشیر وسطوت او و از روی طمع به آنچه که در نزد اوست.

و عموم مسلمانان به ظهور او شاد می شوند و با او بیعت می کنند اهل معرفت به خدا از اهل حقیقت ها ، از راه شهود و کشف به تعریف الهی ، و از برای او مردان خدا یی هستند که به پا می دارند دعوت او را و یاری می کنند او را و ایشان وزیرانی هستند که سنگینی های مملکت را حمل می کنند.

گفت: و اوست سیّد مهدی از آل محمّد و اوست اوّلین باران بهاری ریزنده زمانی که بخشش میکند و اوست جانشین محکم خدا. می فهمد نطق حیوانات را و سریان می نماید عدل و داد او در انس و جن ، و وزیرهای او همه از عجم اند ولیکن تکلّم نمیکنند

۱. سریان: اثر کردن و جاری شدن چیزی در اجزای چیز دیگر.

مگر به زبان عربی. از برای ایشان حافظی است که از جنس ایشان نیست. عطا نکرده است خدا احدی را هرگز مخصوص ترین و زرا و با فضل ترین امین هایی که به او عطا فرموده.

و در نسخهٔ دیگر است که: اگر شمشیر به دست او نباشد، هرآینه علما - یا فقها - فتوا به کشتن او دهند ولیکن خدا باشمشیر او را ظاهر می کند و با صفت کرم. پس، از روی طمعی که می کنند و ترسی که دارند حکم او را می پذیرند در حالتی که ایمان به او ندارند و در اندیشهٔ ایشان مخالفت کردن با اوست و اعتقادشان در حق او این است که او در میان ایشان به غیر مذهبشان یا مذهب امام های ایشان حکم کند از کسی که دارای مرتبهٔ اجتهاد است و امّاکسانی که مدّعی تعریف الهی اند به احکام شرعیه، پس او نزد ایشان دیوانه و فاسد الخیال شمرده می شود.

و در کتاب الزام الناصب، صفحهٔ ۱۹۲، در علائم این اشعار را از محیی الدین نقل کرده است:

لابد للسروم مسمًا يسنزل حَلَباً والترك تحرى أمن نصيبين من حَلَب كم من قتيل يرى في الترب منجدلاً ولا تسزال جيوش الترك سائرة والترك يستنجد المصريّ حين يسرى ويخرج الروم في جيش لهم جلب وتخرب الشام حتى لا انجبار لها ويل الأعاجم من ويل يحلّ بهم

مسدخين اباعسلام و أبسواق يأتوا كراريس من جمع وأفراق في رمستين بدا كالماء مهراق حتى تعلوا بأرض القدس عن ساق في جعفل الروم غدراً بعد ميثاق إلى اللسقاء بسأرقال وأعسناق روم و روس و إفسرنج بسبطراق أ من واد وحل ومن روس و أعناق

۱. در مصدر: (مدجّجين).

۲. در مصدر: (تحشر).

۲. در مصدر: (کرادیس).

۴. در مصدر: (وبطراق).

٥. در مصدر: (وخل).

من كف قيل يقول الحق مصداق روم و روس و إفرنج وبطراق المستقى ببغداد منهم فارس باق إلى خريسان من شرق الأعراق يستجو والا من حكمه باق بالأمن من غير إرجاف وإفراق يكون ويبقى وجهه الباقي ٢-٣

وتنشر الراية الصفراء في حَلَب ي المحلوك الأرض أجمعها يأخذهم السيف من أرض الجبال فلا وتسملك الكرد بغداد وساحلها أفتأتي الصيحة العظمى فلا أحد فتشرب الشاة والسرحان ماءهما والله أعسلم بسعد ذلك مسا

#### ترجمة اشعار:

ناچار است از این که رومی ها در حلب فرود آیند با پرچم ها و شیپور ها در حالتی که بی عفّتی کننده باشند با زنهای ایشان.

و ترک قصد میکند از طرف نصیبین که شهری است از دیار بیعه و از طرف حلب و می آیند در ساختمانهای محکم ایشان مجموعاً و متفرّقاً.

چقدر کشته هایی که در روی خاک افتاده باشد دیده خواهد شد که در آن جایی که گورستان آنهاست و روی خاک می افتند ، خون مانند نهر آب جاری شود.

و همیشه لشکرهای ترک پیشروی خواهند کرد تا وقتی که وارد بیت المقدس شوند و جنگ بر روی ساق خود بایستد.

و ترک از امیر مصر یاری می طلبد بعد از سست شدن بواسطهٔ عهدشکنی کردن رومی ها و لشکر عظیم بر سر آنها فرستادن و قوی می شود.

۱. دو بیت اخیر در مصدر نیست.

۲. در مصدر: (بغداداً وساحتها).

۳. در مصدر:

<sup>(</sup>والله أعلم بعد ذلك ما ذا يكون و يب قى ذو الوجود الواحد الباقي) ٢. الزام الناصب، ج ٢. ص ١٥٤.

و رومی ها بالشکر گرانی بیرون می آیند با هیاهو و غوغا و وسایل و مهمّات جنگی با نهایت شتاب و عجله و شدّت عمل.

و شام را خراب می کنند بنحوی که جبران پذیر نباشد رومی ها و روسی ها و فرانسه ای ها با هزاران سرهنگ ها و مردان جنگی.

وای بر عجمها از عذابی که به آنها وارد می شود از نبرد کردن و در گِل فرورفتن و از شدّت عمل روسیها!

و باز کرده می شود پرچمهای زرد \_ یعنی: نـژاد زردپـوست \_ در حـلب بـه دست گوینده ای که گفتار او مصداق حق و واقع است.

ای وای از جنگی که برای همهٔ پادشاهان روی زمین روی خواهد داد از روم و روس و فرانسه و بطارقه ۱.

از زمین کوهستانها شمشیر بر آنهاکشیده شود بنحوی که در بغداد از ایشان سواری باقی نماند.

و مالک می شود کُرد بغداد و ساحل آن را تا خراسان از قسمت شرقی عراق. پس از آن صیحهٔ عظیمی به گوشها می آید که نجات برای احدی نباشد و به حکم خداکسی باقی نماند.

در آن وقت گوسفند و گرگ با هم از یک آب بیاشامند در کمال ایمنی، و ترس و لرزه از یکدیگر بر آنها رو ندهد و با هم مأنوس و از یکدیگر جدا نشوند.

و خدا داناتر است كه بعد از آن چه خواهد بود و باقي مي ماند ذات خداي باقي.

### گفتار هفتم

شمس المعارف الكبرى، تأليف شيخ احمد بن على بونى، متوفّاي سال ششصد

۱. بطارقه: جمع بطریق که در قدیم به قائد و پیشوا و فرمانده ارتش روم گفته می شده است. به معنی فسرمانده عالی رتبه نیز آمده است.

و بیست و دو هجری قمری، در جزء سوم آن کتاب گفته:

وهذه تحفة قدسيّة ، وفيحه مسكيّة ، لمن يتولّى مِصر من الملوك والوزراء ، بطريق التلويح والتصريح ، وما يحدث في كلّ قرن من الفتن والحروب إلى آخر الزمان .

### وهی هذه:

سبحان ذي السلك الأعز الأحما المسانح المسانع ذي العطايا مسقتم الأرزاق ومسبدع الدول محمد الهادي نبئ الساعة وهــو الذي يــخبرنا عــن ربّــه يا سائلي عن مبهمات الأمرا أبديكم رمسزأ عسلى التسوالي فسهاكم سرراً مسصوناً مكتتم أعسني عليّاً ابن عمّ المصطفى وقال: يا أهل العراق طرًأ وأوسع المقام والمقالا فخذ من القولِ النفيس ما بدا عين وكاف دال، ثم ميما وخلقت بالدال نون حكمت 

القادر القاهر مولى النعما عالم الأسرار مع الخفايا ومرسل البادي الرسول المكتفل وصاحب البراق والشفاعة مسمًا رأى ومسا دنسى من قربه وعسن وُلاة يسحكمون مصراً فسى نظم كمل سلك حرف والي عسن غير ذي لُبِّ وعقل لم يتم عـن فـاضل ليثٍ إمـام حِـبرٍ من العلوم قد حوى لما خفا أخبركم عن حادثات تترى مسبيًّناً في قوله أحوالاً وحلّ رمزى لِتَنَل طُرق الهُدى تـــحلّلت ذا خــلف ذا عــقيم وبسعدها نسقش رمسوز انتظمت زوج و فـــرد کـــلّها مــرقومة

١. در نسخه بالاي اين كلمات نوشته شده: (ثمّ ها و ميم ، خل).

اليا تملى بالتُّرك مصر مدّة لصفد عم الميم من قاف يتم بالفرد أياماً وأعواماً يلم بخارجي الشرق ثم لايصل بالفرد أيامأ وأعوامأ يلم يــــتم بـــالأيّام لا أعـــواماً من بعده خلف بنا مكيدة ثم يلى الألف يعود حاكمة وحكمها ذال مسن الشهور وبــــعد بــــاءٍ بـــالخفق أمـــرأً ا يقوم منها اليا٢ وجيم غالبة والفاء منها بالألف لاتبقى فيتخلف مسنها أمرر عدة ويكسر العمة وابسن الزوجمة فيا له من قاتل ما أجوده حسير الذراعين به علامة وحكمه بالفرد فسى الأعسوام وبعد با ياء وثم قاف وبــــعد شـــــين ثـــمَ لام وألف يـــقاتل الإفــرنج يـاء سين 

والسين منها ثم ذال بعده بابتداء الغرب بالغرب اختتم والفاء منهل دمشق ينجلي مصرأ وفي حال الرجوع ينفصل مِن نسل عبّاس استعان وحكم ئے یہ یہ شین یہلی مسقاماً وقدد ترى أيامها سعيدة والتا يليها للبلاء دائمة والألف فيسمى العدد المتقدور فيى ستّة وعشرة وندراً تحلف عنها والمراد طالبه لكـــنها تـطلب عـوداً حـقاً ئے پہلی خاء وشین بعدہ والجميم تأتمي خميفة مموهوجة ذى سيرة سديدةٍ مُسدَّدة وواسع الصدر وفيه شامة واحكم له بالزوج فسي الأيّام لطول مدة كلها اعتساف والعين لم يبق لها من معتسِف ويسحكم الأسسرار كسرتين صيرت الشام لها طراً وطن

١. در نسخه بالاي اين كلمات نوشته شده: (ياء من خفيّ الأمرا، خل).

۲. در نسخه بالاي اين كلمه نوشته شده: (البا، خل).

مــحالفاً مــخالفاً وقـاضياً ومـعه جـمع مـن الأنام مـا نـالها مـن صعبة الوباء هــذا وأن يـبقى بـها سـروراً والبـحر أغـراق بكـل ثـغر مــلوكنا قــد جـمعت الشـملا فــذاك في الجفر الكبير واجد وقــل مـنها أن بـدا أن يـضف والقـصد إظـهار الذي فيه كـمن والشـرائـر والشكـر شه تــعالى وكـفى والشكـر شه تــعالى وكـفى عــلى النـبى المـصطفى والآل

والطاء في الشهبا يراها عاصياً ويسنزل الحرب بأرض الشام واحرة قلبي لَعلى الشهباء ومن يسعش حقاً يرى أموراً والنسيل لاشك خراب مصر وليس فسي هسذا نسظام إلا وأن تسرد صفات كل واحد وبين أبناء الحروف خلف وكم حروب و خلاف وفتن والحكم ش العسلي القادر والمحلك ش العطيم ذي الوفا في الصلاة والسلام العالي

### و منه أيضاً

وجاه وعز والماوك المكارم سليم ثناه في شماخ الجماجِم بأنّ لها ملكاً مبيد المعاصم عليه لواء النصر بالنصر قائم يليكم زمان النحل قل للمطاعم شريف من آل البيت للكفر حاسم يسمد أمام الجيش دوم الصوارم وليس عليك البأس يوم التطائم تجود بما فيه كجود النعائم

فروح و ريادان و عسر مهناً نبيئُك عن عشمان آل شماخة أتى عن ولي الله فيها تواتر يكون له وقت بوقت من آخر ويعد تمام العز عز مقامهم محمد المهدي أم كتابه سناجقه بالنصر تخفق دائماً يعيش زماناً في الأنام مؤثراً ودام لك التمكين ما دمت قائماً

۱. بالای این کلمه در نسخه نوشته شده: (نظمت، خل).

# گفتار هشتم

شمس المعارف الكبرى، جزء سوم، نقل كرده است از يحيى بن اعقب معلّم السبطين اشعارى راكه در آن خبر داده است از وقايعى كه واقع مى شود تا قيامت و صاحب شمس المعارف در آن كتاب و ديگران در كتب ديگر كه از آن جمله است سليمان بلخى در ينابيع المودة چنين روايت كرده اند كه: جبر ئيل نازل شد بر پيغمبر اكرم على و دو عدد سيب از سيب هاى بهشت براى آن حضرت آورد و حضرت امام حسن و حضرت امام حسن و حضرت امام حسن هدر نزد آن حضرت حاضر بودند. پس آن جناب هر يک از سيب ها را به يكى از ايشان عطا فرمود. پس آن دو بزرگوار آن سيب ها راگر فتند و به معلّم خودشان عطا كردند. پس معلّم خورد آنها را. پس خداى تعالى حكمت و مغيبات را بر زبان او على كردن سر بو ورد آنها را. پس خداى تعالى حكمت و مغيبات را بر زبان او جارى كرد. پس خبر او به پيغمبر الله و شرمود: اى پسر اعقب! پيش بيا و عقب برو ؛ زيرا كه فاش كردن سر پروردگارى حرام است.

و این حکایت در نزد علمای عامّه به سرحد استفاضه رسیده، او از جمله اشعار او در این موضوع این اشعار است که در شمس المعارف نقل کرده:

رأيت من الأسرار عبيب حالٍ

بسما قد أنزل الرحمن حقاً
ففي بغداد يظهر عن قريب
عددهم تسعة وثلاثون شخصاً
يكون مغلقاً عشرين عاماً
إذا ما جاءهم العزل حقاً
وجاءت خيل بربر ليس تحصى

وأسباب سيئظهرها مسقالي يكون بحكم ربّي ذي الجلال مسن الخلفاء ملوك ذو فعال مسن الخلفاء ملوك ذو فعال شمّ يستقرضون كلاً باحتمال وأربعة على سير الليالي تسملكها البلاد بلا مجال لهم عدداً كثيراً كالرمال فسلا حسن منيع ولا قلال

١. ينابيع المودّة، ج ٣، ص ٢١٩.

تـــقلّب فـــوق رحــلٍ كـالمقال وقد كانت من أرباب الجمال وتـــرتجع الهـــزيمة بــالشمال ومـــــاذا يـــــــلقيان مـــــن القـــتال يكسون عسليهم عسظم اغستلال ولا لحــــــماتِهم غــــير الزوالِ له ذُنَب كــــمثل الرمــــح عـــال سيتملك للسواحل والقلال كسما تسعلو الغسيوم عملي الجمال أتـــوها هــــاربين مــن القــتال فـــويل للســـواحــل والرمــال له تـــبكى المـــلائكُ بـابتهالِ ولا يسقدر عسلى الماء الزلال ومـــا يـــــلقون مــــن جــــور النــــوال لأهل الشام من ملك الضلال ل\_حاهم مـــثل أذنــاب البـغال وقد مسزجوا الحرام مع الحلال عملى عمجل سيملك لا محال وكــــم داع يــــنادي بــــابتهال ويــــملك الشـــــام بــــــلا قـــتالِ ويسنفق مسالَه فسي كسلَّ حسالِ إلى حلب ملهّاة الكيال (الكمال، خل) وكلُّ فساض من حدَّ المسالِ

وكسم تسبى هنالك من ذرار وكسم مسن محسرة ذهبت بسحزن ودقــــياس ســـيقتل بـعد هــذا فسيا أتسفأ عسلى خسكب وحمص وفسسى ضرباته شمىء عمجيب فليس لجمعهم فيه إثبات ويسظهر فسي السماء عظيم نجم فستلك دلائسل الإفرنج حقاً وعكّــــا ســـوف يـــعلوها جـــيوش ويسلطخ دورهما بدماء قموم وتسفتح رمسلة البيضاء حقأ وبـــعد القــدس ذا يــوم عــظيم ويسبقى نسهر كنعان غسطأ فسيا ويسل لحسران وحمص فسويل، شم ويل، شم ويل إذا مسلك البسلاد طغاة رجس إذا حسفوا شسواربسهم وقسقوا وضيتنت الشياب ووشعوها إذا مسا جساءهم الغربي حقاً ويــــفتتحونها مــــن غــــير شكُّ ومسحمود سيظهر بعد هذا تصطيع له حصون الشام كللاً ويسظهر من بلاد الروم جيشاً بـــــه روس و بــــدغلة و روم

ضياع الشام مقفرة خوال تريد النهب من بعد القتال على أعقابهم زعج الشوال (الثكال) وحصصناً ذات أبسراج طسوال مـــقام بــعد أوقـات المَـطالِ يكـــون عــــليهمُ مـــنه وبــال ورقِّعت القــتال عــلى العــوال ف\_ترمى ب\_البيوت وبالقلال سيقتل فيه شبان الرجال مـن الهـندى مـحكمة الصقال وفي الشام ليظهر قسبح حال فكـــم دور مـــقلّبة الأعـــالى ع\_لى خَـلب مـعاندة الزوال م\_لوك الأرض كاسرة الفعال صلة الفجر ملتحم القتال ويسرتفع الصليب عملى العوالي كذا الشيطان في ذاك المقال سيوى رجل وحيداً باختلال فــــيختلفان فـــــى قــــيل وقـــالِ إلى أقصى الخصفايا باقتلال بحيث كان جبينه نور الهلال سيملك للسبلاد بسلا محال وتأنسه الوحوش من الجبال

وينزل من مغاربها و تنضحي وتمهدف نسحرهم عُسربُ وتُسركُ وتسرجمع عسكسر للسروم عمصرأ وتعمر شيزر ربصاً وسوراً ولا إسكارم فيها بعد هذا ويـــوم فــــى خـــماه أي يــوم إذا رفيعوا البناء وشيدوها يـــهب عــليهم الرحــمن ريــحأ ويـــوم عـــندنا مـــنه عــظيم يبيض كالعقارب مرهقات وأمّا السيل يظهر عن قريب فكم في السيل من جسد غريق ومسختلفات رايسات ثسلاث يكـــون لقــاهمُ يــوم الثـــلاثا سينطرد عسلوج الروم عسنها يــنادي صــائحاً بــالقول صــوتاً ويــــرتجعون فـــى جـــمع غـــضابأ ولا يسرجع لأرض الروم مسنهم وتمسركيّاً ومصصريّاً جمعاً يظل السيف في المصرى قتلاً ومـن الحسـين إذاً ليـرون شخصاً ف\_\_تلك دلائ\_ل المهدى حقاً ويسخضر القصيب بسراحتيه

ويسمحي الكفر مسنها والضلال تسلمها البرية بالكمال يـــقسم مــالها كــيلاً مُكــال وعشروناً مصضاعفة النوال إلى الشامين في ملك ومال وصـــورته حــــديث لم يســال شـــهور ســبعة عــدد الكــمال ويسقترح البسرية بسالدلال ولا يسبقي لهسم فيها مجال كَسِرب طاق من حدّ المسال ولا سيحان والدجسلا الشقال وبحر سؤيمة من ماء خال ي عود و ي جذبوا ورق الجال يُســـيل لحـرها الصـخر الثـقال فيحرق حروها شجر الجبال فيتفنى الوحش والطير الوبال يسروى الأرض بسالماء الزلال ولا زرع يــــعود و لا غــــلال ولا غـــــــــدّ يــــــعود ولا مآل ولا فصضل يصعود ولا نصوال ولا زوج يــــــفرّح بـــــالعيالِ وأخسبت أمسة وأشسر حال كما يبدو الحريق بالاشتعال مسن الطاعون والعلل الشقال

تـــطيع له البـــلاد ومــن عــليها ويأتسى بالبراهين اللواتسي ورومـــــية ســـــيفتحها وقُسـطأ يكـــون مـقامه عشـرون عـاماً هـــناك الأعــور الدجّــال يأتــى مسعه جَـبَل عـظيم مـن ثـريد يكون مقامه في الأرض حتماً ويــــقتله المســــيح بأرض لُـــدٍّ ويسقتل جنده فى كلّ قطر ويأجـــوج و مأجـــوج ســيأتوا فسلا نهر الفرات لهم يكفي ولا نسهر الشام ونيل مصر ويسرعون النسبات فلانسبات وأمّـــا الشـــمس تـطلع مـن غـروب تـــقيم ثــــلاث أيُــــام تــماماً وقاع البحر يظهر غير شكُّ وتـــنقطع الغـــيوم ولا سـحاب ولا شـــاة ولا نُـعة رتـاع ويسنقطع المسعين فسلا مَسعين ولا بُــــــــر يـــعود ولا زكــــاة ولا وَلَـــدُ يـــبرُ بـــوالديـــه دلائـــل أصـعب الأوقــات دهــرأ ويشــــتغل الخــراب بكــل أرض وتـــخرب مكّــة وديــار صـنعا

وتببقى دورُها قفراً خوالي ومُدن السِّند بالريح الشمالِ يكون بحكم ربِّي ذي الجلل وتــخرب طــيبة وديــار هَــيب وتــخرب مــوصل وديــار بكــر وقـــال مــعلم السـبطين حــقاً:

### اشعار دیگر یحیی

ينابيع المودّة ، صفحة ٣٤٧ ، قال يحيى بن أعقب معلّم السبطين :

فستبدوا عسجائب مسنكرات بسين آل النسبي وأطسول حسزني يسوم صفين لو عسقلت عسلما وعسلى كسربلا مقام شنيع دهر وتسرى السيد العسزيز ذليسلا بسعدها تسملكها الأعساريب ويسعم الشسام جسوراً إلى أن وبعشرين من مؤرّخة التسعين وبعشرين من مؤرّخة التسعين أسمر اللون مشرق الوجه بالنور وتطيع البلاد من مشرق الأرض وتطيع البلاد من مشرق الأرض وتسرى الذئب عند الشاة ترعى يحكم الأربعين في الأرض ملكاً قسال معلم السبطين حقاً:

9

۱. در مصدر: (تملك).

٢. ينابيع المودّة، ج ٣. ص ٢١٩.

# گفتار نهم

ینابیع المودّة، صفحهٔ ۳۹۰، نقل کرده است از شیخ صدرالدین قونوی در شأن مهدی الله:

على رغم شيطان ليمحق به الكفرا ويسمتد مسن ميم بأحكامها يدري خيار الورى في الوقت يخلو عن الحصر بسيف قوي المتن علك أن تدري تعين للدين القويم على الأمر بكل زمان في مطيّاته لايسري خفاء وأعلاناً كذاك إلى الحشر ونقطة ميم منه أمدادها يجري عليه إله العرش في أزل الدهر وذو العين من نوابه مفرد القصر بلغت إلى مد مديد من العُمر إلى ذروة المجد الأثيل على القدر إلى درسوم الشريعة بالأمر الله بنصهم المثبوت في الصحف الزبر

يستوم بأمسر الله فسي الأرض ظاهراً يسؤيد شسرع المصطفى وهو ختمه ومسدته مسيقات مسوسى وجنده على يسده مسحق اللسئام جميعهم حسقيقة ذاك السيف والقائم الذى لعسمري هسو الفسرد الذي بان سرّه تسمى بأسسماء المسراتب كلها أيس هسو النسور الأتم حقيقة أيس هسو النور الأتم حقيقة يفيض على الأكوان ما قد أفاضه فسما تسمّ إلّا المسيم لا شسيء غيره فسما تسمّ إلّا المسيم لا شسيء غيره فسو الروح فاعلمه وخذ عهده إذا ما تسدره إلا ألفًا بسحكمة ولمسا قسدره إلّا ألفًا بسحكمة بنا قال أهل الحلّ والعقد واكتفى هبنا قال أهل الحلّ والعقد واكتفى

۱. در مصدر : (على رغم شيطانين يمحق للكفر ).

۲. در مصدر: (في مظاء له).

٣. در مصدر: (فما ثم).

۴. در مصدر: (وما قدره إلا ألوف).

٥. در مصدر : (بذا قال أهل الحلُّ والعقد فاكتفى).

۶. در مصدر: (في صحف).

يكون بدور جامع مطلع الفجر وجسمع دراري الأوج فيها مع البدر مسحمة المسبعوث بالنهي والأمر وما أشرقت شمس الغزالة بالظهر صلاة وتسليماً يدومان للحشر أ

فإن تبغ ميقات الظهور فإنه بشمس تمدّ الكلّ من ضوء نورها وصلً على المختار من آل هاشم عصليه صلاة الله مادام بارق وآل وأصحاب أولي الجود والتقى

# گفتار دهم

ينابيع المودة، صفحة ٣٨٩ گفته است: وقال الشيخ الكبير عبد الرحمن البسطامي صاحب كتاب درة المعارف قدس الله سرّه -:

بمكة نحو البيت بالنصر قد علا سيأتي من الرحمن للحق مرسلاً ويمعو ظلام الشرك والجور أولاً خليفة خير الرسل من عالم العُلا ويطهر عدل الله في الناس أولاً وفي كنز علم الحرف أضحى محصلاً

ويخرج حرف الميم من بعد شينه فيهذا هو المهديّ بالحقّ ظاهراً ويسملاً كلّ الأرض بالعدل رحمة ولايته بالأمر من عند ربّه فيظهر ميم المجد من آل أحمد كما قد روينا من على هو الرضا

### گفتار یازدهم

ينابيع المودة، صفحة ٣٨٩، گفته است: قال الشيخ الجليل عبد الكريم اليماني - قدّس الله سرّه -:

وفي يمن أمن يكـون لأهـلها إلى أن ترى نور الهداية مقبلاً

۱. روى اين كلمه در نسخه نوشته شده: (لاح. خل).

٢. ينابيع المودة، ج ٢، ص ٣٤٣، و نيز ر. ك: الزام الناصب، ج ٢، ص ١٥٢ - ١٥٣.

٣. ينابيع المودة، ج ٢، ص ٣٣٧، و نيز ر . ك : إلزام الناصب، ج ٢ ، ص ١٥٢.

ومن آل بيت طاهرين بمن علا بسنّة خير الخلق يحكم أوّلاًا

بميم مجيد من سلالة حيدر يسمّى بمهدي من الحقّ ظاهر

# گفتار دوازدهم

إلزام الناصب، صفحة ١٩٢، قال: وعن أبي هلال المصريّ أستاذ محيي الدين:

وغالوا في البغال وفسي السروج

إذا حكم النصاري في الفروج

فــقل للأعــور الدجّـال: هــذا زمانُك إن عزمت عـلى الخروج ٢

مؤلّف فقير گويدكه: غالب اين اشعار از روى استخراجات جفري است به قاعده های محیی الدین عربی که بعض از آن قبلاً ذکر شد و علم جفر علمی است اساسي و قواعد مضبوطهاي دارد و علمي است قديم. محيى الدين در كتاب در مكنون و جوهر مصون از ابوذر غفاري چنين روايت كرده كه گفت: گفتم به رسول خدا عليه كه:

أيّ كتاب أنزل الله على آدم؟ قال: كتاب المعجم. قلت: أيّ كـتاب كـتاب المعجم؟ قال ﷺ: ا ب ت ث إلى آخرها، وقد تكلُّم آدم ﷺ تسعمائة لغة أفضلها العربيّة، وعاش ﷺ تسعمائة وثلاثين سنة، ثمّ ورث من بعده علم الحروف ابنه شيث ﷺ، وهو نبيّ مرسَل، وأنزل الله عليه تسعين وهو وصيّ آدم ﷺ ووليّ عهده، وهو الذي بـني الكـعبة بالطين والحجر، وله سفر جليل الشأن في علم الحروف. اجتمعت به، وقرأته عليه، وعنه أخذت هذا المثلّث العظيم الشأن الذي لايعلم قدره إلّا من خصّه الله تعالى بالاطّلاع على أسرار الحروف، ورأيته بمكّة، وحلّ لي ما أودعه في سفره في سنة (۶۴۶) (۴۲۶ خل)، وهذا المثلُّث قد ذكر فيه أسرار بديعة، وإشارات رفيعة، وهو رابع كتاب كان في الدنيا في علم الحروف، وعاش على تسعمائة واحد سنة (والمثلُّث هذا).

۱. همان.

٢. إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٥٢.

### و بنا بر نسخهٔ دیگر :

| 191 | 891  | 479 |
|-----|------|-----|
| 409 | 7771 | ٣   |
| ٣۶  | 797  | 754 |

| ۲۳۸ | • ۲9 | 475 |
|-----|------|-----|
| 419 | 7771 | ۰۴۳ |
| ۰۳۶ | 477  | 774 |

اين نسخه غلط است

این نسخه صحیح است

ثمّ من بعده ورث علم الحروف أنوش، ثمّ قينان، وإليه ينسب العلم القينانيّ، شمّ مهلائيل، ثمّ بارد، وفي زمانه عبدت الأصنام، ثمّ إدريس، وهو نبيّ مرسَل، فأنزل الله عليه ثلاثين صحيفة، وإليه انتهت الرياسة في العلوم الحرفيّة والأسرار الحكميّة واللطائف العدديّة والإشارات الفلكيّة، حتّى يقال: إنّه أوّل من كتب بالقلم، وقد ازدحم على بابه العلماء، واقتبس من مشكاة أنواره سائر الحكماء، وقد صنّف كتاب كنز الأسراد وذخائر الأبراد، وهو خامس كتاب كان في الدنيا في علم الحروف، وعلّمه جبرائيل على علم الرمل، وبه أظهر الله نبوّته، وقد بنى اثنين وسبعين مدينة، وتعلّم منه علم الحروف الهرامسة، وهم أربعون رجلاً، وكان أمهرهم أسقلينوس الذي هو أبو الحكماء والأطبّاء، وهو أوّل من أظهر الطبّ، وهو خادم نبيّ الله إدريس عليه الصلاة والسلام وتلميذه.

ثمّ ابنه متوشلخ، ثمّ ابنه لامك، ثمّ ابنه نوح عليه الصلاة والسلام -، وله سفر جليل القدر في علم الحروف، وهو سادس كتاب كان في الدنيا، ثمّ أرفحشد، ثمّ ابنه شالخ، ثمّ ابنه غابر، وهو نبيّ الله هود عليه الصلاة والسلام -، وهو نبيّ مرسَل أنزل الله عليه عشرين صحيفة، وهو أوّل من تكلّم في علم الوفق، وقيل: إنّه وضع مربّع مائة في مائة في أساس مكّة مرتزفها الله تعالى -، وله سفر عظيم القدر رفيع الشأن، وضعه في علم الحروف، وهو سابع كتاب كان في الدنيا في علم الحروف. قرأته عليه رسالته، وسألته عن مسألة عرفني بها في سنة ستّمائة وتسع وعشرين، ثمّ قالع، ثمّ ابنه يقطر، وهو قاسم الأرض بين الناس، ثمّ ابنه صالح نبيّ الله عليه الصلاة والسلام -، ورث علم الحروف، ثمّ أرغو بن قالع المذكور ورث علم الحروف، ثمّ ابنه أسروع، ثمّ ابنه ناحور، ثممّ ابنه تارخ، ثممّ ابنه المذكور ورث علم الحروف، ثمّ ابنه أسروع، ثمّ ابنه ناحور، ثممّ ابنه تارخ، ثممّ ابنه

إبراهيم الله وهو نبيّ مرسل، أنزل الله عليه عشرين صحيفة، وهو أوّل من تكلّم في علم الوفق، وقيل: إنّه وفق القاف في أساس الكعبة المكرّمة، وله سفر عظيم القدر، وهو ثامن كتاب كان في الدنيا في علم الحروف، ثمّ ابناه إسماعيل وإسحاق الله في فأمّا إسماعيل هو أب العرب، وهو أوّل من تكلّم بالعربيّة، وأمّا إسحاق فإنّه أبو بني إسرائيل، ثمّ ابنه يعقوب في ثمّ ابنه يوسف، وهو أوّل من وضع القرطاس، ثمّ موسى في وهو نبيّ مرسل أنزل الله عليه التوراة، وهو من أولي العزم، وعلّمه علم الكيمياء، وكان أعلم الناس في عصره بأسرار الأوفاق، وقد وضع الوفق المسدّس على صحيفة من ذهب، واستخرج بها تابوت يوسف من نيل مصر، وبذلك أمره الله تعالى.

ثمّ يوشع بن نون ﴿ ، ثمّ إلياس ، ثمّ حزقيل ﴿ ، وقيل : زردشت الآذربايجانيّ أخذ علم أسرار الحروف من أصحاب موسى ، ثمّ أخذ عن زردشت جاماسب الحكيم ، وهو أكبر أصحابه ، ثمّ داود ﴿ ، ثمّ ابنه سليمان ، ثمّ آصف بن برخيا ، وهو وزير سليمان ، ثمّ أشعيا ، ثمّ أرميا ، ثمّ عيسى ﴿ ، ثم محمد ﴾ وصحبه .

قال الإمام الحسين بن عليّ - رضي الله عنهما - الشهيد: العلم الذي دعى إليه المصطفى على علم الحروف وعلم الحروف في لام ألف، وعلم لام ألف في الألف، وعلم الألف في النقطة، وعلم النقطة في المعرفة الأصليّة، وعلم المعرفة الأصليّة في علم الأزل، وعلم الأزل في المشيّة في غيب الهويّة، وهوالذي دعى الله إليه نبيّه على بقوله: ﴿ فَاعلَم أَنّهُ لا إِللهَ إِلّا اللّهُ ﴾ (، والهاء في ﴿ أنّه ﴾ راجع إلى غيب الهويّة.

وقال بعض العلماء: علم الحروف من معجزات إبراهيم ﷺ، ثمّ الإمام عليّ -كرّم الله وجهه ورث علم أسرار الحروف من سيّدنا ومولانا رسول الله ﷺ، وإليه أشار بقوله: «أنا مدينة العلم وعليّ بابها. فمن أراد العلم فعليه بالباب» ٢، وهو -كرّم الله وجهه - آخر الخلفاء

۱. سورة محمّد، آية ۱۹.

۲. ر.ک: معجم کبیر طبرانی، ج ۱۱، ص ۵۵؛ مستدرک حاکم، ج ۳، ص ۱۲۶ ـ ۱۲۷: امالی شیخ طوسی، ص ۱۵۹، ضمن حدیث ۱۱۷۲؛ شواهد التنزیل، ج ۱، ص ۱۰۴ ح ۱۱۸ و ص ۴۳۲. ح ۴۵۹؛ بحارالأنوار، ج ۲۸. ص ۱۹۹، ضمن حدیث ۶ و ج ۴۰، ص ۷۰، ضمن حدیث ۱۰۴ و ....

كما كان النبي الله آخر الأنبياء، وقد ورث علم الأولين والآخرين، وما رأيت في من اجتمعت بهم أعلم منه، وقد أظهر أحكام اللفظ بقوله: الفاعل مرفوع، والمفعول منصوب، والصفاف إليه مجرور، وقد تكلّم بالطالع والغارب، والوتد والمتوسّط، وقال: الكيميا أخت النبوّة، وأس الفتوّة، وعصمة المروّة، وقال حكرم الله وجهد ـ: الفقه للأديان، والطبّ للأبدان، والهندسة للبنيان، والنجوم للزمان، وقال ابن عبّاس في: أعطي عليّ تسعة أعشار العلم، وإنّه لأعلمهم العشر الباقي آ، وهو أوّل من وضع مربّع مائة في مائة في مائة في الإسلام، وقد صنّف الجفر الجامع في أسرار الحروف، وفيه ما جرى للأوّلين وما يجري للآخرين، وفيه اسم الله تعالى الأعظم، وتاج آدم، وخاتم سليمان، وحجاب آصف، وما زال يعرفون أسرار هذا الكتاب الربّانيّ، واللباب النورانيّ، وهو ألف وسبعمائة مصدر المعروف بالجفر الجامع والنور اللامع، وهو عبارة عن لوح القضاء والقدر، والناس مختلفون في وضعه وتكسيره. فمنهم من وضعه بالتكسير الحرفيّ، وهو الإمام جعفر الصادق في وهو مذهب يخرج جميع المطالب والأسماء، ومنهم من وضعه بطريق التركيب العدديّ، وهو مذهب سامور الهنديّ، وكلّ طريقه موصلة إلى الغرض المطلوب والشأن المرغوب.

ثم الإمام الحسين الله ورث علم الحروف من أبيه، ثم ورثها زين العابدين ، ثم الإمام محمد الباقر ، ثم ابنه الإمام جعفر الصادق ، وهو الذي غاص في أعماق أغواره، واستخرج دررَه من أصداف أسراره، وحل معاقد رموزه، وفك طلاسم كنوزه، وقال الإمام جعفر الصادق ، علمنا غابر ومزبور، وكتاب مسطور، في رق منشور، ونكت في القلوب، ومفاتيح أسرار الغيوب، ونقر في الأسماع لاينفر منه الطباع، وعندنا

١. ر. ك: تحف العقول، ص ٢٠٨؛ كنز الفوائد، ص ٢٤٠؛ معدن الجواهر، ص ١٢٨، ح ١٤١؛ أعلام الديس في صفات المؤمنين، ص ٨٣، بحارالأنوار، ج ١، ص ٢١٨، ح ٢٢ و ج ٧٥، ص ٢٥، ح ٥٢.

ر. ک: مناقب آل ابسی طالب ﷺ، ج ۱، ص ۳۱۱؛ اُسد الغابة، ج ۴، ص ۲۲: مطالب السؤول في مناقب آل الرسول ﷺ، ص ۱۷۰؛ کشف الغمّة، ج ۱، ص ۱۱۴؛ ذخائر العقبی، ص ۷۸: جواهر المطالب في مناقب الإمام على ﷺ، ج ۱، ص ۱۹۴؛ بحارالأنوار، ج ۴۰، ص ۱۴۷ و ۱۷۹.

فقوله: «علمنا غابر» أشار به إلى العلم بما مضى من قرون الأنبياء على وكلّ ما كان من الحوادث في الدنيا، وأمّا «المزبور» فإنّه أشار به إلى المسطور في الكتب الإلهيّة والأسرار الفرقانيّة المنزلة من السماء على المرسلين والأنبياء -صلوات الله عليهم -، وأمّا «الكتاب المسطور» فإنّه أشار به إلى أنّه مرقوم في اللوح المحفوظ، وأمّا قوله: «نقر في الأسماع» فإنّه أشار به إلى أنّه كلام على وخطاب جلى، لاينفر منه الطبع، ولا يكرهه السمع؛ لأنَّه كلام عذب يسمعونه ولا يرون قائلَه، فيؤمنون بالغيب، وأمَّا «الجفر الأبيض» فإنّه أشار به إلى أنّه وعاء فيه كتب الله المنزلة وأسرارها المكنونة وتأويلاتها، وأمّا «الجفر الأحمر» فإنّه أشار به إلى أنّه وعاء فيه سلاح رسول الله ﷺ، وهو عند من له الأمر، ولا يظهر حتى يقوم رجل من أهل البيت، وأمّا «الجفر الأكبر» فإنّه أشار به إلى المصادر الوفقيّة التي هي من ألف با تا ثا إلى آخرها، وهي ألف وفق، وأمّا «الجفر الأصغر» فإنّه أشار به إلى المصادر الوفقيّه التي هي مركّبة من أبجد إلى قـرشت، وهـي سبعمائة وفق، وأمّا «الجامعة» فإنّه أشار به إلى كتاب فيه علم ماكان وما يكون إلى يوم القيامة، وأمّا «الصحيفة» فهي صحيفة فاطمة رضى الله عنها ـ؛ فإنّه أشار بها إلى ذكر الوقائع والفتن والملاحم وما هو كائن إلى يوم القيامة، وأمّا «كتاب على » فإنّه أشار به إلى كتاب أملاه رسول الله على من فلق فيه \_أى: من شق فمه ولسانه المبارك، وكتب على، وأثبت فيه كلّ ما يحتاج إليه من الشرائع الدينيّة والأحكام والقضايا، حتّى فيه الجلدة و نصف الجلدة.

والجفر من حيث اللغة فإنَّه رقَّ الجدي، وقال جعفر الصادق أيضاً: ومنَّا الفرس الغوَّاص

۱. ر.ک: کافی، ج ۱، ص ۲۶۴، ح ۳: ارشاد، ج ۲، ص ۱۸۶: روضة الواعظین، ص ۲۱: احتجاج، ج ۲، ص ۱۲۴: احتجاج، ج ۲، ص ۱۲۴: الخرائج والجرائح، ج ۲، ص ۱۸۹۳: کشف الغمة، ج ۲، ص ۲۸۳: عوالی اللآلی، ج ۴، ص ۱۲۴: الزام ص ۱۱۹، ح ۱۴۱: الزام ص ۱۲۹: الزام الناصب، ج ۱، ص ۲۱۲ و ج ۲، ص ۱۵۰.

والفارس القنّاص. الفاهم هذا اللسان الغريب، والبيان العجيب، وقيل: إنّ الجفر يظهر في آخر الزمان مع الإمام محمّد المهديّ، ولا يعرفه على الحقيقة إلّا هـو على، وكان الإمام عليّ عليّ من أعلم الناس بعلم الحروف وأسرارها، وقال: سلوني قبل أن تفقدوني؛ فإنّ بين جنبيّ علوماً كالبحار الزواخر. ٢

#### ترجمهٔ كلمات محيى الدين و حديث ابوذر غفارى:

ابوذر گفت: گفتم به رسول خدا ﷺ که: چه کتابی فرو فرستاد خدا بر آدم؟ فرمود: كتاب معجم بود. گفتم: كتاب معجم چه كتابي بوده ؟ فرمود: اب ت ث تا آخر آن و آدم ﷺ به نهصد لغت تكلّم مي كرد كه افضل آن لغتها لغت عربي بود و نهصد و سي سال عمر كرد. پس از او پسر او شيث الله وارث علم حروف شد و او پيغمبر مرسل بود و خدا بر او نو د صحیفه فرستاد و او وصی آدم و ولیعهد او بود و اوست کسی که خانهٔ كعبه را با سنگ و گل بناكرد و براي او كتاب با جلالي بود در علم حروف و من با او جمع شدم و كتاب او را بر او خواندم و از او تعليم گرفتم مثلّث عظيم الشأني راكه قدر آن را کسی نمی داند مگر آن که خدا او را به آن مخصوص گر دانیده باشد که مطّلع بر اسرار حروف باشد و من در مکه او را دیدم و حل کرد برای من آنچه راکه به و دیعت در کتاب خود گذارده بود در سال ششصد و چهل و شش (بنا بر نسخهای: در سال چهار صد و بیست و شش) و در این مثلّث اسرار بدیعهای را ذکر کرد و اشارات بلندی را یاد نمود و آن چهارم کتابی است که در دنیا در علم حروف نوشته شده و او نهصد و یک سال عمر کرد (صورت مثلّث همان است که نوشته شد) و پس از او انوش پسر او وارث علم حروف بود و پس از او قینان پسر او وارث شد و پس از او مهلائیل و پس از او بارد و در زمان او بت پرستی شروع شد و پس از او ادریس وارث علم حروف شد و او پیغمبر مرسل بود و خدا سی صحیفه برای او فرستاد و ریاست علوم حرفیه

١. ر. ک: ينابيع المودّة، ج ٣، ص ٢٠٠ و ٢٢٢: إلزام الناصب، ج ١، ص ٢١٢ وج ٢، ص ١٥٠.

الدرّ المكنون والجوهر المصون (مخطوط)، ص ٤٣ ـ ٤٨، و نيز ر.ك: ينابيع المودّة، ج ١، ص ٣١٠ و ج ٣.
 ص ٢٠٨ و ٢٢٣؛ إلزام الناصب، ج ٢. ص ١٥٠ و ٢٠٧.

واسرار حکمتی و لطایف عددی و اشارات فلکی به او منتهی شد و او اوّل کسی است که با قلم نوشت و علما بر در خانهٔ او از دحام می کردند و از مشکات انوار او اقتباس می نمودند سایر حکما و او کتاب کنز الانسوار و ذخائر الابرار را تصنیف نمود و آن پنجم کتابی است که در دنیا در علم حروف نوشته شده و جبرئیل الله علم رمل را به او تعلیم داد و به آن علم نبوّت او را ظاهر گردانید و هفتاد و دو شهر بنا کرد و هرامسه علم حروف را از او یاد گرفتند و ایشان چهل نفر بودند و ماهر ترین ایشان اسقلینوس حکیم بوده و او پدر حکما و اطبابود و او اوّل کسی است که علم طب را ظاهر کرد و او خادم پیغمبر خدا، ادریس، بود و شاگرد او بود.

پس از ادریس پسر او متوشلخ و پس از او پسر او لامک و پس از او پسر او نوح ﷺ وارث علم حروف شدواو پيغمبر مرسّل بودوكتاب جليلي در علم حروف نوشت و آن ششمین کتاب بود در دنیا. پس از آن ارفحشد و پس از آن پسر او شالخ و پس از آن پسر او غابر که پیغمبر خدا هو د باشد وارث علم حروف شد و او پیغمبر مرسل بود و خدا بیست صحیفه برای او فرستاد و او اوّل کسی است که در علم وفق سخن گفت و گفته شده است که: اوّل کسی که مربّع صد در صد را در اساس مکّه وضع کرد او بوده و براي او كتاب رفيع القدر عظيم الشأني است در علم حروف و أن هفتمين كتاب است در دنیا در این علم و من این رساله را در نزد او خواندم و مسئلهای از او پرسیدم. أن را به من شناسانید در سال ششصد و بیست و نه. پس از آن قالع و پس از آن پسر او یقطر که او قسمت كننده زمين بود در ميان مردمان و پس از آن پسر او صالح نبئ الله عليه الصلاة -وارث علم حروف شد. پس از آن اُرغو پسر قالع مذكور وارث علم حروف شد. پس از آن يسر او اسروع و پس از آن پسر او ناحور و پس از آن پسر او تارخ و پس از آن يسر او ابراهيم عليه الصلاة والسلام كه پيغمبر مرسل بود و خدا بيست صحيفه براي او في ستاد و او اوّل كسي است در عصر خودكه در علم وفق تكلّم كرد و گفته شده كه: او وفق قاف را در اساس کعبهٔ مکرّمه وضع نمود و برای او کتاب جلیل القدری است و أن هشتمین کتاب است در دنیا در علم حروف. پس از آن دو پسران او اسماعیل و اسحاق

وارث علم حروف شدند و امّا اسماعیل پدر عرب است و او اوّل کسی است که به عربی تکلّم کرد و امّا اسحاق او پدر بنی اسرائیل است. پس از آن پسر او یعقوب او آن پسر او یوسف و او اوّل کسی است که کاغذ را تأسیس کرد. پس از آن موسی و او این کسی است که کاغذ را تأسیس کرد. پس از آن موسی و او این پیغمبران موسی و او پیغمبر مرسل بود که خدا تودات را برای او فرستاد و او از پیغمبران اولوالعزم بود و کیمیا را به او تعلیم داد و داناترین مردم بود در عصر خود به اسرار وفق ها و وفق مسدّس را بر صحیفه ای از طلانقش کرد و به آن وفق تابوت یوسف را از رود نیل مصر بیرون آورد و خدا او را به این امر امر فرمود.

پس از آن یوشع بن نون و پس از آن الیاس و پس از آن حزقیل وارث علم حروف شد و گفته شده است که: زردشت آذربایجانی علم اسرار حروف را از اصحاب موسی فراگرفت. پس جاماسب حکیم که بزرگترین اصحاب او بود و پس از آن داود و پس از آن پسر او سلیمان و پس از آن آصف بن برخیا که وزیر سلیمان بود و پس از آن اشعیا و پس از آن ارمیا و پس از آن عیسی و پس از آن محمد حسلی الله علیه و آله وصحبه عالم اسرار علم حروف بود.

حسین بن علی شهید ـ رضی الله عنهما ـ گفته است که : علمی که دعوت به آن کرد مصطفی بی علم حروف بود و همهٔ علم حروف در لام الف است و علم لام الف در الف است و علم الف در الف است و علم الف در نقطه است و علم نقطه در معرفت اصلیّه است و علم معرفت اصلیّه در علم ازل است و علم ازل در مشیّت الهیّه در غیب هویّت است و او آنچنان چیزی است که دعوت کرد خدا به سوی آن پیغمبر خود بی را به فرمودهٔ خود که فرموده: ﴿ فَاعلَم أَنّهُ لَا إِللهُ إِلّا اللّهُ ﴾ و «هاء » در ﴿ أنّه ﴾ راجع به غیب هویّت است.

و بعضی از علما گفته اند که: علم حروف از معجزات ابراهیم الله است. پس از آن امام علی ـ کرّم الله وجهه ـ وارث اسرار علم حروف شد از آقا و مولای ما رسول خدا علی و به سوی آن اشاره کرده است به قول خود که فرمود: من شهر علمم و علی دروازهٔ آن است.

۱.سورهٔ محمّد، آیهٔ ۱۹.

پس کسی که علم می خواهد بر اوست که از در آن وارد شود و او کرم الله وجهه \_آخر خلفاست همچنان که پیغمبر ﷺ آخر پیغمبران است و از روی تحقیق وارث شده است علم اؤلین و آخرین را و ندیدم در میان کسانی که با آنها جمع شدم داناتر از او ۱٫ و از روى تحقيق او ظاهر كرد احكام لفظ را به گفتهٔ خود كه فرمود: هر فاعلى مرفوع و هر مفعولي منصوب و هر مضافً إليهي مجرور است و سخن گفت در طالع و غارب و وَتُد و متوسّط، و فرمود: علم كيميا خواهر پيغمبري و اساس جوانمردي و حافظ مرؤت است، و فرمود ـگرامي بدارد خدا روي او را ـ: علم فقه براي دين هاست و طب برای بدنها و هندسه برای ساختمانها و نجوم برای زمانهاست، و ابن عبّاس على گفته که: عطا کرده شد به على نُه عُشر از علم و او بريك عُشر باقى هم داناتر است، و او اوّل کسی است در اسلام که مربّع صد در صد را وضع فرمود و جفر جامع را تصنیف کرد که در آن است اسرار حروف و در آن است آنچه که جاری شده بر پیشینیان و آنچه جاری شود بر پسینیان و در آن است اسم اعظم خدای تعالی و تاج آدم و خاتم سلیمان و حجاب آصف و همیشه از عارفین اهل تحقیق از چراغ نورهای او نور می گیرند و امامهای رسوخ دارندگان در علم که از فرزندان او هستند می شناسند اسرار این کتاب ربانی را و مغزهای نورانی آن را و آن هزار و هفتصد مصدر است که به جفر جامع معروف است و نور لامع و آن عبارت است از لوح قضا و قدر و مردم در وضع آن مختلفاند و همچنین در تکسیر آن. بعضی به تکسیر حرفی عمل کردهاند و آن امام جعفر صادق على است كه به آن قاعده همهٔ مطالب و اسماء را بيرون مي آورد و بعضی به طریق ترکیب عددی عمل کردهاند که آن روش سامور هندی است و هر كدام از ايشان طريقه هاشان رساننده است به غرضي كه مطلوب است و كارى كه طبع به أن راغب شده.

پس از على امام حسين وارث علم حروف شد از پدر خود. پس از او زينالعابدين ﷺ

۱. عُشر: یک دهم.

شد. پس از آن امام محمّد باقر به و پس از آن پسر او امام جعفر صادق به شد و اوست آنچنان کسی که فرو رفت در گودی های دریای این علم و بیرون آورد دُرهای صدف های آن را و حل کرد اسرار و گره های رمزهای آن را و باز کرد طلسم های گنج های آن را و فرمود امام جعفر صادق که: علم ما غابر و مزبور و کتاب مسطور است. در پوستی که نشر داده شده و افکنده شدن در دل هاست و کلیدهای اسرار نهانی است و صدا کردن در گوش هاست بنحوی که طبیعت ها از آن نفرت نکند و نزد ما است جفر ابیض و جفر احمر و جفر اکبر و جفر اصغر و جامعه و صحیفه و کتاب علی است جفر ابیض و جفر احمر و جفر اکبر و جفر اصغر و جامعه و صحیفه و کتاب علی اگرامی بدارد خدا روی او را.

پس فرمودهٔ آن حضرت که: «علم ما غابر است» اشاره به علم به گذشته هاست از قرنهای پیغمبران گذشته و هر حادثه ای که در دنیا واقع شده و مراد از «مزبور» اشاره است به آنچه در کتابهای خدا و اسرار قرآنیّه که از آسمان بر پیغمبران و فرستاده شدگان -صلوات الله علیهم أجمعین - نازل شده وامّا «کتاب مسطور» اشاره است به آنچه که در لوح محفوظ نوشته شده و امّا فرمودهٔ او: «نقر في الأسماع» اشاره است به کلام بلندمر تبه و خطاب روشنی که به ایشان می شود که از شیرینی آن طبع متنفّر نشود و گوش کراهت از شنیدن آن نداشته باشد؛ زیراکه آن کلام گوارایی است که می شنوند آن را و گویندهٔ آن را نمی بینند، پس ایمان به غیب می آورند.

وامًا «جفر ابیض» پس اشاره است به آن ظرفی که در آن است کتابهای نازل شده و اسرار پوشیده و تأویلات آن، و امًا «جفر احمر» اشاره است به آن ظرفی که در آن است آلات حرب رسول خدا بیش و آن در نزد کسی است که برای اوست امر و ظاهر نمی شود تا قیام کند مردی از اهل بیت ـ یعنی: مهدی آل محمّد بیش ـ، و امّا «جفر اکبر» اشاره است از آن به مصادر و فقیّه ای که از الف با تا ثا بیرون آید و آن هزار و فق است، و امّا «جفر اصغر» و آن اشاره است به مصادر و فقیّه ای که مرکّب است از ابجد تا قرّشت و آن هفتصد و فق است.

و امًا «جامعه » أن اشاره است به كتابي كه در أن است علم به ماكان و ما يكون تــا

روز قیامت، وامّا «صحیفه» پس آن صحیفهٔ فاطمه درضي الله عنها داست که در آن اشاره شده ذکر وقایع و فتن و ملاحم و آنچه تا روز قیامت واقع شده و واقع می شود، و امّا «کتاب علی» پس آن اشاره است به کتابی که املاکر دند آن را رسول خدا ﷺ از شکاف دهان خود و زبان مبارک خود و علی ﷺ نوشت و ثبت کرد در آن آنچه راکه احتیاج به سوی آن است از شرایع دینیه و احکام و قضایا حتّی در حکم آنچه که یک تازیانه یا نصف تازیانه در آن است.

و جفر از حیث لغت پوست بزغاله است. و فرمود جعفر صادق نیز که: از مااست اسب فرو رونده و سوار شکاری. پس بفهم این زبان غریب را و بیان عجیب را و گفته شده است که: جفر ظاهر می شود در آخر زمان با امام محمّد مهدی و حقیقت آن را کسی نمی شناسد جز او -خشنود باد خدا از او و امام علیّ بن ابی طالب الله داناترین مردم بوده به علم حروف و اسرار آن و می فرمود: بپرسید از من پیش از آن که مفقود شوم از میان شما؛ زیرا که در میان دو پهلوی من است علم های زیادی مانند دریاها.

### بخش دوازدهم

در بیان علامات و نشانه هایی که در کتب عهدین ذکر شده و آنها در طی چند بهره ذکر کرده خواهد شد و سپس بعضی از گفته ها و معتقدات بعضی از ملل متنوّعه یاد می شود.

#### بهرة اول

از کتاب مقدّس عهد عتیق و جدید، ترجمهٔ فاضلخان از عبری و کلدانی و یونانی و غیر آنها به فارسی، مطبوع لندن در سال یک هزار و نهصد و سمی و سه میلادی مسیحی، کتاب اشعیای نبی، باب دوم، آیهٔ اوّل، کلامی که اشعیا بن آموص دربارهٔ یهودا و اورشلیم دید و در ایّام آخر واقع خواهد شد.



آیهٔ ۱۲: زیراکه برای یَهُوّه صَبایُوت روزی است که بر هر چیز بلند و عالی خواهد آمد و بر هر چیز مرتفع، و آنها پست خواهد شد. ۱۳ و بر همهٔ سروهای آزاد بلند و رفیع لبنان و بر تمامی بلوطهای باشان. ۱۴ و بر همهٔ کوههای عالی و بر جمیع تلهای بلند. ۱۵ و بر هر برج مرتفع و بر هر حصار منبع. ۱۶ و بر همهٔ کشتیهای ترشیش و بر همهٔ مصنوعات مرغوب. ۱۷ و کبریای انسان خم شود و تکبّر مردان پست خواهد شد، و در آن روز خداوند بتنهایی متعال خواهد بود. ۱۸ و بتها بالکل تلف خواهند شد. ۱۹ و ایشان به مغارههای صخرهها و حفرههای خاک داخل خواهند شد؛ به سبب ترس خداوند و کبریای جلال وی، هنگامی که او برخیزد تا زمین را متزلزل سازد. ۱۲ در آن روز مردمان بتهای نقره و بتهای طلای خود را که برای عبادت خویش ساختهاند نزد موش کوران و خفاشان خواهند انداخت. ۲۱ تا به مغارههای صخرهها و شکافهای سنگ خارا داخل شوند؛ به سبب ترس خداوند و کبریای جلال وی، هنگامی که او برخیزد تا زمین را متزلزل سازد. شکافهای سنگ خارا داخل شوند؛ به سبب ترس خداوند و کبریای جلال وی، هنگامی که او برخیزد تا زمین را متزلزل سازد. شکافهای سنگ خارا داخل شوند؛ به سبب ترس خداوند و کبریای جلال وی، هنگامی که او برخیزد تا زمین را متزلزل سازد.

باب سوم، آیهٔ اوّل: زیراکه اینک خداوند یَهُوه صبایوت پایه و رکن را از اورشلیم و یهودا ـ یعنی: تمامی پایهٔ نان و تمامی پایهٔ آب ـ را دور خواهد کرد. ۲ و شجاعان و مردان جنگی و داوران و انبیا و فالگیران و مشایخ را. ۳ و سرداران پنجاهه و شریفان و مشیران و صنعتگران ماهر و ساحران حاذق را. ۴ و اطفال را بر ایشان حاکم خواهد ساخت و کودکان بر ایشان حکمرانی خواهند نمود. ۵ و قوم مظلوم خواهند شد. هر کس از دست دیگری و هر شخص از همسایهٔ خویش و اطفال بر پیران و پَستان بر شریفان تمرّد خواهند نمود. ۶ چون شخصی به برادر خویش در خانهٔ پدرش متمسّک شده، بگوید: تو را رخوت هست ؟ پس حاکم ما شو و این خرابی در زیر دست تو باشد. ۷ در آن روز او آواز خود را بلند کرده، خواهد گفت: من علاج کننده نتوانم شد ؟

۱. کتاب مقدّس، ص ۷۸۵، کتاب اشعیای نبی، باب ۲.

۲. در مصدر: (خواهم ساخت).

۳. در مصدر: «رُخوُت» ضبط شده است.

زيرا در خانهٔ من نه نان و نه لباس است. پس مرا حاكم قوم مسازيد. ٨ زيرا اورشليم خراب شده و يهودا منهدم گشته است؛ از آن جهت كه لسان ايشان و افعال ايشان به ضد خداوند می باشد تا چشمان جلال او را به ننگ آورند. ۹ سیمای روهای ایشان به ضد ایشان شاهد است و مثل سدوم گناهان خود را فاش کرده ، آنها را مخفی نمی دارند. وای بر جانهای ایشان؛ زیرا که به جهت خویشتن شرارت را به عمل آور دهاند. ١٠ عادلان را بگوييد كه ايشان را سعادتمندي خواهد بود؛ زيرا از ثمرهٔ اعمال خو د خواهند خورد. ۱۱ وای بر شریران! وای بر شریران که ایشان را بدی خواهد بود؛ چون که مکافات دست ایشان به ایشان کرده خواهد شد. ۱۲ و امّا قوم من ، کو دکان بر ایشان ظلم میکنند و زنان بر ایشان حکمرانی مینمایند. ای قوم من! راهنمایان شما گمراه کنندگاناند و طریق راههای شما را خراب میکنند. ۱۳ خداوند بـرای مـحاجّه برخاسته و به جهت داوري قومها ايستاده است. ۱۴ خداونـد بـا مشـايخ قـوم خـود و سروران ایشان به محاکمه در خواهد آمد؛ زیرا شما هستید که تاکستانها را خوردهاید و غارت فقيران در خانه هاي شماست. ١٥ خداوند يَهُوَه صبايوت مي گويد: شما را چه شده است که قوم مرا میکوبید و روهای فقیران را خرد مینمایید؟ ۱۶ و خداوند می گوید: از این جهت که دختران صیهون متکبرند و با گردن افراشته و غمزات چشم راه می روند و به ناز می خرامند و به پای های خویش خلخال ها را به صدا در می آورند. ١٧ بنا براين خداوند فرق سر دختران صيهون را گل خواهد ساخت و خداوند عورت ایشان را بر هنه خواهد نمود. ۱۸ و در آن روز خداوند دست خلخالها و پیشانی بندها و هلالها را دور خواهد كرد. ١٩ و گوشواره ها و دست بندها و روبندها را. ٢٠ و دستارها و زنجیرها و کمربندها و عطردانها و تعویذها را. ۲۱ و انگشترها و حلقههای بینی را. ۲۲ و رخوت ۲ نفیسه و رداها و شالها و کیسه ها را . ۲۳ و آینه ها و کتّان نازی و عمامه ها و برقع ها را. ۲۴ و واقع می شود که به عوض عطریّات عفرنت خواهد شد و به عوض

۱. در مصدر (زینت خلخالها).

۲. رُخوت: جمع رخت.

کمربند ریسمان و به عوض موی های بافته کلی و به عوض سینه بند زنار پلاس و به عوض زیبایی سوختگی خواهد بود. ۲۵ مردانت به شمشیر و شجاعانت در جنگ خواهند افتاد. ۲۶ و درواز های وی ناله و ماتم خواهند کرد و او خراب شده ، بر زمین خواهد نشست. ۱

و در باب چهارم آن کتاب گفته: آیهٔ ۱: و در آن روز هفت زن به یک مرد متمشک شده، خواهند گفت: نان خود را خواهیم خورد و رخت خود را خواهیم پوشید. فقط نام تو بر ما خوانده شود و عار ما را بردارد ۲.۲

و در باب پنجم آن گفته: آیه ۸: وای بر آنان که خانه را به خانه ملحق و مزرعه را به مزرعه ملصق سازند تا مکانی باقی نماند! و شما در میان زمین بتنهایی ساکن می شوید. ۹ یَهُوّه صبایوت در گوش من گفت: بدرستی که خانههای بسیار خراب خواهد شد و خانههای بزرگ و خوش نما غیر مسکون خواهد گردید.... ۱۱ وای بر آنانی که صبح زود برمی خیزند تا در پی مسکرات بروند و شب دیر می نشینند تا شراب ایشان را گرم نماید. ۱۲ و در بزمهای ایشان عود و بربط و دف و نای و شراب می باشد، اما به فعل خداوند نظر نمی کنند و به عمل دستهای وی نمی نگرند. ۱۳ بنا براین قوم من به سبب عدم معرفت اسیر شده اند و شریفان ایشان گرسنه و عوام ایشان از تشنگی من به سبب عدم معرفت اسیر شده اند و شریفان ایشان گرسنه و عوام ایشان از تشنگی خشک گردیده . ۱۴ از این سبب هاویه حرص خود را زیاد کرده و دهان خویش را بی حد باز نموده است و جلال و جمهور و شوکت ایشان و هر که در ایشان شادمان بی حد باز نموده است و جلال و جمهور و شوکت ایشان و هر که در ایشان شادمان و چشمان متکبّران پست خواهد شد. ۱۶ و یَهُوّه صبایوت به انصاف متعال خواهد و دو خدای قدّوس به عدالت تقدیس کرده خواهد شد. ۱۷ آن گاه برّههای (عُزَباء) به و دو خدای قدّوس به عدالت تقدیس کرده خواهد شد. ۱۷ آن گاه برّههای (عُزَباء) به و دو خدای قدّوس به عدالت تقدیس کرده خواهد شد. ۱۷ آن گاه برّههای (عُزَباء) به و در دادی قدّوس به عدالت تقدیس کرده خواهد شد. ۱۷ آن گاه برّههای (عُزَباء)

۱. کتاب مقدّس، ص ۷۸۵ ـ ۷۸۶، کتاب اشعیای نبی، باب ۲.

۲. در مصدر: (بردار).

۲. کتاب مقد س، ص ۷۸۶، کتاب اشعیای نبی، باب ۴.

۴. در مصدر: (غربا).

در مرتعهای ایشان خواهند چرید و غریبان ویرانههای پروارهای ایشان را خواهند خورد. ۱۸ وای بر آنانی که عصیان را به ریسمانهای بطالت و گناه را گویا به طناب عرّابه می کشند! ۱۹ و می گویند: باشد که او تعجیل نموده ، کار خود را بشتاباند تا آن ۱٫ ببینیم، و مقصود قدّوس اسرائیل نزدیک شده، بیاید تا آن را بدانیم. ۲۰ وای بر آنانی که بدی را نیکویی و نیکویی را بدی مینامند که ظلمت را به جای نور و نور را به جای ظلمت میگذارند و تلخی را به جای شیرینی و شیرینی را به جای تلخی مینهند! ۲۱ وای بر آنانی که در نظر خود حکیماند و پیش روی خود فهیم مینمایند! ۲۲ وای بر آنانی که برای نوشیدن شراب زور آورند و به جهت ممزوج ساختن مسکرات مردان قوی می باشند! ۲۳ که شریران را برای رشوه عادل می شمارند و عدالت عادلان را از ایشان برمی دارند. ۲۴ بنا براین به نهجی که شرارهٔ آتش کاه را می خور د و علف خشک در شعله مىافتد همچنان ريشهٔ ايشان عفونت خواهد شد و شكوفهٔ ايشان مثل غبار برافشانده خواهد گردید؛ چون که شریعت یَهُوه صبایوت را ترک کرده ، کلام قدوس اسرائيل را خوار شمردهاند. ٢٥ بنا براين خشم خداوند بر قوم خود مشتعل شده و دست خود را بر ایشان دراز کرده ، ایشان را مبتلا ساخته است ، و کوهها بـلرزیدند و لاشههای ایشان در میان کو چهها مثل فضلات گردیده اند. با وجود این همه ، غضب او برنگردید و دست وی تاکنون دراز است. ۲۶ و علّمی به جهت امّتهای بعید برپا خواهد کرد و از اقصای زمین برای ایشان صفیر خواهد زد و ایشان تعجیل نموده، بزودي خواهند آمد. ۲۷ و در ميان ايشان احدي خسته و لغزش خورنده نخواهد بود و احدى يينكي انخواهد زدا و نخواهد خوابيد و كمربند [كمر] احدى از ايشان باز نشده، دوال نعلین احدی گسیخته نخواهد شد. ۲۸ که تیرهای ایشان تیز و تمامی کمانهای ایشان زده شده است. شمهای اسبان ایشان مثل سنگ خارا و چرخهای ایشان

۱. پینکی: خواب سبک، چرت.

۲. در مصدر: (و احدى نه يينگي خواهد زد).

مثل گردباد شمرده خواهد شد. ۲۹ غرش ایشان مثل شیر ماده و مانند شیران ژیان غرش خواهند کرد و ایشان نعره خواهند زد و صید راگرفته، بسلامتی خواهند برد و رهاننده[ای] نخواهد بود. ۳۰ و در آن روز بر ایشان مثل شورش دریا شورش خواهند کرد و اگر کسی به زمین بنگرد، اینک تاریکی و تنگی است و نور در افلای آن به ظلمت مبدّل شده است. ۱

و در باب دهم گفته: آیهٔ اوّل: وای بر آنانی که احکام غیر عادله را جاری می سازند و کاتبانی که ظلم را بر قوم خود می دارند، ۲ تا مسکینان را از داوری منحرف سازند و حقّ فقیران قوم را بربایند تا آن که بیوه زنان غارت ایشان بشوند و یتیمان را تاراج نمایند! ۲ پس در روز بازخواست در حینی که خرابی از دور می آید چه خواهید کرد و به سوی که برای معاونت خواهید گریخت و جلال خود را کجا خواهید انداخت ۶ غیر از آن که زیر اسیران خم شوند و زیر کشتگان بیفتند. با این همه غضب او برگردانیده نشده و دست او هنوز دراز است. ۴ وای بر آشور که عصای غضب من برگردانیده نشده و دست او هنوز دراز است. ۴ وای بر آشور که عصای غضب من می فرستم و نزد قوم مغضوب خود مأمور می دارم تا غنیمتی بربایند و غارتی ببرند و ایشان را مثل گِل کوچهها پامال سازند. ۱۶ آما او چنین گمان نمی کند و دلش بدین گونه قیاس نمی نماید، بلکه مراد دلش این است که امّتهای بسیار را هلاک نماید و منقطع بسازد ... ۱۳۳ ینک خداوند یَهُوّه صبایوت شاخهها را با خوف قطع خواهد نمود و بلندقد آن بریده خواهد شد و لبنان به دست جبّاران خواهد گردید. ۳۴ و بو تههای جنگل به آمن بریده خواهد شد و لبنان به دست جبّاران خواهد افتاد. ۳

و در باب یازدهم گفته: آیهٔ اوّل: و نهالی از تنهٔ یَشی بیرون آمده، شاخه از ریشه هایش خواهد شکفت و روح خداوند بر او قرار خواهد گرفت \_یعنی: روح حکمت و فهم

۱. کتاب مقدّس، ص ۷۸۷ ـ ۷۸۸، کتاب اشعیای نبی، باب ۵.

۲. در مصدر: (ظلم را مرقوم می دارند).

۳. کتاب مقدّس، ص ۷۹۲\_۷۹۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۱۰.

و روح مشورت و قوّت و روح معرفت و ترس خداوند. ۲ و خوشي او در ته سر خداوند خواهد بود و موافق رؤیت چشم خود داوری خواهمد کردا و به جهت مظلومان زمین به راستی حکم خواهد نمود ۲ و بر وفق سمع گوشهای خویش تنبیه نخواهد نمود. ٣ بلکه مسکینان را به عدالت داوری خواهد کرد و جهان را به عصای دهان خویش زده ، شریران را به نفحهٔ لبهای خود خواهد کشت. ۴ و کمر بند کمر ش عدالت خواهد بو د و كمر بند ميانش امامت. ٥ و گرگ با برّه سكونت خواهد داشت و پلنگ با بزغاله خواهد خوابید و گوساله و شیر و پرواری با هم، و طفل کوچک آنها را خواهد راند. ۶ و گاو با خرس خواهد چرید و بچههای آنها با هم خواهند خوابید و شير مثل گاو كاه خواهد خورد. ٧ و طفل شيرخواره بر سوراخ مار بازي خواهد كرد و طفل از شیر بازداشته شده دست خود را بر خانهٔ افعی خواهد گذاشت. ۹ و در تمامی کوه مقدّس من ضرر و فسادي نخواهد کرد؛ زيرا که جهان از معرفت خداونـد پـر خواهد بود مثل آبهایی که دریا را میپوشاند. ۱۰ و در آن روز واقع خواهد شد که ريشهٔ يَسِّي به جهت عَلَم قومها برپا خواهد شد و امّتها أن را خواهند طلبيد و سلامتي او با جلال خواهد بود. ١١ و در آن روز واقع خواهد شد که خداوند بار ديگر دست خود را دراز كند تا بقيّهٔ قوم خويش راكه از اشّور و مصر و فتروس و حبش و عیلام و شنعار و حمات و [از] جزیره های دریا باقی مانده باشند باز آورد. ۱۲ و به جهت امتها علمي برافرازد. رانده شدگان اسرائيل را جمع خواهد كرد و پراكندگان يهودا را از چهار طرف جهان فراهم خواهد آورد. ١٣ و حسد افرايم رفع خواهد شد و دشمنان يهودا منقطع خواهند گرديد. افرايم بر يهودا حسد نخواهند برد و يهودا افرایم را دشمنی نخواهد نمود. ۱۴ و به جانب مغرب بـر دوش فـلسطینیان پـریده، بني مشرق را غارت خواهند نمود و دست خود را بر أدُوم و مُؤاب دراز كرده ، بني عمون

۱. در مصدر: (داوري نخواهد كرد).

۲. جملهٔ اخیر در مصدر بعد از جملهٔ «بلکه مسکینان را به عدالت داوری خواهد کرد» آمده است.

ایشان را اطاعت خواهند کرد. ۱۵ و خداوند زبانهٔ دریای مصر [را] تباه ساخته، دست خود را با باد سوزان بر نهر دراز خواهد کرد و آن را با هفت نهرش خواهد زد و مردم را با کفش به آن عبور خواهد داد. ۱۶ و به جهت بقیّهٔ قوم او که از اشور باقی مانده باشند، شاهراهی خواهد بود چنان که به جهت اسرائیل در روز برآمدن ایشان از زمین مصر بود. ۱

## اخبار اشعيا راجع به بابل و عراق

باب سیزدهم کتاب اشعیا، آیهٔ اوّل و حی دربارهٔ بابل که اشعیا بن آمو س آن را دید:

۲ عَلَمی بر کوه خشک برپاکنید و آواز به ایشان بلند نمایید. با دست اشاره کنید تا به درهای نجبا داخل شوند. ۳ من مقدّسان خود را مأمور داشتم و شجاعان خویش دیعنی: آنان را که در کبریای من وجد می نمایند به جهت غضبم دعوت نمودم.

۴ آواز گروهی در کوه ها مثل آواز خلق کثیره. آواز غوغای ممالک امّتها که جمع شده باشند. یَهُوّه صبایوت لشکر را برای جنگ سان می بیند. ۵ ایشان از زمین بعید و از کرانه های آسمان می آیند بعنی: خداوند با اسلحهٔ غضب خود تا تمامی جهان را ویران کند. ۶ ولوله کنید؛ زیرا که روز خداوند نزدیک است مثل هلاکتی از جانب قادر مملل می آیند . ۷ ایشان متحیّر شده، المها و دردهای زه ۲ بر ایشان عارض می شود. مثل می گردد. ۸ و ایشان متحیّر شده، المها و دردهای زه ۲ بر ایشان عارض می شود. مثل زنی که می زاید درد می کشند. بر یکدیگر نظر حیرت می اندازند و روی های ایشان روی های شعله و رمی باشد. ۹ اینک روز خداوند با غضب و شدّت خشم و ستم کیشی می آید تا جهان را ویران سازد و گناهکاران را از میانش هالاک نماید. ۱۰ زیرا که ستارگان آسمان و برج هایش روشنایی خود را نخواهند داد ... ۱۱ و من ربع مسکون ستارگان آسمان و برج هایش روشنایی خود را نخواهند داد ... ۱۱ و من ربع مسکون ستارگان آسمان و برج هایش روشنایی خود را نخواهند داد ... ۱۱ و من ربع مسکون ستارگان آسمان و برج هایش روشنایی خود را نخواهند داد ... ۱۱ و من ربع مسکون

۱. کتاب مقدّس، ص ۷۹۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۱۱.

٢. زه: زايش، دردِ زه: درد زايمان.

را به سبب گناه و شریران را به سبب عصیان ایشان سزا خواهم داد و غرور متکبران را تباه خواهم ساخت و تكبّر جبّاران را به زير خواهم انداخت. ١٢ و مردم را از زر خالص و انسان را از طلای اُوفیر کمیاب تر خواهم گردانید. ۱۳ بنا براین آسمان را متزلزل خواهم ساخت و زمين از جاي خود متحرّ ک خواهد شد در حين غضب يَهُو ه صبایوت و در روز شدّت خشم او . ۱۴ و مثل آهوی رانده شده و مانند گلّهای که کسی آن را جمع نکند خواهند بود و هر کس به سوی قوم خود توجّه خواهد نـمود و هـ شخصي به زمين خويش فرار خواهد كرد. ١٥ و هركه يافت شود بانيزه زده خواهد شد، و هر که گرفته شود با شمشير خواهد افتاد. ۱۶ اطفال ايشان نيز در نظر ايشان به زمین انداخته شوند و خانههای ایشان غارت شود و زنان ایشان بی عصمت گردند. ۱۷ اینک من مادیان را بر ایشان خواهم برانگیخت که نقره را به حساب نمی آورند و طلا را دوست نمی دارند. ۱۸ و کمانهای ایشان جوانان را خرد خواهد کرد و بر ثمرهٔ رجِم ترحم نخواهد نمود و چشمان ایشان بر اطفال شفقت نخواهد کرد. ۱۹ و بابل - که جلال ممالک و زینت فخر کلدانیان است ـ مثل واژگون ساختن خدا سَـدُوم و عموره را خواهد شد. ۲۰ و تا به ابد آباد نخواهد شد و نسلاً بعد نسل مسكون نخواهد گردید و اعراب در آن جا خیمه نخواهند زد و شبانان گلهها را در آن جا نخواهند خوابانید. ۲۱ بلکه وحوش صحرا در آن جا خواهند خوابید و خانههای ایشان از بوم[ها] پُر خواهد شد. شترمرغ در آن جا ساكن خواهد شد و غولان در آن جا رقص خواهند کرد. ۲۲ و شغالها در قصرهای ایشان و گرگها در کوشکهای خوشنما صدا خواهند زد، و زمانش نزدیک است که برسد و روزهایش طول نخواهد کشید. ا و در باب پانزدهم از کتاب اشعیا راجع به حوادث مُؤاب که از مناطق شرقی اردن است و آنها اولاد مؤاب بن لوط اند \_، آیهٔ اوّل وحی دربارهٔ مؤاب: زیراکه در شبی عار مؤاب خراب و هلاک شده است ؛ زيرا در شبي قير مؤان خراب و هلاک شده است.

۱. کتاب مقدّس، ص ۷۹۵ ـ ۷۹۶، کتاب اشعیای نبی، باب ۱۳.

۲ به بتکده و دینون ا به مکانهای بلند به جهت گریستن برآمده اند. مؤاب برای نبو و میدیا اولوله می کند. بر سر یکی از ایشان گری است و ریشهای همه تراشیده شده است. ۳ در کوچههای خود کمر خود را به پلاس می بندند و بر پشت بامها و بر چهار سوهای خود هر کس ولوله می نماید و اشکها می ریزد. ۴ و حشبُون و آلعاله فریاد برمی آورند. آواز ایشان تا یاهٔ ص مسموع می شود. بنا براین مسلّحان مؤاب [ناله می کنند و جان ایشان در ایشان می لرزد. ۵ دل من به جهت مؤاب] فریاد برمی آورد و می کنند و جان ایشان در ایشان می لرزد. ۵ دل من به جهت مؤاب] فریاد برمی آورد با فراریانش تا به صُوغَر و عِجلّت شَیِشِیّا نعره می زنند؛ زیراکه ایشان به فراز لُوحیت با گریه برمی آیند؛ زیراکه از راه حور و ونایم صدای هلاکت برمی آورند . ۶ زیراکه آبهای نموده و هیچ چیز سبز آبهای نموده الله شده و هیچ چیز سبز ماتی نمانده است . ۷ بنا براین دولتی را که تحصیل نموده اند و اندوختههای خود را بر وادی بیدها می برند . ۸ زیراکه فریاد ایشان حدود مؤاب را احاطه نموده و ولولهٔ ایشان تا بر ایلیم رسیده است ؛ چون که آبهای دیمون از خون پر شده ؛ زان رو که بر دیمون بلایای زیادی خواهم آورد - یعنی : شیری را بر فراریان مؤاب و بر بقیّهٔ زمینش خواهم گماشت . شده ؛ زان رو که بر دیمون بلایای زیادی خواهم آورد - یعنی : شیری را بر فراریان مؤاب و بر بقیّهٔ زمینش خواهم گماشت . آ

مؤلف فقیر گوید: آنچه از کتاب اشعیای نبی تا این جا نوشته شده و بعد از ایس نوشته می شود راجع به علامات آخرالزمان است که بعضی از آنها واقع شده و بعضی در شرف واقع شدن است و بعضی بعد از این واقع خواهد شد و چون بعضی از کلمات آن آشنا با زبان عصری نیست و یا مسلمانان به لغات آن آشنا نیستند، لازم دانستم برای مزید آگاهی در این جا شرح دهم و بعضی از جملههایی که محتاج به توضیح است خاطرنشان نمایم. پس می گویم: اشعیای نبی که او را شعیا هم می گویند

۱. در مصدر: (ديبون).

۲. در مصدر: (مید با).

۲. کتاب مقدّس، ص ۷۹۸، کتاب اشعیای نبی، باب ۱۵.

در المنجدگفته که: هشت قرن پیش از میلاد مسیح و یکی از بزرگان انبیای چهارگانهٔ بنی اسرائیل بوده ۱. در جنات الخلود است که: مبعوث شد بر قومی از بنی اسرائیل که بدعت ها در دین خدا می کردند. حق تعالی پادشاه بابل را بر ایشان مسلط کرد. ۲

لغات

ا يَهُوَه صبايوت) يعني: خدا.

اورشليم: بيت المقدس.

سدوم: شهری بوده در فلسطین کنار دریای لوط.

صِهِيون: كوهي است در بيتالمقدس كه در آن هيكل بنا شده و مسجد اقصى در آن جاست و بعضي صيهون گويند.

اَشُور: مملکتی است قدیمی در شهرهای دجلهٔ وسطی که اسم گذارده شده به نام یکی از خدایانشان و نام مرکز آن مملکت و ساکنین آن رااشوری گویند و از شهرهای مرکزی آن نینوا و بابل بوده.

مؤاب: بلاد شرقی دریای لوط است و ساکنین آن اولاد مؤاب پسر لوطاند که جد مؤابی هاست که در قسمت شرقی اردن ساکن اند.

و از جمله علاماتی که خبر داده ظهور حضرت خاتم الانبیاء ﷺ و عظمت و بزرگواری او و جهانگیر شدن شریعت اوست و باقی بودن سلطنت در ذریه و اولاد اوست تا روز قیامت و نیز خبر داده از نزول قرآن برای او ـ چنان که در فصل بیست و مشتم در آیهٔ دهم و چند آیه بعد از آن گفته.

# كِ لا طِلا لا طِهِ مَا وَلا مِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

١. المنجد، بخش أعلام، ص ٤٨.

٢. جنّات الخلود ، ص ١٢. ذيل كلمه «شعيا».

ترجمهٔ این آیات بنحوی که فاضلخان در کتب عهدین نوشته این است: آیـهٔ ۱۰

زیراکه حکم بر حکم و حکم بر حکم، قانون بر قانون و قانون بر قانون، این جااندکی و آن جااندکی خواهد بود. ۱۱ زیراکه بالبهای الکن و زبان غریب با این قوم تکلّم خواهد نمود. ۱۲ که با ایشان گفت: «راحت همین است. پس خسته شدگان را مستریح اسازید و آرامی همین است»، امّا نخواستند که بشنوند. ۱۳ و کلام خداوند برای ایشان حکم بر حکم و حکم بر حکم، قانون بر قانون و قانون بر قانون این جا اندکی خواهد بود. ۱۲ تا بروند و به پشت افتاده، منکسر گردند و به دام افتاده، گرفتار شوند. ۲ بنا براین، ای مردان استهزا کننده و ای حاکمان این قوم که در اورشلیم اند! کلام خداوند را بشنوید. ۳

در کتاب إقامة الشهود ـ یا منقول الرضائی ـ ، تألیف محمّد رضای جدیدالاسلام که بنا بر نقل خود از علمای بنی اسرائیل بوده و در میان ایشان از افاضل و اعیان بشمار می رفته و مستبصر و مسلمان شده و کتاب نامبرده را در ردّ یهود و اثبات حقّانیّت دین اسلام نوشته و به کتابهای خودشان نبوّت خاتم الانبیاء ﷺ را با برهان و دلیل ثابت کرده ، از جمله به این آیات از کتاب اشعیای نبی استدلال به صفاتی چند از صفات آن حضرت نموده باکتابش که قرآن مجیدباشد . گفته است که : مراد از «فرمان بالای فرمان و قانون بالای قانون ، این جا اندک و آن جا اندک » قرآن است که به مقتضای وقت و زمان و مکان و بندگان ، بعضی در مکه معظمه و بعضی در مدینه طیبه و بعضی در شب و بعضی در روز در مدّت بیست و سه سال نازل گردیده و گفته است که : در آیهٔ یازدهم بیانی از علامت حضرت ختمی مرتبت و کتابش فرموده ؛ زیرا که فرمود : پس با لبهای پاکیزه و متبسّم و زبان بیگانه به این قوم خواهد گفت. ( فاضل خان «پلَعکی سافاه » را به لبهای الکن معنی کرده ، و لی این عالم مستبصر ( فاضل خان «پلَعکی سافاه » را به لبهای الکن معنی کرده ، و لی این عالم مستبصر

١. مستريح : طالب راحت ، خواستار آسايش .

۲. شماره (۱۴) در مصدر این جا آمده است.

۳. کتاب مقدّس، ص ۸۰۸ م ۹ م. کتاب اشعیای نبی، باب ۲۸.

۴. اسفار: سفرها.

به لبهای پاکیزهٔ متبسّم معنی کرده و بدیهی است که لب را الکن گفتن خارج از فصاحت است. نسبت به زبان الکن گفته می شود، امّا لب را به الکن توصیف نمی کنند و ترجمه فاضل خان غلط است ـ چنان که در بسیاری از موارد کلمات را غلط ترجمه کرده، به شهادت خود علمای یهود. نگارنده بعضی از آنها را که مناسبت با مقام دارد در این کتاب شرح خواهم داد.)

امًا بالبهای پاکیزه و متبسّم به علّت آن است که کمال حسن خلق در آن حضرت بوده ولازمهٔ این صفت همان وصفی است که اشعیا خبر داده ، و امّا فقرهٔ دوم که «وُبلانشُون إِخْرتِ» باشد؛ یعنی: با زبان بیگانگان به این قوم \_یعنی: بنی اسرائیل خواهدگفت ، [این مطلب هم] ظاهر است [که] زبان عربی نسبت به بنی اسرائیل زبان بیگانه است؛ زیرا که آنها عارف به این زبان نبوده اند ، ولی حضرت رسول بی به این زبان آنها بوده .

و امّا در آیهٔ دوازدهم خبر از ادّعای پیغمبری نمودن آن حضرت داده که فرموده: هنگامی که به ایشان میگوید که: «آرامگاه این است. خسته شدگان را آرام بدهید. از شنیدن ابا میکنید» مراد آن است که آن حضرت به بنی اسرائیل می فرمود که: این قرآن من آرامگاه شما می باشد. چون تورات دارای احکام دشوار و تکلیفهای مشکله است، قرآن من که کتاب خداست مایهٔ آسودگی شما خستگان است. ا

و این که در کتاب اشعبادر همین باب در آیهٔ سیزدهم قول خود را مکرر فرموده (حکم بر حکم و حکم بر حکم، قانون بر قانون و قانون بر قیانون. ایس جا اندکی و این جا اندکی خواهد بود) برای تأکید حجّت است بر بنی اسرائیل جهت پذیرفتن دعوت آن حضرت و دین و کتاب او که مبعوث به شریعت سهل و آسان است و در این آیه است اخبار از پشت کردن آنها و نپذیرفتن دعوت و دین و کتاب او و شکست خوردن و جزیه دادن ایشان به علّت قبول نکردن و استهزا کردن ایشان، و این که قبلاً فرموده:

١. منقول الرضائي، ص ٢٢٢ ـ ٢٢۴.

«به لغت بیگانه سخن گوید» ـ یعنی: به عربی و غیر از عبری ـ مصداق آن در حق حضرت ختمی مرتبت بسیار بسیار واضح است؛ زیراکه بعد از شعیا خدا با احدی از انبیا به زبان دیگر سخن نگفته، مگر با حضرت خاتم الانبیاء علیه ؛ زیراکه انجیل هم مانند سایر کتب به زبان عبری بوده، علاوه بر این که نصارا غالباً انجیل راکلام خدا نمی دانند.

تذکر لازم: چون خواندن عبارات عبری برای کسانی که آشنا به خط و زبان عبری نیستند، دشوار است خواندن کلمات بر وجه صحیح برای ایشان، و قسمت مهمی از این جزء از کتاب محتوی بر بشارات کتب عهدین است، لذا لازم دانستم که آیاتی که از کتب عهدین نوشته می شود علاوه بر اعراب کردن، کیفیّت تنطق کردن به آن هم نوشته شود تا اگر در نزد صاحبان آن کتب خوانده می شود، بطور صحیح ادا شود که خواننده مورد اعتراض واقع نشود و عوام را تذکره و تبصره باشد.

### كيفيّت خواندن آيات صفحهٔ ۶۶

بدان که آیاتی که از پاسُوق ها \_ یعنی: آیات \_ سیمان \_ یعنی: باب \_ بیست و هشتم نوشته شده:

لفظ كي به اشباع كاف مكسوره و سكون ياء.

صَوْ به فتح صاد بينقطه و سكون واو.

لأصوبه اشباع لام مفتوحه و صادبي نقطه مفتوحه و سكون واو، در نوشتن لَصَو نوشته مي شود و لأصو خوانده مي شود.

وصو لأصو دوم هم مثل اوّل است ولى لأصو لأضاو خوانده مى شود به اشباع . قولاً قاو به فتح قاف اوّل و سكون واو و اشباع قاف ثانى به الف و سكون واو . زِعِرْ به كسر زاى نقطه دار و كسر عين بى نقطه و سكون راء بى نقطه و به اشباع عين نيز خوانده شده ( زِعبر ) .

١. تنطَّق: نطق كردن ، سخن گفتن ، تكلُّم.

شام به اشباع شین نقطه دار مفتوحه و سکون میم در نوشتن شَم نوشته می شود و در خواندن شام خوانده می شود.

در پاسوق - یعنی: آیهٔ بعد از این آیه -: کم به اشباع کاف مکسوره و سکون یا.

بِلَعَکی به کسر باء نقطه دار و فتح لأم و کا و اشباع کاف مکسوره به یاء ساکن.

سافاه به اشباع سین مفتوحه به الف و فاء مفتوحه به الف و سکون هاء هوز.

وُبُلاشُون به ضمّ واو و سکون باء نقطه دار و اشباع لام مفتوحه وشین مفتوحه و سکون نون.

سکون نون.

آجِرَت به فتح همزه و كسر حاء بي نقطه و فتح راء و سكون تاء نقطه دار. يَدَبِرُ به فتح يا و دال و كسر با و سكون راء مهمله.

إل به كسر همزه و سكون.

هاغام به اشباع ها و عين به الف و سكون ميم.

هَزه به فتح هٰا و كسر زاء نقطهدار و سكون هاء.

اشر به کسر همزه و شین و سکون راء.

أمّر به اشباع همزه و فتح ميم و سكون راء.

إليهم به كسر اول وكسر الم و سكون يا وكسر ها و سكون ميم.

زُئت به ضم زاء نقطه دار و كسر همزه و سكون تا.

هَمُّنُوحاه به فتح ها و ميم و ضمّ نون و سكون واو و اشباع حاء مفتوحه و سكون هاء.

هانيحو به هاء مفتوحهٔ مشبّعه و كسر نون و سكون ياء و ضمّ حا و سكون واو.

لِعايف به كسر لام و اشباع عين مفتوحه و كسرياء و سكون فاء.

وِزُئِت به کسر واو.

هَمرَ گِغاه به فتح ها و سكون ميم و فتح راء و كسر گاف و اشباع عين و سكون ها.

ولُوء به كسر واو و ضمّ لام مشبّعه و سكون همزه.

أبُوء به اشباع همزه مفتوحه وضم باء و سكون واو و همزه.

۱. در نسخه به همین صورت است، ولی باید «عین » باشد.

شِمُوع به كسر شين و ضمّ ميم و سكون واو و عين.

و هايا و به كسر واو و اشباع هاء مفتوحه و ياء به الف و سكون هاء.

لأهام به اشباع لام و هاء مفتوحتين و سكون ميم.

دِيرُ به كسر دال و باء و سكون راء.

ادرنای به کسر همزه و ضم دال و سکون واو و اشباع نون مفتوحه و سکون یاء.

لِمَعَنْ به كسر لام و فتح ميم و عين و سكون نون.

يِلْخُو به كسرياء و سكون لام و ضم خا و سكون واو.

وخاشلُو به كسر واو و اشباع خاء ياكاف مكسوره و سكون شين و ضمّ لام و سكون واو. أحُورُ به اشباع همزهٔ مفتوحه و ضمّ حاء و سكون واو و راء.

ونیشبار به کسر واو و نون و سکون یا و شین و اشباع باء مفتوحه و ضم راء و سکون واو.

وَنوقِشُو به فتح واو و ضمّ نون و سكون واو و كسر قاف و ضمّ شين و سكون واو. ونِلْخادُو به كسر واو و اشباع نون مكسوره و سكون لام و اشباع كاف مفتوحه و دال مضمومه و سكون واو.

و در باب چهل و دوم کتاب اشعیانیز بشارت به آمدن خاتم الانبیاء ﷺ داده در آیاتی چند که عین عبارات آن را با خط و لغت عبری و ترجمهٔ آن می نگارم. آیهٔ اوّل:

וְלֵצְא יְשָׁא וְלֵא יִשְׁהֵלוּ יִבְּנְיִתְּרֵ וְלֵצְיִ עְּבְּנְתְּרֵ וְלֵצְיִ עְּבְּנְתְּרֵ וְלֵצְיִ עְבְּנִיתְ בְּנְתְּרֵ וְלֵצְיִ עְבָּנְתְּרֵ וְלֵצְיִ עְבִינִיבְּּנְ וְלְצִייִ עְרִינִיבְּוֹ וְבְּנִייִים בְּנְּעִבְּרָי עְבָּנִים וְּבְּנִייִם וְּבְּנִייִם וְּבְּנִינְיִם וְּבְּיִים וְּבְּנִייִם וְּבְּנִייִם וְּבְּנִייִם וְבְּיִבְּוֹים וְבְּיִים וְּבְּנִייִם וְבְּיִים וְּבְּנִייִם וְבְּיִים וְבְיִים וְבְּיִים וּבְּיִים וְבְּיִים וְבְּיִים וְבְּיִים וְבְּיִים וְבְּבְיוֹים וְבְּיוֹים וְבְּבְּים וְבְּיִים וְבְּיוֹבְים וּבְּיוֹים וּבְּיוֹים וּבְּיוֹים וְבְּיוֹים וְבְּיִים וְבְּיִים וְבְּיִים וְבְּיִים וּבְּים וְבְּיוֹים וְבְּיוֹים וְבְּבְיוֹים וְבְּבְיוֹים וְבְּבְיוּים וְבְּבְּים וְבְּבְיוֹים וְבְּבְיוֹים וְבְּבְיוּים וְבְּבְּים וּבְּבְיוֹבְים וּבְּיוּים וּבְּיוֹים וְבְּבְיוֹים וְבְּבְיוֹבְים בְּבְּיוֹבְיבְּים וּבְּבְיוּבְיוֹבְים וּבְּיבְּים וְבְּבְיוֹבְבְּים וּשְׁבְּבְים וְבְּבְּיוֹם וְבְּבְיוֹים וּבְּבְיוֹים וּבְּבְיוֹים וְבְּבְיוֹים וְבְּבְיוֹים וְבְּבְּיוֹים וְבְבְּיוֹים וּבְיוּים וְבְבּיוּים וּבְבְּיוּים בְּבְּיוּים בְּבְּיוּם בְּבְּיוּם בְּבְּיוּים בְּבְּבְּיוּים בְּבְּיוּם בְּבְּיוּים בְּבְּיוּים בְּבְּיוּים בּבְּיוּים בְּבְּיוּים בְּבְּיוּבְיוּים בּבְּיוּים בּבְּיוּים בּבְּיוּים בְּבְּיוּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְיוּים בְּבְּיוּבְבְּים בְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּים בְּבְ

ترجمه از کتاب فاضل خان، آیهٔ ۱: اینک بندهٔ من که او را دستگیری نمودم و برگزیدهٔ من که جانم از او خشنود است، من روح خود را بر او می نهم تا انصاف را برای امتها صادر سازد. ۲ او فریاد نخواهد زد و آواز خود را بلند نخواهد نمود و آن را در کوچهها نخواهد شنوانید. ۳ نی خرد شده را نخواهد شکست و فیلهٔ ضعیف را خاموش نخواهد ساخت تا عدالت را براستی صادر گرداند. ۴ او ضعیف نخواهد گردید و منکسر نخواهد شد تا انصاف را بر زمین قرار دهد و جزیره ها منتظر شریعت او باشند. ۱

۱. کتاب مقد س، ص ۸۲۴. کتاب اشعیای نبی، باب ۴۲.

پوشیده نیست که مفاد این آیات اخبار از بعضی از نشانه های حضرت خاتم الانبیاء ﷺ است.

اؤل آن که: از آن حضرت تعبیر به بنده کرده و او را عبد خود خوانده ـ چنان که در آیات چندی از قرآن هم از او تعبیر به عبد فرموده.

دوم آن که: او را برگزیدهٔ حود خوانده که معنای مصطفی است که یکی از القاب آن حضرت است.

سوم آن که: از خشنودی خود از او خبر داده که نازل منزلهٔ معنای حبیب الله است. چهارم آن که: از روح قدسی خود در او قرار داده ـ چنان که در قرآن هم به آن تصریح فرموده به فرمودهٔ خود در آیهٔ ۵۳از سورهٔ شوری که فرموده: ﴿ وَکَذَلِكَ أُوحَينَا إِلَيكَ رُوحًا مِن أَمرِنَا ﴾ ١.

پنجم آن که: از انصاف و عدالت او خبر داده در حقّ همهٔ امّتها.

ششم آن که: آن حضرت به خشونت و درشتی صدای خود را بلند نکند و صدای او را به خشونت کسی در داخل و خارج نشنود.

هفتم آن که: به ضعیفان و بیچارگان اذیت و آزار نکند و با عدالت و انصاف رفتار کند و امر به عدالت و انصاف کند.

هشتم این که: خدا او را چنان دستگیری کند که در مقابل دشمن شکست نخورد تا عدالت را بر روی زمین برقرار کند.

نهم آن که: دارای شریعت باشد.

دهم آن که: جزیره های روی زمین منتظر شریعت او باشند و او صاحب شریعت و وحی تازه بود.

بر شخص عاقل با وجدان و انصاف پوشیده نیست که این علامات همه در حقً حضرت ختمی مرتبت الله راست و درست آید لاغیر ،که صاحب شریعت تازه بـود

۱. سورهٔ شوری، آیهٔ ۵۲.

(Comp)

و بر همه مبعوث شد و با کفّار جهاد کرد و در جنگها نگریخت تا ایشان را مسلمان کرد و یا جزیه بر ایشان نهاد و شکست نخورد و پادشاهان صاحب شوکت را منقاد خود ساخت و با این همه قدرت با فقرا و گدایان می نشست و تواضع و فروتنی میکرد و مرتبهای برای خود قائل نبود و روی خاک می نشست و بر خر بر هنه ردیف سوار می شد و با بینوایان گفت و شنود میکرد و از آنها دلجویی می نمود و هرگز صدا به خشونت بلند نمی کرد و شریعت او به اطراف و جزیرها رسید و هیچ پیغمبری از پیغمبران متصف به این صفات نبود، حتّی حضرت عیسی هیگه که به نص انجیل که اکنون در دست مسیحیان است شریعت تازهای نداشت و مأمور به جهاد نبود و مبعوث بر کمه او را به شریعت موسی می دانند، و نادانی یا عناد بعضی از علمای یهود که چون که او را به شریعت موسی می دانند، و نادانی یا عناد بعضی از علمای یهود که چون مجوسی حمل نموده ان با هیچ یک از آنها درست نمی آید صاحب این صفات را به کورش مجوسی حمل نموده اند که پادشاهی بت پرست بوده و بعد از بخت نصر بر زمین بابل مسلط شد و بنی اسرائیل را رخصت بازگشت به زمین کنعان داد، آیا هیچ صاحب عقل و شعوری می پذیرد که خدا او را برگزیده و پسندیدهٔ جان خود گوید و آیا رواست که خدا کافر بت پرستی را به چنین صفاتی توصیف و تعریف کند ؟ خدا انصاف بدهد.

و نيز در همين كتاب و در همين باب از آيهٔ نهم چنين مي گويد:

 یعنی: اینک وقایع نخستین واقع شد و من از چیزهای نو اعلام میکنم و قبل از آن که به وجود آید شما را خبر میدهم.

و در دو آیهٔ قبل از این نیز گفته: من که یَهُوَه هستم. تو را به عدالت خوانده ام و دست تو را گرفته، تو را نگاه خواهم داشت و تو را عهد قوم و نور امّتها خواهم گردانید. [۷] تا چشمان کوران را بگشایی و اسیران را از زندان و نشینندگان در ظلمت را از محبس بیرون آوری. ۸من یهوه هستم و اسم من همین است و جلال خود را به کسی دیگر و ستایش خویش را به بتهای تراشیده نخواهم داد. ۱

از این دو آیهٔ هفتم و هشتم چنین برمی آید که طرف خطاب خدا به حضرت خاتم الانبیاء [ﷺ] است؛ به قرینهٔ آن که فرموده: تو را به عدالت خوانده ام و دست تو را گرفته، تو را نگاه خواهم داشت، که در قرآن هم در چندین جا اشاره و تصریح شده و از این که فرموده: تو را عهد قوم و نور امّتها گردانیدم ـیعنی: عهد اطاعت و فرمانبرداری تو را از قوم تو که عرب و اولاد قیدار باشند می گیرم و تو را سبب هدایت همهٔ امّتها قرار می دهم که همهٔ آنها از نور تو بینا شوند ـ، اگر از روی انصاف در این اوصاف تأمّل شود، صاحب آنها غیر از وجود مقدّس ختمی مآب ﷺ نخواهد بود؛ زیرا که بعد از شعیای پیغمبر کسی که متّصف به این اوصاف باشد از پیغمبران بجز آن حضرت نبوده و نخواهد بود که هادی و نور همهٔ امّتها باشد و به عدالت داوری کند.

و نیز در همین باب گوید: آیهٔ ۱۰: ای شماکه به دریا فرود می روید و ای آنچه در آن است! ای جزیره ها و ساکنان آنها! سرود نو را به خداوند و ستایش وی را از اقصای زمین بسرایید. ۱۱ صحرا و شهرهایش و قریه هایی که اهل قیدار در آنها ساکن باشند آواز خود را بلند نمایند و ساکنان سالع ترنم نموده ، از قلهٔ کوه ها نعره زنند. ۱۲ برای خداوند جلال را توصیف نمایند و تسبیح او را در جزیره ها بخوانند. ۱۳ خداوند مثل جبّار

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۲۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۴۲.

یه ون می آید و مانند مرد جنگی غیرت خویش را برمی انگیزاند. فریاد کرده ، نعره خواهد زدو بر دشمنان خویش غلبه خواهد نمود. ۱۴ از زمان قدیم خاموش و ساکت مانده ، خودداري نمودم. الأن مثل زني كه ميزايد نعره خواهم زدو دم زده ، آه خواهم كشيد. ١٥ كوه ها و تل ها را خراب كرده ، تمامي گياه آنها را خشك خواهم ساخت. ١٤ و كوران را به راهى كه ندانسته اند رهبرى نموده ، ايشان را به طريق هايى كـ عـارف نیستند هدایت خواهم نمود. ظلمت را پیش ایشان به نور و کجی را به راستی مبدّل خواهم ساخت. این کارها را بجا آورده ، ایشان را رها نخواهم نمود . ۱۷ آنانی که بسر بتهای تراشیده اعتماد دارند و به اصنام ریخته شده می گویند که: « خدایان ما شمایید» به عقب برگردانیده ، بسیار خجل خواهند شد. ۱۸ ای کران! بشنوید ، و ای كوران! نظر كنيد تا ببينيد. ١٩ كيست كه مثل بندهٔ من كور باشد و كيست كه كر باشد مثل رسول من كه مى فرستم ؟ كيست كه كور باشد مثل مُسلِّم ا من و كور مانند بنده خداوند ؟ ۲۰ چیزهای بسیار میبینی، امّا نگاه نمی داری. گوشها را میگشاید، ولی خود نمی شنود. ۲۱ خداوند را به خاطر عدل خود پسند آمد که شریعت خویش را تعظیم و تکریم نماید. ۲۲ لیکن اینان قوم غارت و تاراج شدهاند و جمیع ایشان در حفر هها صید شده و در زندانها مخفی گردیدهاند. ایشان غارت شده و رهاننده [ای] نیست. تاراج گشته و کسی نمی گوید که: باز ده. ۲۳ کیست در میان شما که به ایس گوش دهد و تو جّه نمو ده ، برای زمان آینده بشنود؟۲

مؤلف گوید: در این آیات نیز علامات چندی است که جز با حضرت خاتم الانبیاء ﷺ تطبیق نمی کند. از جمله در آیهٔ ۱۱ که گفته: قریه هایی که اهل قیدار در آنها ساکن باشند، آواز خود را بلند نمایند. قیدار فرزند اسماعیل ذبیح بن ابراهیم خلیل الرحمن است و مراد از اهل قیدار وجود مبارک محمد ﷺ است و مراد از قریه ها مکه و مدینه

۱. در مصدر: (مُسلِم).

۲. کتاب مقدّس، ص ۸۲۴\_۸۲۵، کتاب اشعیای نبی ، باب ۴۲.

و قُرای اطراف آن است و سایر عرب هم نیز از اولاد قیدارند و مراد از بلند کر دن آواز اشاره است به عبادت مخصوصهای که در ایّام حج در خود مکّه و منی و عرفات سجا آورده می شود که هزار هزارها از مردم در کوه عرفات و اطراف آن صداها را به دعا و لبَیک بلند می نمایند و دیگر آن که شریعت او بقدری که جلال خدا را ظاهر کند تو سعه پیدا کند که حتی در جزیره ها خدا را به صفات جلال تسبیح کنند و مراد از سرود نه - که در آیهٔ ده گفته - اشاره به شریعت تازهٔ آن حضرت است که ناسخ شریعت های سابقه است و آیهٔ ۱۶ مواد از راهنمایی کردن کوران اشاره است به هدایت کردن آن حضرت کسانی را که چشم حقبین ندارند و خدا را نشناختهاند و آنها را به نور عقل راهنمایی کند و ظلمت جهل و نادانی را به نور علم از ایشان مرتفع کند و از کجر فتاری به راستی و راستروی آنها را وادار کند و بت پرستان را خوار و ذلیل و خجل و شرمسار کند و در آیهٔ ۱۸ مراد از خطاب به کران و کوران اشاره است به این که در زمان آمدن آن پیغمبر و آوردن شریعت تازه جماعت یهود و نصارا چشم حقبین و گوش حقشنو نخواهند داشت و دعوت او را نمی پذیرند مگر بعضی از آنها و در آیـهٔ ۱۹ خبر می دهد که چون دعوت او را نپذیر فتند ، آن حضرت هم معاملهٔ کری و کوری با آنهاکند و در آیهٔ ۲۰اشاره است به این که معجزات بسیار از آن حضرت خواهند دید و با دیدن معجزات دعوت او را قبول نخواهند کرد و در آیهٔ ۲۱ اشاره است به ایـن کـه خدا شریعت خود را که به دست او داده بزرگ خواهد کرد. آیهٔ ۲۲ حاکی است از این که آنهایی که با دیدن معجزات دعوت او را قبول نمیکنند، ذلیل و خوار و غارتزده و اسير و هرچند در گودالها و زندانها مخفي شوند دستگير خواهند شد و رهايي نخو اهند داشت. پس بر اشخاص عاقل و خردمند روشن و هويداست كه اين نشانه هایی که در این آیات از کتاب شعیاذ کر شده در حق خاتم الانبیاء علی و اخبار از آمدن آن حضرت است، و از جمله نشانه هایی که نیز در فصل ـ یعنی: سیمان-

١. تُرى: دهات، روستاها، جمع قريه.

و باب چهل و پنجم کتاب شعیاذکر شده این است:

 الدا هجا، إالى الدا حجا هجائي

 الدا الله المحاسطة
 الدا الله المحاسطة

 الدا المحاسطة
 الدا الله المحاسطة

 الدا الله المحاسطة
 المحاسطة

 الدا الله المحاسطة
 المحاسطة

 المحاسطة

ترجمه: آیهٔ ۲۲: ای همهٔ کرانه های زمین! به من توجه نمایید و نجات یابید؛ زیرا من خدا هستم و دیگری نیست. ۲۳ به ذات خود قسم خوردم و این کلام به عدالت از دهانم صادر گشته، برنخواهد گشت، که: هر زانو پیش من خم خواهد شد و هر زبان به من قسم خواهد خورد. ۲۴ و مرا خواهند گفت: عدالت و قوّت فقط در خداست و به سوی او خواهند آمد. ۱

بدان که از این آیات نیز چند نکته مستفاد می شود:

اؤل آن که: خداوند به همهٔ کسان روی زمین خطاب می فرماید بدون استثنا و امر می فرماید که همه به او توجّه کنند تا نجات یابند و او را به یگانگی بپرستند و تـوجّه

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۲۹، کتاب اشعیای نبی، باب ۴۵.

به خدایی غیر از او نکنند.

دوم آن که: به ذات خود قسم یاد کرده که از آنچه فرموده تخلّف نکند، که مواد در این جا از خبر آینده باشد که البته واقع خواهد شد و آن خم شدن زانوهای بندگان است در مقابل او و اظهار ذلّت و بندگي و خضوع و خشوع نمودن ايشان است در قيام و قعو د و ركوع و سجود و بجا آوردن عبادت هاي موظّفه و اين نحوه عبادات پيش از تشريع شريعت تازهٔ خاتم الانبياء على در كار نبوده كه زانو خم كنند و ركوع و سجود نمايند و هم اكنون هم در تابعین شریعت تورات و انجیل این گونه عبادت متداول نیست و در عبادت هاشان ركوع و سجود و خم و تُه كردن زانو و تشهّدي نداشته و ندارند و بعلاوه دو زانو نشستن به حالت تشهّد را بد مي دانند و متديّنين از ايشان از اين كيفيّت نشستن اعراض دارند و مربّع و چهارزانو مینشینند و از دو زانو نشستن اطفال خود را منع میکنند و کلیهٔ عبادت هاشان به صورت عبادت ما مسلمانان نيست و به عكس مسلمانان به ذات خدا هم قسم نمي خورند، و امّا ركوع و سجود و زانو خم كردن از عبادات فرضيّهٔ حتميّهٔ مسلمانان است و همچنين به ذات خدا قسم خوردن در خصومات و مرافعات به لفظ و صيغه « والله » و « بالله » و « تالله » به همهٔ اقسام كلمهٔ قسم سوگند ميخورند. پس بدون ترديد و شك اين آيات اخبار از رسالت خاتم الانبياء و آوردن شريعت تازه است كه در عبادات امّت او ركوع و سجود و زانو خم كردن باشد و قسم خوردن به خدا در ميانشان رايج و متداول باشد.

و در باب پنجاه و چهارم کتاب شعیانیز گفته است:

לפים אחלך ויריעית פשכנותיך מפים אחלך ויריעית פשכנותיך מפים אחלך ויריעית פשכנותיך

יטו אל תחשבי האריבו ציתריך ויתדתיך תושי : פריפים ושבאול תפריצי וזרעה גריםיילש וערים בשפות יושיבו יאל תיראי בי-לא תבושי ואל תבלפי ני לא תחפירי פי בשת עלרכיך תשבחי וחרפת אלפניתיה לא 'תזכרי -עוד י פי בעליה עישיה יחוה צבא ירת שצי וגאלה כדיש ישראל אָלתי נַל חָרָץ יִבְּרְאַ : נִיּיְנְאַשִּׁ אזורלע נוגבורע נונד פל גאו יניני וֹאַשָּׁת נְעוֹרִים כֹּי חָבָאָם אָפַר אַליִר : בְּרָנִע אָטְן עְזַבְּחָיִיף וְבַרְתַבְים גְדוֹלִיִם אְכַּקּבְּוּ בְשׁצָף בְּצָף הִבְּתוֹרְתוּ בָּנֵי רָגעׁ כפר ובתטר שלם רחבתייה אפר גאלה יקיח

ترجمه طبق مطبوعهٔ لندن سال ۱۹۳۳ میلادی، آیهٔ ۱: ای عاقره که نزاییده! پسرا. ای که درد زِه نکشیده! به آواز بلند ترنّم نما و فریاد برآور ؛ زیرا خداوند می گوید: پسران زن منکوحه زیادهاند. ۲ مکان خیمهٔ خود را وسیع گردان و پردههای مسکنهای تو پهن بشود. دریغ مدار و طنابهای خود را دراز کرده، میخهایت را محکم بساز. ۳ زیرا که به طرف راست و چپ منتشر خواهی شد و ذرّیّت تو امّتها را تصرّف خواهند نمود و شهرهای ویران را مسکون خواهند ساخت. ۴ مترس ؛ زیرا که خجل نخواهی شد و مشوّش مشو ؛ زیرا که رسوا نخواهی گردید ؛ چون که خجل نخواهی شد و مشوّش مشو ؛ زیرا که رسوا نخواهی گردید ؛ چون که خجالت جوانی خویش را فراموش خواهی کرد و عار بیوگی خود را به یاد نخواهی آورد . ۵ زیرا که آفرینندهٔ تو که اسمش یهو و است صبایوت شوهر توست و قدّوس اسرائیل که به «خدای تمام جهان» مسمّاست و مانند زوجهٔ جوانی که ترک شده را مثل زن مهجور و رنجیدهٔ خود خوانده است و مانند زوجهٔ جوانی که ترک شده باشد. خدای تو این را می گوید: ۷ زیرا تو را به اندک لحظهای ترک کردم، امّا به باشد. خدای عظیم تو را جمع خواهم نمود. ۸ و خداوند ولیّ تو می گوید: به جوشش رحمتهای عظیم تو را و برای لحظه ای پوشانیدم، امّا به احسان جاودانی بر تو رحمت غفی خود را از تو برای لحظه ای پوشانیدم، امّا به احسان جاودانی بر تو رحمت غفیمی خود را از تو برای لحظه ای پوشانیدم، امّا به احسان جاودانی بر تو رحمت غفیمی خود را از تو برای لحظه ای پوشانیدم، امّا به احسان جاودانی بر تو رحمت

תכושינה וְחַסְדי מְאַתְּרְנִשְׁרְנִים בְּיִלְאָרְנִשְׁרְנִים בְּיִלְאָרְנִשְׁרְנִים בְּיִלְאָרְנִשְׁרְנִים בְּיִלְּאָרְנִשְׁרְנִים בְּיִלְּאָרְנִשְׁרְנִים בְּיִלְּאָרְנִשְׁרְנִים בְּיִלְּאָרְנִשְׁרְנִים בְּיִלְאָר וְחָבְּיִים בְּיִלְאָר וְחָבְּיִים בְּיִלְאָרְנִים בְּיִלְאָרְנִים בְּיִלְאָרְנִים בְּיִלְאָרְנִים בְּיִלְאָרְנִים בְּיִלְאָרְנִים בְּיִלְאָרְנִים בְּיִלְאָרְנִים בְּיִלְאָרְנִים בְּיִבְּיִוֹּן בִּיִּיְנְיִם בְּיִבְּיִוֹּן בְּיִבְיִנְיִּוֹ וְחַסְדְּי בְּאִבְּנְיִים בְּיִבְּיִוֹּן בִּיִּיְנִים בְּיִבְּיִיוֹ בְּיִבְּיִוֹּן בְּיִיבְנִיוֹ וְחַסְדִּי בְּאַרְנִים בְּיִבְּיִיוֹ בְּיִיבְיִיוֹ בְּיִבְּיִּוֹיְ בְּיִיבְּיִיוֹ בְּיִבְּיִוֹּן בְּיִבְּיִּוֹיִ בְּיִיוֹיִם בְּיִבְּיִוֹים בְּיִבְּיִּבְיִיוֹ בְּיִבְּנִיוֹ בְּיִבְּיִּבְיִיוֹ בְּיִבְּיִּבְיִיוֹ בְיִבְּיִּבְיִיוֹ בְּיִבְּיִיְרִים בְּיִבְּיִיבְיִים בְּיִבְּיִיבְיִים בְּיִבְּיִיבְּיוֹ בְּיִבְּיִבְּיִיוֹ בְּיִבְּיִּבְיוֹי בְּיוֹיְבְיִיוֹ בְּיִבְּיִוֹים בְּיִבְּיִיוֹם בְּיִבְּיִיוֹ בְּיִבְּיִיוֹ בְּיִיבְּיִיוֹּיִם בְּיוֹים בְּיִיבְּיוֹים בְּיִבְּיִּיְבְיִיוֹים בְּיִבְּיִיוֹ בְּיִבְּיִיוֹם בְּיִבְּיִיוֹ בְּיִבְּיִּבְיוֹיִים בְּיִבְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹם בְּיוֹבְיִיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיִבְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹם בְּיוֹבְיוֹיוֹם בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹם בְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹיבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹם בְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹם בְּיוֹבְיוֹיוְים בְּיוֹבְיוֹים בְּעִבְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיבְיוֹים בְּיבְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹים בְּעִיבְּוּבְיוֹים בְּיבְּיבְּבְּיוֹים בְּיוֹבְיבְיוֹים בְּיוֹבְייִים בְּבְּיוֹבְייוֹים בְּיוֹבְיבְּיוֹים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְייוֹים בְיוֹבְיבְּיוּבְיוֹים בְּיוֹבְיבְּיוּבְיוּיוּים בְּיוֹבְיבְּיוּבְיוּיוּיוֹיוּים בְּיוֹבְיבְיוֹיוּיוְיוֹים בְּיוֹבְייוֹבְייוֹבְייוֹים בְּיוֹבְיבְיבְּיוּיוֹים בְּיבְיבְיוֹבְייוּיבְיוּיוּיוּיוּים בְּיוּבְיוּיוּבְיוּיוּיוּיוּים בְּיבְיוֹבְיוּיוֹים בְּיוֹבְיוּיוּיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוּיוּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוּיוּים בְּיבְּיוֹבְיוּיוּיים בְּיבְּיוּיוּים בְּיוֹבְיוּיוּיים ב

۱. در مصدر : (که اسمش یهوه صبایوت است شوهر توست).

۲. کتاب مقد س، ص ۸۳۷، کتاب اشعیای نبی، باب ۵۴.

# יְבּרשׁ וַבִרית שׁלִּיבְי לְא תְבּׁוּ אָבְר פַרְתַכְּוּ יְחַנְח

آیهٔ ۹: زیراکه این برای من مثل آبهای نوح میباشد. چنان که قسم خوردم که بر تو که آبهای نوح بار دیگر بر زمین جاری نخواهد شد، همچنان قسم خوردم که بر تو غضب نکنم و تو را عتاب ننمایم. ۱۰ هرآینه کوه ها زایل خواهد شد و تلها متحرک خواهد گردید، لیکن احسان من از تو زایل نخواهد شد و عهد سلامتی من متحرک نخواهد گردید. خداوند که بر تو رحمت میکند این را میگوید. ا

۱. همان.

آیهٔ ۱۱: ای رنجانیده و مضطرب شده که تسلّی نیافته ای! اینک من سنگهای تو را در سنگ سرمه نصب خواهم کرد و بنیاد تو را در یاقوت زرد خواهم نهاد. ۱۲ و مناره های تو را از لعل و دروازه هایت را از سنگهای بَهرَمان ا و تمامی حدودت را از سنگهای گران قیمت خواهم ساخت. ۱۳ و جمیع پسرانت از خداوند تعلیم خواهند یافت و پسرانت راسلامتی عظیم خواهد بود. ۱۴ در عدالت ثابت شده و از ظلم دورمانده، نخواهی ترسید و هم از آشفتگی دور خواهی ماند و به تو نزدیکی نخواهد نمود. ۱۵ همانا جمع خواهند شد، امّانه به اذن من. آنانی که به ضد تو جمع شوند، به سبب تو خواهند افتاد. ۱۶ اینک من آهنگری را که زغال را به آتش دمیده، آلتی برای کار خود بیرون می آورد، آفریدم، و نیز هلاک کننده را برای خراب نمودن آفریدم. ۱۷ هر آلتی که به ضد تو

١. بَهْرَمان: ياقوت سرخ.

ساخته شود پیش نخواهد برد، و هر زبانی راکه برای محاکمه به ضد تو برخیزد تکذیب خواهی نمود. این است نصیب بندگان خداوند و عدالت ایشان از جانب من. ا

يوشيده نمانادكه آيات اين باب از كتاب شعياراجع به مكة معظمه است و در آية اوّل مراد از عاقره مکه است و عاقره به معنای زن نازاد است ـ یعنی: زنی که او لاد نیاورده باشد ـ و در این جا مجازاً زمین مکه را تشبیه به زن نازاد فرموده ؛ زیراکه هیچ پیغمبری بعد از حضرت اسماعيل از مكّه تا زمان خاتم الانبياء على مبعوث نشده، بخلاف اورشلیم که بیتالمقدس باشد که پیغمبران بسیار در آن جا ظاهر و مبعوث شدهاند و وحي بسيار هم در آن جا نازل شده، و مراد از پسران زن بيكس فرزندان هاجر، مادر اسماعيل على ، مي باشند و مراد از پسران زن منكوحه اولاد سارا مادر اسحاق مي باشند و مراد از وسیع کردن مکان خیمه و پهن کردن پردههای مسکن و دراز کردن طناب و محکم كردن ميخها اشاره است به عظمت پيداكردن مكّه و آباداني آن بنحوي كه از اطراف جهان به آن توجّه کنند و وسعتی برای آن حاصل شود و قدر و جلال او زیاد شود بنحوی که معبدي در دنيا به عظمت آن نباشد و همچنان كه خدا وعده داده به وعدهٔ خود و فاكر ده كه به ظهور خاتم الانبياء در آن تا به حال عظمتي پيداكر ده كه در هر ساله از توجّه مردم به آن سو و ذبح کردن قربانی ها و قبلهٔ جمیع مسلمان های جهان شدن و در هنگام نماز ها در شرق و غرب عالم به طرف آن توجّه نمودن و ذبایح خود را بدان سو ذبح نـمودن و در حال تخلّی پشت و رو به کعبه نکردن و به پاگذاردن در حدود حرم رعایت احکام مترتبه بر آن کردن و محل امن و امان بودن و غیر اینهاکه دال بر عظمت آن مکان شریف می باشد و همهٔ اینها بواسطهٔ تولّد و ظهور و بعثت حضرت محمّد رسول خدا ﷺ است ـ چنان کـه واضح و روشن است که هیچ یک از عبادتگاه های جهان این عظمت و جلال را ندار د ـ و به ظهور خاتم الانبياء ﷺ خداوند شرمندگي أن مكان را به جهت بتكده بودن و كساني که بت پرستی می کردند برطرف کرد و خدا آن جا را مکان رحمت ابدی خود قرار داد.

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۳۷ ۸۳۸، کتاب اشعیای نبی، باب ۵۴.

و در آیهٔ سوم که گفته: « ذرّیت تو امّتها را تصرّف خواهند نمود » این وعده نیز راست شد به سبب وجود مبارک پیغمبر اسلام -علیه و آله الصلاة والسلام - که امّت او در اندک زمانی بعد از هجرت شرق و غرب جهان را مالک و امّتها را وارث و شهرهایی را آباد و تعمیر نمودند و مانند این غلبه در این مدّت کم از زمان آدم تا زمان شهرهایی را آباد و تعمیر نمودند و مانند این غلبه در این مدّت کم از زمان آدم تا زمان خاتم هی شنیده نشده است. این است مفاد گفتهٔ خدا که فرموده: « ذرّیهٔ تو وارث قبایل خواهند شد و شهرهای ویران را مسکون خواهند گردانید » و از آن زمان تاکنون در هر عصری خلفا و سلاطین اسلام و علما و امرا و امنای اسلامی از سلف و خلف کوششهای بسیار در تعظیم و تکریم و تزیین کعبه و مسجدالحرام و اطراف آن نموده و میکنند، حتّی در کندن چاهها و برکهها و لوله کشی ها و برقکشی ها، حتّی در فهره و می و مشعر و عرفات، و باز - إن شاء الله - این تعظیم و تکریم زیاد خواهد شد تا زمان ظهور حضرت بقیّه الله - عجل الله تعالی فرجه - و دورهٔ رجعت آل محمّد هی که منتها درجهٔ عظمت را پیدا خواهد کرد و تا قیام قیامت جلال و عظمت او برقرار خواهد بود حرات که در آیهٔ ۱۱ می فرماید: اینک سنگهای تو را در سنگ سرمه نصب خواهم حکرد و بنیاد تو را در یاقوت زرد خواهم نهاد و مناره های گران قیمت خواهم ساخت.

(این ترجمه چنان که قبلاً تذکر داده شده از کتاب عهدین، چاپ لندن در سال ۱۹۳۳ میلادی است و امّا بنا بر ترجمهٔ فارسیّهٔ مطبوعهٔ لندن در سال ۱۸۵۶ میلادی به این نحو ترجمه کرده که: ۱۱ اینک من سنگهایت را با شنجرف میخوابانم و بنیان تو را با فیروزه تأسیس مینمایم. ۱۲ و برجهایت [را] از یاقوت و دروازههایت را از شبچراغ و تمامی حدودت را از سنگهای مرغوب میسازم.)

و در آیهٔ ۱۵گفته: همانا جمع خواهد شد، امّانه به اذن من. آنانی که به ضدّ تو جمع شوند به سبب تو خواهند افتاد.

۱. شنجرف: شنگرف، سولفور جيوه، اكسيد سرخ سرب، يكي از اقسام سنگهاي معدن جيوه.

این ترجمه مطابق طبع ۱۹۳۳ است و امّا موافق چاپ سال ۱۸۵۶ چنین می نویسد در ضمن آیهٔ ۱۵: اینک کسی که از من بیگانه است با تو متمکّن نخواهد شد و هر کسی که با تو متمکّن است با تو خواهد افتاد ـیعنی: هر شخص مخالفی که با تو ضدّیّت و مخالفت کند خدا او را ذلیل خواهد کرد، چنان که اصحاب فیل مخالفت کردند و خدا آنها را هلاک و نابود کرد و در زمان قیام سفیانی از شام هم زمانی که قصد خرابی مکّه می کند و لشکر برای خراب کردن مکّه می فرستد، خدا لشکر او را در زمین بیدا که در طریق مکّه و مدینه است به زمین فرو می برد، چنان که قبلاً در جزء اوّل و دوم و سوم این کتاب مفصّلاً شرح داده شد و به حسب و عده ای که خدا داده دجّال ملعون هم داخل مکّه نخواهد شد، بلکه خائب و خاسر برمی گردد، بنا بر اخبار و احادیث وارده.

مؤلف حقیر گوید: با این که کتب عهدین را علمای یهود و نصارا تحریف کرده اند و از روی عناد آیاتی که مبشر آمدن حضرت خاتم الانبیاء هی و اهل بیت طیبین و طاهرین اوست تغییر داده شده و یا انداخته اند، مع ذلک کلّه خدا برای اتمام حجّت چشم و گوش آنها را کور و کَر کرده و آیات بسیاری که دلالت دارد بر اخبار به آمدن آن حضرت و صفات خاصهٔ آن بزرگوار و شریعت و کتاب و ذرّیهٔ طیبهٔ او در کتب ایشان باقی مانده و حفظ شده، تا هر که از ایشان که زنده می ماند به حجّت زنده بماند و هر که از ایشان که زنده می ماند به حجّت زنده بماند و هر که از ایشان که زنده می اند به حجّت زنده بماند و هر که کر اخبار آیندهٔ این کتابها به بسیاری از آنها اشاره خواهم کرد، هرچند اصل کتابها و ترجمه های آن در هر عصری به مرور زمان بسیاری از آنها تحریف شده و به دلیل و بر هان ربّیین و علمای ایشان به تحریف آنها اذعان دارند. حتّی در کتاب های خود برای اثبات تحریف شدن آن تاخت و تازهایی دارند؛ چنان که مرحوم فخر الاسلام صاحب کتاب آنیس الأعلام - أعلی الله مقامه - که از قسیسین و علمای مبرز نوصارا بوده و به نور هدایت اسلام مهتدی و مستبصر شده در باب دوم از جلد اوّل کتاب آنیس الأعلام با ادلّه و براهین قاطعه و شواهدی که در آن کتاب با تتبّع کامل و مداری معتبره نزد اهل کتاب مفصلاً نقل فرموده در این باب مبحثهایی ذکر کرده.

مبحث اوّل در اثبات تحریف لفظی کتب عهدین سی و چهار شاهد معتبر ذکر کرده. ۱ مبحث دوم در اثبات تحریف به زیادت و طلباً للاختصار چهل و پنج شاهد برای اثبات مدّعای خود آورده. ۲

مبحث سوم در اثبات تحریف به نقصان و در این بیست شاهد ذکر کرده.

که مجموعاً صد شاهد می شود و معترف است که بیش از اینها شواهد زیادی بر تحریف آنها دارد که از خوف اطالهٔ اکتاب آنها را ذکر نکرده ، و الحق از هر جهت در این کتاب بر رد یهود و نصارا و مادّیین و اثبات صانع و توحید و ابطال تثلیث و اثبات نبوت عامّه و خاصّه و حقّانیّت شریعت اسلام و ناسخ بودن آن بر سایر شرایع و بیان نبوت عامّه و خاصّه و حقّانیّت شریعت اسلام و ناسخ بودن آن بر سایر شرایع و بیان محسّنات اسلام و اثبات امامت دوازده امام شیعیان اثنا عشری و اثبات معاد و غیر اینها ادلّه و براهینی آورده و حجّت را تمام کرده و در فنّ خود بی عدیل و نظیر است، علاوه بر سایر کتبی که تصنیف و تألیف کرده غیر از این کتاب از قبیل کتاب بیان الحق که ده جلد است در ردّ صاحب الهدایه که یکی از علمای متعصّب مسیحی ها بوده و آن کتاب را در رد بر قرآن و انتقاد از اسلام نوشته و تعبیر فخرالاسلام از آن به «الغوایة» کرده و کتاب خلاصة الکلام فی افتخار الإسلام در اصول ادیان ثلاثه (یهود و نصارا و اسلام) و کتاب تعجیز المسیحیین و رساله در حرمت شراب و استدلال بر حرمت آن به کتب عهدین و غیر اینها.

مخفی نماند که جلدین کتاب آنیس الأعلام شمشیر برّان قاطعی است برای مسلمانان بر ضرر اهل کتاب و مسلمان متفطّن عباید از مطالعهٔ آن غفلت نکند ؛ زیرا که برای ردّ

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٢، ص ١-٢٩.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٢، ص ٢٠-٧٤.

٣. اطاله: طول دادن ، دراز كردن ، به درازاكشيدن .

۴. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٣، ص ٧٥-١٠٤.

۵. در مسيحيت يعني: به وجود سه اقنوم «اب، ابن، روح القدس» قائل بودن.

ع. متفطّن: زيرك و با تدبير ، آن كه سخن يا امرى را بزيركي دريابد.

شبهات یهود و نصارا و اثبات حقّانیّت اسلام کتابی است جامع و پرفایده و انتشار آن در میان مسلمانان مفتضح کنندهٔ عقاید و اعمال یهود و نصاراست از این راه. جلد اوّل این کتاب که طبع شد در تهران و منتشر شد، وقتی که مسیحیّین فهمیدند آن را به قیمت گران در هر کجا در کتاب فروشی ها سراغ کردند، خریدند و نابود کردند و جز یکی یکی در کتابخانه های شخصی باقی نماند. لذا نگارنده به فکر افتادم که به هر وسیله ای باشد موجبات طبع دوم آن را فراهم کنم تا این که به تأیید خداوند متعال و توجهات ذوات مقدّسهٔ محمّد و آل محمّد صلوات الله علیهم أجمعین - زمان اقامت خود در اصفهان در سال یک هزار و سیصد و هفتاد هجری قمری به راهنمایی حقیر یکی از مؤمنین خیر سعاد تمند به نام حاج اسدالله ریخته گران خواجویی اصفهانی بانی طبع و نشر آن شد و قربة الی الله مخارج طبع و کاغذ و جلد آن را به عهده گرفت و پس از طبع برایگان مجاناً در دسترس علما و و عاظ و محصّلین و علاقمندان قرار داد، فجزاه الله عن الإسلام خیراً. مع ذلك کله باز هم این نسخه بسیار کمیاب شده. رجای واثق آن که اهل خیر علاقمند به دین و قرآنی پیدا شود و بانی طبع و زنده کردن هر دو مجلد این کتاب مستطاب گردد.

و در باب چهلم کتاب شعباچنین گفته:

בְבָּלְ -- הַסְאַנִינִׁ אַלִּינִר לִּי לְכִינִת בִּיר יְעוֹתְּבְּיִם אַלִּינִר לִּיךְ -לִבְּיִת בִּיר יְעוֹתְּבְּּלְיִם בֹּבְּרוֹ תַּלְ-לְּבְּ יְבִוֹתְּבְּיִם נְפֹּבְאָּ נְעֵבוֹנוֹ נְעֹלְ-לְּבְּ יְבִוֹתְּבְּיִם נְפֹּבְאָי یعنی: ۱ تسلّی دهید! قوم مرا تسلّی دهید! خدای شما میگوید: ۲ سخنان دلاویز به اورشلیم گویید و او را نداکنید که اجتهاد او تمام شده و گناه وی آمرزیده گردیده و از دست خداوند برای تمامی گناهانش دو چندان یافته است .۱

בי יְחִוּהַ רְבִּרְ יִּשְׁרוֹ בְּעְרֵבְּה בְּבִּרְפִּרְ פַּנְּוֹ רָרָהְ יִחְהְּוֹ צִּי יִּשְׁרוֹ בְּעְרֵבְּה בְּבִּרְהְ לֵבְּישׁוּר יִּשְׁבְּלוֹ וְחָיְה תִּעְסָב לְבִּישׁוּר יִּשְׁבְּלוֹ וְחָיְה תִּעְסָב לְבִּישׁוּר יְּשְׁבְּלוֹ וְחָיְה תִּעְסָב לְבִּישׁוּר יְּשְׁרוֹ בְּעְרֵבְּה לְבִּהְעִהְ יִחְהְּוֹצִי יְּחְוֹהְ וְבְאָוֹ בְּלִרְ בִּטְרֵבְּר בַּנְּיִרְ יִחְהְּוֹצִי פיל - בִישׁר יִחְהְוֹ בְּבָרוֹ בְּלִּהְ בְּבִוֹר יְחְוֹהְ וְרָאִוֹ בְּלִר בְּשְׁר בִּנְיִרְ יִחְהְּוֹצִי פיל יחוֹה רְבִּר

آیهٔ ۳: صدای نداکننده در بیابان: راه خداوند را مهیّا سازید و طریقی برای خدای ما در صحرا راست نمایید. ۴ هر درّهای برافراشته و هر کوه و تلّی پست خواهد شد و کجیها راست و ناهمواریها هموار خواهد گردید. ۵ و جلال خداوند مکشوف گشته، تمامی بشر آن را با هم خواهد دید؛ زیراکه دهان خداوند این را گفته است. ۲

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۲۱، کتاب اشعیای نبی، باب ۴۰.

۲. همان.

آیهٔ ۱۰ همین باب:

יִּכְבֵּץ שְּלְּאִים וְבְחִיפִוֹיִשְׁאִ שְלְּח יְבַחָּלִּי לְפָּבְיִינִר שְּלְאִים וְבְחִיפִוֹיִשְׁאִ שְלְּח יְרְעִוֹּ בּוְרְעוֹּ לְפָּבְיִינִּרְעוֹּ עִרְנִוֹ שִּלְּץ אִתְוֹ וּפִּעְלַּחְוּ הְנָה אִרְנְוֹ יָחוֹה בְּחִיפִּי יִבְּיִעוֹ בּוְרְעוֹּ

آیهٔ ۱۰: اینک خداوند یهوه با قوّت می آید و بازوی وی برایش حکمرانی می نماید. اینک اجرت او با وی است و عقوبت وی پیش روی او می آید. ۱۱ او مثل شبان گلهٔ خود را خواهد چرانید و به بازوی خود برّه ها را جمع کرده ، به آغوش خویش خواهد گرفت و شیردهندگان را به ملایمت رهبری خواهد کرد. ۱

ייּ הלפו הלהלים ירוגו ולא ייגיתו ילכו לכלי יעונ יְטִלְיּפוּ כִח יֹגְלְיּ אַבּר

آیهٔ ۳۱ همان باب: امّا آنانی که منتظر خداوند می باشند قوّت تازه خواهند یافت و مثل عقاب پرواز خواهند کرد. خواهند دوید و خسته نخواهند شد. خواهند خرامید و درمانده نخواهند گردید.۲

۱. همان.

۲. کتاب مقدّس، ص ۸۲۲، کتاب اشعیای نبی، باب ۴۰.

بدان که این آیات نیز اشعار به آمدن حضرت خاتم الانبیاء کاش است. مراد از صدای ندا کننده یا صدای جبرئیل است، یا صدای حضرت ختمی مرتبت به گفتن: قولوا لا إله إلا الله، و اشاره به بعثت آن بزرگوار است و مراد از این که گفته است: «هر درّهای برافراشته و هر کوه و تلّی پست خواهد شد و کجی ها راست و ناهمواری ها هموار خواهد گردید » اشاره است به فرمایش آن بزرگوار که فرموده: زوی لی الأرض، فرأیت مشارقها و مغاربها ؛ ایعنی: جمع کرد برای من زمین را، پس دیدم. پس مشرقها و مغربهای آن را دیدم، و در تفسیر علی بن ابراهیم قمی به سند صحیح از حضرت مغربهای آن را دیدم، و در تفسیر علی بن ابراهیم قمی به سند صحیح از حضرت صادق الله و روایت کرده که عبدالله بن بکیر می گوید: حضرت به من فرمود:

أخبرني عن الرسول على كان عامًا للناس [بشيراً]. أليس [قد] قال الله في محكم كتابه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ لأهل الشرق والغرب وأهل السماء والأرض من الجن والإنس؟ هل أبلغ رسالته إليهم كلّهم؟ قلت: لا أدري. قال: يابن بكير، إنّ رسول الله لم يخرج من المدينة، فكيف أبلغ أهل الشرق والغرب؟ قلت: ولا أدري. قال: إنّ الله \_تبارك وتعالى \_ أمر جبرئيل فأقلع الأرض بريشة من جناحه، ونصبها لمحمد على وكانت بين يديه مثل راحته في كفّه ينظر إلى أهل الشرق والغرب، ويخاطب كلّ قوم بألسنتهم، ويدعوهم إلى الله وإلى نبوته بنفسه. فما بقيت قرية ولا مدينة إلّا [و] دعاهم النبي الله بنفسه؛ يعنى: فرمود: خبر ده به من از رسول خدا الله كه رسالت او عموميّت داشت بر همه مردم. آيا نه اين است كه خدا در محكم كتاب خود فرموده كه: ﴿ ما نفرستاديم تـو را اى بيغمبر! \_مگر براى همه مردمان براى اهل مشرق و مغرب و اهل آسمان و زمين

۱. «زُويَت لي الأرض، فأُريتُ مشارقها ومغاربها» [ر.ك: سنن ابن ماجة، ج ٢، ص ١٣٠٤. ح ٣٩٥٢: معجم اوسط طبراني، ج ٨، ص ٢٠١، تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١١٩ و ٢٤٤].

۲. سورهٔ سبأ، آیهٔ ۲۸.

تفسیر قمی، ج ۲، ص ۲۰۲ - ۲۰۳، و نیز ر.ک: مختصر البصائر، ص ۱۷۲ ـ ۱۷۳، ح ۲۳؛ بحارالأنوار، ح ۱۷۳ میل ۱۸۲، فیل ج ۸، ص ۱۸۸ ـ ۱۸۸، ص ۱۸۸ ـ ۱۸۸، ص ۱۸۸ ـ ۱۸۸، خیل شمارهٔ ۲۸ و ج ۶، ص ۱۸۳ ـ ۱۸۳، فیل شمارهٔ ۲۸ و ج ۶، ص ۱۳۵ ـ ۳۳۵، ح ۶۰.

از پریان و آدمیان ﴾ ؟ آیا رسالت خود را رسانید به همهٔ آنها ؟ گفتم: نمی دانم. فرمود:
ای پسر بکیر! بدرستی که رسول خدا از مدینه بیرون نرفت. پس چگونه رسالت خود
را به اهل مشرق و مغرب رسانید ؟ گفتم: نمی دانم. فرمود: بدرستی که خدای - تبارک
و تعالی - امر فرمود جبرئیل را ، پس کند زمین را به یک پری از بال خود و مقابل روی
محمد محمد الله نگاه داشت مانند کف دست او. نظر می کرد به سوی اهل مشرق و مغرب و با
هر قومی به زبان ایشان خطاب می کرد و دعوت می نمود ایشان را و پیغمبری خود به
خودی خود. پس باقی نماند هیچ شهری و دهکدهای مگر این که شخصاً پیغمبر ایشان را
به خود دعوت نمود (سورهٔ سبا، صفحهٔ ۵۴۰، طبع مستوفی در تهران سال ۱۳۱۳).

آیهٔ ۵از باب چهلم کتاب شعباکه گفته است: «و جلال خداوند مکشوف گشته، تمامی بشر آن را با هم خواهند دید» اشاره به همین است.

و در آیهٔ دهم همان باب از همان کتاب که گفته: «اینک خداوند یهوه با قوّت می آید و بازوی وی برایش حکمرانی می نماید» مراد وجود مبارک محمّد ﷺ است و مراد از بازوی او که برایش حکمرانی می نماید برادر و پسر عمّش امیرالمؤمنین علیّ بن ابی طالب ﷺ است که به منزلهٔ بازوی آن بزرگوار است - چنان که خداوند در قرآن مجید از هارون تعبیر به بازو کرده برای موسی ﷺ و در آیهٔ ۱۳۱شاره است به بلندی مقام و موقعیّت آنهایی که انتظار آمدن آن حضرت را داشته اند از اهل کتاب که با شتاب به نزد او روند و ایمان آورند به او -مانند سلمان فارسی و عبدالله سلام و امثال آنها.

اخبار شعیای نبی بشارت به ظهور حضرت بقینة الله عجل الله تعالی فرجه در باب شصت و ششم از آیهٔ ۱۰ تا آیهٔ ۲۲که پایان باب و کتاب است چنین گوید:

בְשׁ בָּלְ - אִלְנְבֵיּ, חִי שׁיּ שׁנְּ אַנְּהּ

לונו לכולו לקיהו הליבו לעות לכלה הלטלים לקיהו הליבו לעות בלים לליה לפיהו הליבו הליבונה בלים בלים בתיוח ליך -- הלילים הלילי:

۱۰: ای همهٔ آنانی که اورشلیم را دوست می دارید! با او شادی کنید و برایش وجد نمایید [و ای همهٔ آنانی که برای او ماتم می گیرید! با او شادی بسیار نمایید. ۱۱] تا از پستانهای تسلیات او بمکید و سیر شوید و بدوشید و از فراوانی جلال او محفوظ گردید. ۱

-כרכים היה היה הי צוים ויכל שלם הק-ה על היא וה לנער יחלים וִלונו הילנות היפו לכוד כירנו אלינו יחונו הילל בילוד

آیهٔ ۱۲: زیرا خداوند چنین میگوید: من سلامتی را مثل نهر و جلال امّتها را مانند نهر سرشار به او خواهم رسانید و شما خواهید مکید و در آغوش او برداشته شده، بر زانوهایش به ناز پرورده خواهید شد.۲

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۴۹، کتاب اشعیای نبی، باب ۶۶.

۲. همان.

אַע אָלָבוּיִּנְ וֹלְאַם אִּע אִיּבִּיּנִּ ; כְּבָּיִּהֹא עַפְּבִּיִּנִּ וֹלְאַם אִר אִיּבִּיּנִ יִּרְיִשְׁנִּ כְּבָּיִּהֹא עַפְּבִּינִי וְלִהְיִׁ וְּלִּבְּיִם וְלִהְּעִׁ וְנִוּבְּהֹעִּי וְנִוּבְּהֹעִּי וְלִבְּיִם וְהֹאַלִּיוֹ עַיִּבְּיִּ בְּאִיְּהִ אִנְּנֹוֹלְּכְּים וְכִּיִּרִי הְּקִּבְּים וְלִהְאַלְים וֹלְנִינְּלֵּיִ בְּאִיְּהִ אִנְּנֹוֹלְכְּים וְכִּיִּרִי הְשִׁלְּם וֹלְנִינְיִּלְּיִ

آیهٔ ۱۳: و مثل کسی که مادرش او را تسلّی دهد، همچنین من شما را تسلّی خواهم داد و در اورشلیم تسلّی خواهید یافت. ۱۴ پس چون این را ببینید، دل شما شادمان خواهد شد و استخوانهای شما مثل گیاه سبز و خرّم خواهد گردید و دست خداوند بر بندگان معروف خواهد شد، امّا بر دشمنان خود غضب خواهد نمود. ۱

וֹנְבֹרׁ חַלְּלֹּי יִעוֹע יִעוֹע לִהְשׁׁבֹּח וֹכֹחוֹלבּו אַע־בֹּּלְבְּהָּ וֹנְיֹלְלְעוֹ בֹּלְנִיבִ -- אֵה : כִּי בֹּאְהָ כִּלְכְּבְּעִי כִּיִלְנְעִינִ בְּלְנִיבִּ יִעוֹנִם בִּלְבְּהָּ בִּיִבְּעִינִת יִעוֹע בֹאָהָ יְכִוּא וְכַּטְּנְּעַה

آیه ۱۵: زیرااینک خداوند با آتش خواهد آمد و عرّابه های او مثل گردباد، تا غضب خود را با حدّت و عتاب خویش را با شعلهٔ آتش به انجام رساند. ۱۶ زیرا خداوند با آتش و شمشیر خود بر تمامی بشر داوری خواهد نمود و مقتولان خداوند بسیار خواهد بود.۲

۱ و ۲. کتاب مقدّس، ص ۸۴۹، کتاب اشعیای نبی، باب ۶۶.

וֹחַלְּהֵלְ וֹחַלְּהָלֵלֵל וֹחְלֵלְלֵלְ וֹחְלֵלְלֵלְ וֹחְלֵלְלֵלְ וֹחְלֵלְלִרְ וֹחְלֵלְילִ אָנוֹרְ אָנוֹרְ אַנְלִי בְּתְּלִר עוֹעוֹלִיר נוֹלְינוֹלְ אַנוֹרְ הַלְּנוֹרְ אִלְּלְיִ בְּתִּלְ עוֹעוֹלִירְ נוֹלְינוֹלְ

آیهٔ ۱۷: و خداوند میگوید: آنانی که از عقب یک نفر که در وسط باشد خویشتن را در باغات تقدیس و تطهیر مینمایند و گوشت خنزیر و رجاسات و گوشت موش می خورند، با هم تلف خواهند شد. ۱

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۴۹، کتاب اشعیای نبی، باب ۶۶.

آیهٔ ۱۸: و من اعمال و خیالات ایشان را جزا خواهم داد و آمده، جمیع امّتها و زبانها را جمع خواهم کرد و ایشان آمده، جلال مرا خواهند دید. ۱۹ و آیتی در میان شما برپا خواهم داشت و آنانی که از ایشان نجات یابند، نزد امّتها به ترشیش و فول و تیراندازان لود و توبال و یونان و جزایر بعیده که آوازهٔ مرا نشنیدهاند و جلال مرا ندیدهاند خواهم فرستاد تا جلال مرا در میان امّتها شایع سازند. ۱

و در آیهٔ ۲۳ گفته:

ללק בהני לאהם לא עלבע נעיו בעיו הלההים כי כי היהלילים לא עסנע לילאי ולאו כבורי עליניהים לעהעיטו לבני אפר יענע הלע ביה כי לבוא הל- בהנ הלע ביה ביע לבוא הל- בהנ הלע בית ביענת בענת נפני,

آیهٔ ۲۳ از همان باب: و خداوند می گوید که: از غرّهٔ ۲ ماه تا غرّهٔ دیگر و از سبت تا سبت دیگر تمامی بشر خواهند آمد تا به حضور من سجده نمایند ۲۴ و ایشان

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۴۹، کتاب اشعیای نبی، باب ۶۶.

٢. غُره: ماه نو ، اوّل هر چيز ، روز اوّل ماه قمرى.

۳. سبت: استراحت، روز شنبه، در نزد یهود روز تعطیل و استراحت است. در این روز از کار دست میکشند و استراحت میکنند.

بیرون رفته ، لاشههای مردمانی راکه بر من عاصی شده اند ملاحظه خواهند کرد ؛ زیرا کرم ایشان نخواهد مرد و آتش ایشان خاموش نخواهد شد و ایشان نزد تمامی بشر مکروه خواهند بود . ۱

مؤلّف فقیر گوید: این آیات از کتاب شعیای پیغمبر هنوز مصداق آن از زمان شعیا تا به حال ظاهر نشده و بدون تردید بشارت از ظهور حضرت ولیّ عصر عجل الله تعالی فرجه میباشد، به شهادت متن آیات؛ زیراکه در آیهٔ ۱۴ که گفته است: «دست خدا بر بندگانش معروف خواهد شد و بر دشمنان خود غضب خواهد نمود» دست خدا غیر از امام و حجّت کسی نیست و «معروف خواهد شد» اشاره به ظهور آن حضرت است، بخصوص با تصریح به این که فرموده: «خداوند با آتش خواهد مقاب، و دیگر آن که: «عرّابههای او مثل گردباد است تا غضب خود را با حدّت و عتاب خود را با شعلهٔ آتش به انجام رساند» مراد از آن مأمور بودن آن حضرت [است] تمام قوا و اسباب خواهد آمد - چنان که از بعضی از احادیث و اخبار هم مستفاد میشود و از جملهٔ آنها این است که: یر تقی بالأسباب أسباب السموات والأرض؛ یعنی: بالا می رود آن حضرت با اسباب، اسباب آسمانی و زمینی. نگارنده در این کتاب بسیاری از آن احادیث و اخبار را ذکر کرده و بعد از این هم ذکر خواهد شد.

و در آیهٔ ۱۶ گفته: «زیرا خداوند با آتش و شمشیر خود بر تمامی بشر داوری میکند» و مسلم است و جای هیچ تردیدی نیست که احدی از انبیا و اوصیا تا به حال بر تمام بشر داوری و حکومت نکرده اند و مأمور به شمشیر زدن بنحوی که همهٔ بشر سر تسلیم فرود آورند و زمین پر از عدل و داد شود مخصوص به امام عصر شیعیان مسلمانان حضرت حجّه بن الحسن ، امام دوازدهم ایشان است.

و در آیهٔ ۱۸ فرموده: او آمده، جمیع انتها و زبانها را جمع خواهم کرد.

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۵۰ کتاب اشعیای نبی، باب ۶۶.

شبهه ای نیست که احدی تا به حال نیامده که جمیع امّتها و زبان هارا جمع کند که همهٔ روی زمین امّت و احده شوند. این قبا بر اندام آن حضرت دوخته شده که در زمان ظهور او مصداق فرموده : ﴿ وَلَهُ أَسلَمَ مَن فِي السَّمُواتِ وَالأَرْضِ طَوعًا وَكُرهًا ﴾ ا - که تمامی بشر همه به یک دین متدیّن شوند - می باشد.

و در آیهٔ ۲۳گفته: «از غرّهٔ ماه تا غرّهٔ دیگر و از سبت تا سبت دیگر تمامی بشر خواهند آمد تا به حضور من سجده نمایند». مصداق این آیه هم در زمان ظهور آن حضرت صورت وقوع پیدا خواهد کرد و تا به حال ابداً صورت نگرفته است. پس این آیات اخبار به ظهور و زمان ظهور آن بزرگوار است که روح عدالت در پیکر جهان دمیده خواهد شد و زمین و آسمان برکات خود را ظاهر خواهند کرد.

بار خدایا! دیده های منتظران و علاقمندان را به نور جمال عدیم المثالش روشن و منور گردان ، وصلّی الله علیه و علی جدّه و جدّته و آبائه الطیّبین الطاهرین .

#### بهرهٔ دوم

از بخش دوازدهم از كتاب نوائب الدهور در بيان بشارات و اشاراتي كه در تورات رسيده راجع به حضرت خاتم الانبياء على و اولاد طيبين و طاهرين و كثرت ذرية او و شريعت مقدّسهٔ آن حضرت.

در اواخر سیمان سیزدهم \_یعنی: باب و فصل سیزدهم \_از پاداش \_یعنی: سِفر اوّل از اسفار پنجگانه که آن را سِفر براشیت؛ یعنی: کتاب تکوین و پیدایش [گویند] \_ از باسوق \_یعنی: آیهٔ \_۱۴ تا آخر آیهٔ ۱۷ چنین گفته:

# נופרר בנם הגה היבור אל היבור איניה

١. سورة آل عمران، آية ٨٣.

לם זלגל יָסְבָּנוּ אָה לְּסָׁנוּע אָע זֹפָּג טָאָל אַהָּ הֹע מֹלְם י נְהִּיּלְיהִ אָע זַלְּבָּ הֹע מֹלְם י נְהִּיּלְהַ אָע זַלְבָּ הַלְּבָּע לָאָע לְּבָּ מִאָלְנְהַע וְלִּבְּע וַלְּבָּע וַלְנְתַּע הָּסְם בְּפַנְנָע וְנִגְּבָּע וַכְּעְבָּע הָאָרְ וּנִצְּעַ כִּיִּץ נֵיכְּלְנִם אַּמְרָבְּע נִבְּעָרְ הַּבְּעוּ

ترجمهٔ آیات موافق ترجمهٔ طبع لندن سال ۱۹۳۳ م: آیهٔ ۱۴: و بعد از جدا شدن لوط [از وی] خداوند به ابرام گفت: اکنون تو چشمان خود را برافراز و از مکانی که در آن هستی به سوی شمال و جنوب و مشرق و مغرب بنگر . ۱۵ زیرا تمام این زمین را که می بینی به تو و ذریّت تو تا به ابد خواهم بخشید . ۱۶ و ذریّت تو را مانند غبار زمین گردانم . چنان که اگر کسی غبار زمین را تواند شمرد ، ذریّت تو نیز شمرده شود . ۱۷ برخیز و بر طول و عرض زمین گردش کن ؛ زیراکه آن را به تو خواهم داد . ۱ مؤلف گوید: در کتاب اِتامهٔ الشهود فی الرد علی الیهود علام فهام محمدرضای مؤلف گوید: در کتاب اِتامهٔ الشهود فی الرد علی الیهود علام فهام محمدرضای

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۲، تورات، سِفر پیدایش، باب ۱۳.

جدید الإسلام که از اعاظم علمای یهود بوده و در زمان سلطنت شاه غفران پناه ناصر الدين شاه قاجار به قلم عالم جليل و سيّد نبيل عليّ بن الحسين حسيني تهراني از عبری به فارسی ترجمه شده و در همان اوان در تهران به زیور طبع آراسته گردیده ، در ذيل اين آيات چنين نوشته: اين آيات مشعر بر اين است كه ذرية طاهره حضرت خليل الرحمن را زياد بايد بفرمايد و اولاد او مانند زمين كه متواضع است ذرّية باقيه از آن سرور هم بايد متواضع بوده باشند و بعلاوه بايد آن ذرّيّهٔ باقيه مانند زمين محالً معادن و مكان جميع اقسام فلزّات و جواهرات نفيسه و خزاين و دفاين سلاطين بوده و خود و اوصیای مرضیین او به بروز دادن معجزات در مقامات عدیده به انقلاب ماهيّت هر شيء به هر يك از اقسام فلزّات و جواهرات و نقدين متّصف باشند و همچنين باید محال حیوانات مانند زمین بوده باشند، چنان که از ایشان هم به اعجاز ایجاد هر گونه حیوانی می شد به انقلاب صُور محسوسهٔ منقوشه در پرده و فرش مأمون ملعون به هیئت شیرهای مهیب از برای خوردن آن ملعون مستهزئ و محل تعیّش و انتفاع خلایق بوده باشند که هرگونه از نعم غیر متناهیهٔ خداوندی از ایشان بروز و ظهور پیوندد و بعلاوه محل نزول رحمتهای حقّانی و برکات سبحانی بوده باشند و بحمدالله سبحانه اين ذرّية طاهرة جناب خليل الرحمن كه از نسل ذبيحالله ، جناب اسماعيل ، باقی مانده دارای همگی این صفات کمال بوده و هستند. اوّلاً که خود پیغمبر مختار ايشان \_صلوات الله وسلامه عليه \_كه پيغمبر رحمت بوده و جميع نعم ظاهره و باطنه از وجود ذی جودش و شریعت مقررهاش به خلایق رسیده و می رسد و همچنین است مقامات و شؤونات هر یک از اوصیای مرضیین آن حضرت که أولهم وأفضلهم سيد الوصيين وقائد الغرّ المحجّلين أمير المؤمنين و بعد از آن جناب السبطين السيدين [السندين] الإمامين الهمامين أبي محمّد الحسن وأبي عبدالله الحسين وبعدهما التسعة المعصومين من ذرّية الحسين أفضلهم قائمهم -صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين .١

١. منقول الرضائي ، ص ٢٠٧ ـ ٢٠٨.

(تا این جا عبارات کتاب اِقامة الشهوددر ذیل این آیات از تورات چنان که نوشته بود به همان عباراتی که در آن جاست بدون کم و زیاد نوشته شد).

### برهان دوم

در همان سفر براشیت \_ یعنی: تکوین \_ در سیمان \_ یعنی: فصل \_ هفدهم در پاسوق \_ \_ یعنی: آیهٔ \_ بیستم چنین گفته است به لغت عبری:

ترجمه وفق طبع ۱۹۳۳ م لندن: آیهٔ ۲۰: و امّا در خصوص اسماعیل تو را اجابت فرمودم. اینک او را برکت داده ، بارور گردانم و او را بسیار کثیر گردانم. دوازده رئیس از وی پدید آیند و امّتی عظیم از وی به وجود آورم. ۱

و در مجلّد دوم کتاب أنيس الأعلام مرحوم محمّدصادق فخرالاسلام که از مبرّزين علمای مسيحی و جديدالاسلام بوده در صفحهٔ ۱۵۱ آن کتاب پس از آن که عين عبارت آيه را به عبري نوشته، نيز از تورات سرياني هم همين آيه را به عبارت

۱. كتاب مقدّس، ص ۱۶ ـ ۱۷، تورات، سِفر پيدايش، باب ۱۷.

سریانی چنین نوشته:

دَعْال اِسْمَعِيل شِيعْتُكَ هَابَرَكَتِهِ وَٱسْكِتِهِ وَٱكْبِرْتِهِ طَابُ طَابُ تِسِعْ سَرْرُوْر بِنبِنِ نَوْلبِديْ وَالْلِيُوحْ لَعْامَارُهَا.

پوشید، نماناد که این آیه مشعر بر نکاتی چند است که صاحب اقامهٔ الشهود و صاحب کتاب انسی الاعلام آنها را خاطر نشان نموده اند و خصوصاً مرحوم فخرالاسلام در ذیل آیه و ترجمهٔ آن شرح مبسوطی نگاشته.

اؤلاً آیه راجع به وعده ای است که خدا به اسماعیل داده که نسل و ذریه و برکت او را بسیار بسیار زیاد کند به سبب محمد و دوازده امام که بعد از آن حضرت اوصیای آن بزرگوار می باشند.

ثانیاً آن که کلمهٔ ۱ بِمند مِبد و رعبری و ۱ طاب طاب ۱ در سریانی به معنای محمد است. صاحب اِقامة النبود در صفحهٔ ۴۸ آن کتاب گفته: لفظ بمندمند موافق است با لفظ محمد که اسم شریف آن جناب است و نود و دو می باشد، و در انیس الأعلام گفته که: مخفی نماند که مراد از ۱ ماد ماد ۲ در عبرانی حضرت محمد است و ۱ طاب طاب ۴ هم در سریانی مقصود آن حضرت است که این هر دو اسم مقصود حضرت محمد است و چند سطر بعد از آن گفته: و در دو موضع از این سوره -یعنی: از سورهٔ تودات اسم مبارک حضرت خاتم الانبیاء با عدد مستعمل یبود استخراج می شود: یکی از لفظ ۱ بِماد مانی که در سه موضع آن سوره واقع گردیده ؛ زیراکه ۱ بِماد مانی د و دو تاست؛ زیراکه ۱ بِماد مانی از لفظ ۱ لفوی غدول ۱ و الف یک و دال ثانیه هم چهل و الف یک و دال چهار و میم ثانی از لفظ ۱ لفوی غدول ۱ بیس لام در و دال ثانیه هم چهار ، مجموع نود و دو ، و موضع ثانی از لفظ ۱ لفوی غدول ۱ بیس لام در نزد یبود سی تاست و غین سه؛ زیراکه در موضع جیم است. جیم و صاد ندار ند. و او شش و یا ده و غین ایضاً سه و دال چهار ، واو شش ، لام سی ، بس مجموع این هم نود و دو سات و اکثر ادلهٔ ۱ احبار یهود به حروف جمل ۱ کبیر است و آن حرف ابجد است.

۱. جمّل: حساب ابجد.

حضرت سلیمان ﷺ چون بیت المقدس را بناکرد ، احبار یهود حکم کردند که این بنا چهارصد و ده سال باقی و بعد خراب خواهد شد و همین طور هم شد و این استخراج را از لفظ «بزات» استخراج کردند. ۱

و اگر کسی اعتراض نماید به این دلیل که: لفظ با در «بُمادِ مُاد» از نفس کلمه نیست، بلکه از ادات است و حرفی است که از برای صله مذکور گردیده است، و هرگاه خواسته باشیم اسم محمد بیش را استخراج کنیم، محتاج می شویم به باء ثانیه و بگوییم: بِبُواد وُاد، جواب گوییم: از مشهورات است در نزد ادبای یهود که چون دو باء در یک کلمه جمع شود، یکی ادات و دیگری از نفس کلمه، ادات را حذف می کنند و آن که از نفس کلمه است باقی می گذارند، و این امر شایع است در نزد ایشان در مواضع غیر محصوره و هر کسی که فی الجمله اطّلاع داشته باشد در علم ادبیّهٔ یهود، این مسئله از برای او کالشمس فی رائعة النهار وسط السماء ظاهر و روشن خواهد گردید که از غایت اشتهار محتاج به دلیل نیست.

و در چند سطر بعد از این گفته: و ممکن است که لفظ «بمادِ مُاد» منقوص اسم محمّد باشد. ۲

برگردیم به نکات باقی آیهٔ ذکر شده از تورات. ثالثاً آن که: ذرّیهٔ آن سرور ـیعنی:
اسماعیل ـبر حسب وعده ای که خدا به ابراهیم داده ـکه: بسیار می کنم و زیاد می کنم
آنها را ـ این قدر آنها را زیاد کرده که از میان آنها از یک دختر پیغمبر آخرالزمان تنها
فضلاً از دیگرانشان به برکت دعای حضرت ابراهیم و وعدهٔ الهی بقدری زیاد شده اند
که جهان را پر کرده اند، با این که هزارها از ذرّیهٔ او را دشمنان ایشان از روی ظلم کشتند
و به شکنجه های سخت آنها را نابود کردند و بسیاری از ایشان از وطن های خود آواده

۱. در پاورقی این کتاب آمده: در ابجد کبیر: ب = ۲، ز = ۷, الف = ۱ و ت = ۴۰۰ است که مجموع آن ۴۱۰ خواهد بود.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٤٨-٧٢.

شدند و از ترس نسب خود را مخفی کردند. مع ذلك كلّه باز بحمد الله والمنّة روز به روز در تزایدند.

رابعاً مراد از دوازده سرور و امام از ذرّیهٔ حضرت اسماعیل دوازده امام شیعیان اثناعشریهاند.

«شنیم عاسار نسیئیم» به معنای دوازده امام است و اگر جماعت یهود و مسیحی ها بخواهند آنها را تطبیق کنند به دوازده پسران اسماعیل که در فصل بیست و پنجم سفر تکوین تورات در آیهٔ سی و یکم که عبارت اند از: نبایُوت و قیدار و اَدبیل و مِبسام و مِشماع و دُومَه و مَسًا و حَدار و تیما و یَطُور و نافیش و قِدمَه که موافق نامهای قبیلههای ایشان است و موافق قلعههای ایشان اید درست باشد؛ زیرا که این دوازده نفر دارای مقام نبوّت و الهام نبودهاند و مقصود خدا ایشان نیست، بلکه مراد از دوازده سرور و امام دوازده امام و اوصیای پیغمبر آخرالزمان اند که از اولاد قیدار بن اسماعیل اند.

صاحب إقامة الشهود در صفحهٔ ۴۷ آن كتاب نوشته: اين قدر كه در تورات نوشته تعريف اسماعيل و هاجر را، تعريف اسحاق و ساره نيست و ما هم تورات را و آنچه در آن مذكور است قبول داريم ؛ به دليل اين كه چند دفعه فرشته به هاجر ظاهر شد و به ساره ظاهر نشد و اسماعيل هم در پيش خداوند عالم با قرب و منزلت بوده است و چندين آيه در تورات در وصف اسماعيل نوشته است .۲

#### برهان سوم

در باب شانزدهم از سفر تكوين از آيه دهم تا آخر باب حكايت حضرت هاجر وبيان بعضي از علائم و نشانه هايي كه در حضرت خاتم الانبياء، محمّد مصطفى عَلَيْ،

١. كتاب مقدّس، ص ٢٧، تورات، سِفر پيدايش، باب ٢٥، آية ١٤ ـ ١٤.

٢. منقول الرضائي، ص ٤٧.

مى باشد ذكر شده و از آياتي كه راجع به جناب هاجر ذكر شده اين است:

اَدُوْناتِي ببشكؤن

ترجمه وفق طبع لندن ۱۹۳۳ م، آیهٔ ۱۰ و فرشتهٔ خداوند به وی گفت: ذرّیت تو را بسیار افزون خواهم گرداند ، بحدّی که از کثرت به شماره نیایند. ۱۱ و فرشتهٔ خداوند وی را گفت: اینک حامله هستی و پسری خواهی زایید و او را اسماعیل نام خواهی نهاد؛ زیرا خداوند تظلّم تو را شنیده است. ۱۲ و او مردی وحشی خواهد بود. دست وی به ضدّ هر کس و دست هر کس به ضدّ او و پیش روی همهٔ برادران خود ساکن خواهد بود. ا

١. كتاب مقدَّس، ص ١٥ \_ ١٤، تورات، سِفر پيدايش، باب ١٤.

مستفاد از این آیات:

ارًل: تكلُّم كردن فرشتهٔ خداست با هاجر.

دوم: مژده دادن آن فرشته است به هاجر به زیاد شدن ذریه او بحدی که در شماره نیایند.

سوم: مژده دادن او به حامل بودن هاجر به اسماعیل و مستجاب شدن دعای هاجر. چهارم: خبر دادن فرشته از وحشی بودن اسماعیل اشاره است به دور شدن او از پدر و ساکن شدن او در وادی غیر ذی زرع و کناره گیری او از هر کس.

مخفی نماند که در إقامة الشهوداین آیات را از آیات و علامات پیغمبر خاتم ﷺ دانسته و گفته است که: از این آیات علامات چند و اوصاف چند بالنسبه به پیغمبر آخرالزمان فهمیده می شود.

علامت اولی: وحشی بودن آن سرور به این معنی می باشد که از بسیاری محبت و عشقی که به حق سبحانه و تعالی ـ آن جناب داشت که دارای مقام محبت شده و ملقب به لقب حبیب الله شده بودند، از جمیع ماسوی الله کمال وحشت داشتند (تا آن جایی که گفته:) و امّا علامت و نشانهٔ دومی که از این آیه فهمیده می شود آن که: دست آن جناب همیشهٔ اوقات بر ضد مخالفین بوده و دست مخالفین آن سرور بر ضد آن جناب بوده و همیشهٔ اوقات از اوّل بعثت تا زمان رحلتش به محاربه و مجادله و جهاد با دشمنان دین مبین مشغول بوده اند (تا آن جاکه گفته:) و امّا علامت و نشانهٔ سیّم که با برادرانش زندگی نماید و ساکن باشد، پس مراد همراهی آن حضرت است با طرایف یهود از بنی قریظه و بنی سلیم و سایرین از بنی اسرائیل که در اطراف مدینهٔ طبّه بوده اند (تا آخر کلام او بلفظه).

مؤلّف گوید: ظاهراً آیات مذکوره در این برهان با استنباطات صاحب إقامة الشهود موافقت ندارد، بلکه آیات راجع به خود هاجر و اسماعیل است و مراد از وحشی

١. منقول الرضائي ، ص ٤٢.

خود اسماعیل است بر وجهی که قبل از نقل کلام صاحب اقامهٔ تذکر دادم ـ چنان که بر متفطّن واضح و روشن است.

# برهان چهارم

در تورات در سفر مثنى در باب هجدهم ، آيهٔ ١٥ گفته است:

یعنی: [یَهُوَه، خدایت] نبیای را از میان تو از بردارانت مثل من مبعوث خواهد گردانید. او را بشنوید. ۱

دور به برور و المرور ا

آیهٔ ۲:۱۷ نبیای را برای ایشان از میان برادران ایشان مثل تو مبعوث خواهم کرد

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۳۷، تورات، سِفر تثنیه، باب ۱۸.

۲. در مصدر: ۱۸.

و کلام خود را به دهانش خواهم گذاشت و هرآنچه به او امر فرمایم به ایشان خواهد گفت. ا مؤلّف ناچیز گوید که: مرحوم میرزا محمّدرضای جدیدالاسلام در کتاب منقول الاضائی در رد یهود چنین استنباط کرده که این آیات بشارت به آمدن حضرت خاتم الانبیاء ﷺ است و دلالت دارد بر صاحب شریعت تازه بودن و اولوالعزم بودن آن حضرت و مأمور بودن بنی اسرائیل به شنیدن فرمایشات آن جناب و بعلاوه از نشانهٔ اولی که اولوالعزم بودن آن جناب است نشانهٔ دیگر هم فرموده ، که: از میان برادران تو می باشد ـ یعنی: از بنی اسماعیل ـ که اولاد قدار بوده باشد ، و نیز گفته است که: اگر گوینده ای از علمای بنی اسرائیل در این جا بگوید که: مراد خدای تعالی از «میان تو» از خود طایفهٔ بنی اسرائیل می باشد ، پس جواب می گوییم: در ایس جا ایراد وارد می آید که تناقض لازم می آید در کلام خداوند علام الغیوب ؛ به علّت آن که در آخر تورات در سفر مثنی در فصل سی و چهارم در آیهٔ دهم می فرماید:

רלא בו נביא עוד בישור אל לפילו לפילו לפילו לפילו לפילו

یعنی: برنمی خیزد از میان بنی اسرائیل پیغمبری مانند موسی۲.۲

در این آیهٔ دهم از فصل سی و چهارم خبر یأس میدهد که از طایفهٔ بنی اسرائیل مثل جناب موسی ای پیغمبری دیگر برنخواهد خاست، و در آیهٔ پانزدهم از فصل همجدهم مژدهٔ آمدن پیغمبری که مثل خدای تعالی باشد یا مثل جناب موسی ای مینا بر اختلافی

١. كتاب مقدّس، ص ٢٣٧، تورات، سِفر تثنيه، باب ١٨.

۲. كتاب مقدّس، ص ۲۵۹ \_ ۲۶۰ ، تورات، سِفر تثنيه ، باب ۲۴ .

٣. در مصدر : (و نبي اي مثل موسى تا به حال در اسرائيل برنخاسته است ...).

که دارند در معنای کُمونی - از میان برادران تو می دهد. از برای رفع تناقض ناچاریم که حکماً حمل کنیم این را در فقرهٔ کلمه «برادران تو » بر بنی اسماعیل ، نه بنی اسرائیل ؛ زیرا که اسماعیل هم با حضرت اسحاق پیغمبر برادر بودند - چنان که یعقوب نبی با عیص برادر بودند - و اولاد و احفاد هر دو پسران حضرت اسحاق بنی ادوم و بنی اسرائیل را با یکدیگر برادر خوانده اند و می خوانند - چنان که حضرت موسی از قادش نزد ملک روم ایلچیان فرستاد که: برادر تو اسرائیل چنین می گوید که: هر معصیتی و مصیبتی که بر ما واقع شد می دانی ؛ چنان که این بیان را در سفر اعداد ، فصل بیستم ، آیه چهاردهم فرموده و همچنین در دو جای دیگر ، آیه چهارم و هشتم در فصل دوم سفر مثنی می فرماید: و قوم را امر کرده و ایشان را بگو که: شما به سرحد برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صحرا از ایلت و غصیون کبیر ۲ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صحرا از ایلت و غصیون کبیر ۲ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صدرا از ایلت و غصیون کبیر ۲ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صدرا از ایلیت و غیصیون کبیر ۲ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صدرا از ایلیت و غیمیون کبیر ۲ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صدرا از ایلیت و غیمیون کبیر ۲ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صدرا از ایلیت و غیمیون کبیر ۱ و برادر توست ، آ و همچنین در سفر تکوین فصل بیست و دوم ، آیه بیست و نهم اسحاق می فرماید در مقام دعا کردن پسرش یعقوب را: مولای برادرانت باش و پسران مادرت تو راکرنش نمایند . ۵

در این جای که یعقوب یک برادر که عیص بوده باشد بیشتر نداشت با این حال به لفظ جمع می فرماید ، اوّلاً که باید قطعاً اولاد برادر را هم که از طرف مادرش بودند همه را برادر خوانده باشد . بعلاوه از آنچه ابن عزیر توضیح و تفسیر این آیه را فرموده ،

۱. و موسی رسولان از قادش نزد ملک ادوم فرستاد که: برادر تو اسرائیل چنین میگوید که: تمام مشقّتی راکه بر ما واقع شده است. تو می دانی. [کتاب مقدّس، ص ۱۸۷، تورات، سفر اعداد، باب ۲۰]

۲. در مصدر: (از رایلت و عصیون جابر).

٣. كتاب مقدس، ص ٢١٣، تورات، سفر تثنيه، باب ٢، آيه ٢-٩.

۴. كتاب مقدّس، ص ۲۴۲، تورات، سفر مثنّى، باب ۲۳، آية ٧.

۵. بر برادران خود سرور شوی و پسران مادرت تو را تعظیم نمایند. [کتاب مقدس، ص ۳۱، تـورات، سِفر
 پیدایش. باب ۲۷، آیهٔ ۲۹]

گفته که: مراد از «برادرانت» همگی اولاد واحفاد حضرت ابراهیم بی است از اولاد حضرت اسماعیل و اولاد صیغه بعد از آن که اعمام و بنی اعمام را برادر خوانده باشد در تورات در این جا هم مراد همان بنی اسماعیل می شود به طریق اولی، و همچنین در مقام دیگر حضرت ابراهیم جناب لوط را که برادر زادهٔ ایشان بوده به اعتقاد یهود برادر خوانده در سفر تکوین، فصل سیام، آیهٔ هشتم که می فرماید حضرت ابراهیم به لوط تمنّایی که فرموده است که: میان من و تو و میان شبانان من و شبانان تو نزاعی نشود؛ به سبب این که برادرانیم ابعد از این که حضرت موسی بی خود و سایرین از اسرائیلیان با ادومی که بنی عیص است برادر خوانده بواسطهٔ آن که اسحاق و عیص جدّ هر دو طایفه با هم برادر بودند، البتّه حضرت اسحاق هم با حضرت اسماعیل برادر بودند و چون آیه را بر طایفهٔ بنی اسرائیل نمی توان حمل نمود، قطعاً باید همان بنی اسماعیل مراد خدای تعالی و یا جناب موسی از لفظ «برادران تو» بوده باشد، لاغیر .

و اگر از جانب یهود و بنی اسرائیل کسی بحث کند که: مراد از این آیه « وُلُوقام» تا آخر خبر از زمان گذشته می دهد و ماضی می باشد و معنای آن در این جا این است که مثل تویی از بنی اسرائیل نیامده، بنابراین آیه با آیهٔ خبر از آمدن پیغمبری از میان برادران تو مثل تو منافات ندارد که از بنی اسرائیل بعد از جناب موسی بیاید.

جواب این است که: اوّلاً لفظ « وُلوُقام » مستقبل است به علّت آن که اهل لغت گفته اند که « لُوقام » بدون واو ماضی است ، ولی بواسطهٔ واو مستقبل می شود ـ چنان که در لفظ عرب « قام » ماضی است و « قد قام » مستقبل می شود ، و بعلاو ، لفظ « عُودُ » که به معنی دیگر می باشد قرینهٔ ظاهر ، است بر معنای مستقبل ـ چنان که در بسیاری از موارد در تورات از این قبیل بسیار است ؛ مثل کلمهٔ « اُمَرْتُا » که به معنای گفتی است و « وامرتا » با واو یعنی : بگویی ، و لفظ « اُخلتا » یعنی : خُوردی و « واخلتا » با واو یعنی : بخورید ، و لفظ « شَمَعُ » یعنی : بشنو ، و « ویشمع » با واو یعنی : می شنود ، و لفظ « ناتتا » با واو یعنی : می شنود ، و لفظ « ناتتا »

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۳، تورات، سِفر پیدایش، باب ۱۳.

یعنی: دادی ، و « وَنَاتناه » با واو یعنی: می دهم ، و لفظ « غاساه » یعنی: بکُن ، و « وِعِسِه » با واو یعنی: برو ، و از با واو یعنی: برو ، و از این قبیل بسیار است که حرف واو لفظ ماضی را حال یا استقبال کرده.

این مثال ها در مفردات گفته شد و امّا آیاتی که در این مقام شاهد ما میباشد، پس بسیار است. از آن جمله در سفر لویان، فصل بیست و پنجم، آیهٔ سیام می فرماید:

# أِنْ الْمِيْتِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ

یعنی: واگر کسی خانهٔ سکونتی در شهر حصاردار بفروشد تا یک سال تمام بعد از فروختن حق انفکاک آن را خواهد داشت. اشاهد در این آیه در لفظ « وِقَام» است که با واو است و به معنی استقبال می باشد، و در همین سفر، در فصل بیست و هفتم، آیه نوزدهم می فرماید:

یعنی: بر آن بیفزاید و برای وی برقرار شود.۲

شاهد در کلمهٔ « وِقام» است که بواسطهٔ واو به معنی استقبال است ، و در سفر داوران \_ یعنی : کتاب قضاه \_ ، در فصل سیزدهم ، آیهٔ بیست و یکم ":

١. كتاب مقدّس، ص ١٥١، تورات، سِفر لاويان، باب ٢٥، آية ٢٩.

٢. كتاب مقدّس، ص ١٥٥، تورات، سفر لاويان، آية ٢٧.

٣. روي اين كلمه در نسخه نوشته شده: ( ٢٢).

یعنی: البته خواهیم مرد؛ زیراکه خدا را دیدیم. اشاهد در کلمهٔ « ولو » است که به معنای مستقبل است.

باری از این قبیل شواهد در کتب عهد عتیق زیاد است. لهذا بیان نمودیم که الفاظ چندی هست که لفظ ماضی است، امّا معنای مستقبل دارد و بسیار است که لفظ مستقبل است و معنای ماضی و حال می دهد ـ چنان که در الفاظ عرب هم که عبارت اخرای عبری است این کیفیّت به همین نحو است. پس فهمیده شد که واو در عبری مانند یاء در عربی است که ماضی را مستقبل می کند.

جواب دیگر از همین آیهٔ « وِلُوقام» آن که: هارم بام در میان کتاب رسالهٔ خود نوشته است: و همیشه حضرات یهود این آیه را میخوانند و با آن که معترف بر معنای استقبالی این آیه میباشند، میگویند که: هنوز آن پیغمبر موعود نیامده از بنی اسرائیل و بعد هم نخواهد آمد. حال میگوییم: از بنی اسرائیل که معترف شده اند به تصدیق هارم بام که نیامده و نمی آید، پس باید گفت که: آیا از غیر بنی اسرائیل آمده، یا نیامده ؟ اگر آمده باشد، آن کیست غیر از پیغمبر آخرالزمان که دارای جمیع علائمی است که انبیای سلف چا از آن خبر داده اند ؟ ۲

تا اين جا قسمتى از كلمات صاحب كتاب إقامة الشهود في الردّ على اليهود - يا كتاب منقول الرضائي - شرح داده شد.

مؤلف فقير گويد: عكام فهام فخرالاسلام در جلد دوم كتاب أنيس الأعلام، در مقصد ششم از باب پنجم، در ذكر بشارات وارده دركتب سماويّه در نبوّت محمّد بن عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عن المورخ من اخون و تُوخ أخ ديّي بت مقيم الوخ مريا السه المهم المناه المهم المناه عبدالله عبيت منهم المورخ من المحمد الله عبدالله عبد من المعبد المناه عن المنه المناه عبد المنه المنه

١. كتاب مقدّس، ص ٣١٢، تورات، كتاب داوران، باب ١٣، آيه ٢٢.

٢. منقول الرضائي، ص ١٨٠ ـ ١٨٠، در بيان ادلَّة نقليّه بر اثبات مدّعا -كه نبوّت مطلقه ، بلكه خاصة [مي باشد].

پس از ترجمهٔ عربی موافق مطبوعهٔ بیروت در سنهٔ ۱۸۷۰ ترجمهٔ فارسی کلمات مذکوره را موافق نسخهٔ مطبوعهٔ لندن در سنهٔ ۱۸۵۶ مسیحیه مطابق سنهٔ ۱۲۷۲ هجریه چنین نوشته: ۱۵ خداوند خدایت از میان شما از برادرانت پیغمبری را مثل من مبعوث می گرداند. او را بشنوید. ۱۶ موافق هر آنچه از خداوند خدایت در هورب در روز جمعیت درخواستی هنگام گفتنت که: قول خداوند خدای خود را دیگر نشنوم و این آتش عظیم را دیگر نبینم. مبادا که بمیرم. ۱۷ و خداوند به من فرمود آنچه که گفته نیک. ۱۸ از برای ایشان پیغمبری را مثل تو از میان برادران ایشان مبعوث خواهم کرد و کلام خود را به دهانش خواهم گذاشت، تا هر آنچه که به او امر می فرمایم به ایشان برساند. ۱۹ و واقع می شود شخصی که کلمات مراکه او به اسم من بگوید بشنود، من از او تفتیش می کنم. ۱۲ می شود شخصی که کلمات مراکه او به اسم من بگوید بشنود، من از او تفتیش می کنم. ۱۲ می نفر موده ام و یا به اسم خدایان غیر تلفظ نماید، آن پیغمبر باید البته بمیرد. ۲۱ و اگر در دلت بگویی: کلامی که خداوند نگونه است، چگونه بدانیم ۲۲ چنانچه پیغمبری چیزی به نام خداوند بگوید و آن چیز واقع نشود و به انجام نرسد، این امری است که خداوند نفرموده است، بلکوید و آن پیغمبر آن را از روی غرور گفته است، از او مترس. ۱۱ انتهی.

فخرالاسلام بعد از نقل این آیات و ترجمهٔ عربی و فارسی آن گوید که: این بشارت

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۳۷، تورات، سِفر تثنیه، باب ۱۸.

بشارتِ یوشع ﷺ نیست ـ چنان که یهودگمان کرده اند ـ و بشارت به عیسی ﷺ هم نیست ـ چنان که گمان علمای پروستنت است ـ ، بلکه بشارت محمد ﷺ است به ده وجه:

وجه اوّل آن که: در مقدّمهٔ سیّم از مقصد ششم از باب پنجم کتاب آنیس الأعلام بیان کرده و گفته است: قول بر این که اهل کتاب منتظر نبی ای نبودند مگر مسیح و ایلیا را، قول باطلی است، اصلی ندارد، بلکه منتظر نبی دیگر بودند غیر از مسیح و ایلیا ـ چنان که دانستی . در مقدّمهٔ ثانیه علمای یهودی که معاصر عیسی بودند سؤال کردند از یحیی که: آیا تو مسیحی ؟ انکار کرد . گفت: من مسیح نیستم . گفتند: تو ایلیایی ؟ فرمود: من ایلیا هم نیستم . عرض کردند: تو آن نبی معهودی ؟ فرمود: نی ، من او نیستم . پس معلوم می شود که نبی دیگر هم مثل مسیح و ایلیا منتظر بود [ند] آمدن او را نیستم . پس معلوم می شود که احتیاج به ذکر اسم نداشت ، بلکه اشاره در حق او کافی بود، و در باب ۷از انجیل یوحنا، آیه ۴۰ ، بعد از نقل قول مسیح به این نحو ترقیم ایافته: بود، و در باب ۷از انجیل یوحنا، آیه ۴۰ ، بعد از نقل قول مسیح به این نحو ترقیم ایافته: مکان گاه بسیاری از آن گروه چون کلام او را شنیدند ، گفتند: در حقیقت این شخص همان نبی است . ۲۱ و بعضی گفتند: او مسیح است ، و بعضی گفتند: مگر مسیح از حلیل خدا خواهد آمد ؟۲ انتهی .

بوضوح تمام معلوم می شود از این کلام که آن نبی معهود غیر از مسیح است و لهذا او را با مسیح مقابل شمر ده اند و منتظر قدوم نبی دیگر نیز بوده اند که او مبشر به بوده است در نزد ایشان غیر از عیسی. پس مبشر به یوشع و عیسی نخواهند بود.

وجه دوم این که: لفظ «مثل تو» در بشارت واقع شده است و یوشع و عیسی مثل موسی نبوده اند؛ به چند جهت: اوّل به جهت بودن ایشان از بنی اسرائیل و جایز نیست که از بنی اسرائیل احدی مبعوث شود که مثل موسی باشد به حکم آیهٔ ۱۰ از باب ۱۳۴ز تورات مثنی که در صفحهٔ ۱۰۹ از همین جزء از کتاب گذشت.

١. ترقيم : رقم زدن ، خط كشيدن . خط نوشتن .

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۲۲۸، انجیل یوحنّا، باب ۷.

٣. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٤-٧.

دوم آن که: مماثلت نیست در میان یوشع و موسی هید : زیراکه موسی صاحب شرع جدید بوده که مشتمل بوده است بر اوامر و نواهی، و یوشع چنین نبود، بلکه تابع موسی بوده، و همچنین مماثلت نیست مابین موسی و عیسی ؛ زیراکه او لا عیسی الله و رب است بنابر زعم نصارا (و تعالی الله عن ذلك) و موسی بنده و پیغمبر خداست و معلوم است که مابین رب و مربوب مماثلتی نیست. دوم آن که عیسی هی ملعون شد نعوذ بالله به جهت شفاعت خلق چنان که در باب ۳ و آیهٔ ۱۳ از رسالهٔ پولس به اهل غلاطیه نوشته شده است و موسی ملعون نشد به جهت شفاعت خلق. سوم : عیسی خلاطیه نوشته شده است و موسی ملعون نشد به جهت شفاعت خلق. سوم : عیسی داخل جهنم شد بعد از موت پنان که عقیدهٔ اهل تثلیث است ؛ یعنی : در عقیدهٔ سوم ایشان و موسی هی به جهنم نرفت. چهارم : عیسی مصلوب شد بنا بر اعتقاد نصارا تا کفّاره باشد برای امّت خود و موسی مصلوب نشد به جهت کفّاره. پنجم : شریعت موسی مشتمل است بر حدود و تعزیرات و احکام غسل و طهارت و محرّمات از مأکولات و مشروبات ، بخلاف شرع عیسی هی که فارغ از این احکام است ، به شهادت انجبل موجود فعلی. ششم : موسی می ریاست و مطاع بود در میان قوم خود و امر او نافذ بود و عیسی چنین نبود ـ یعنی : ریاست و مطاع بود در میان قوم خود و امر او نافذ بود و عیسی چنین نبود ـ یعنی : ریاست و مطاع بود در میان قوم خود و امر او نافذ بود و عیسی چنین نبود ـ یعنی : ریاست و مطاع بود در میان قوم خود و امر او نافذ بود و عیسی چنین نبود ـ یعنی : ریاست و مطاع بود در میان قوم خود و امر او نافذ بود

وجه سوم آن که: در این بشارت لفظ «از میان برادران ایشان» واقع شده و بی شک و شبیه اسباط دوازده گانه موجود بوده اند در نزد آن بزرگوار و اگر مقصود این بود که نبی بشارت به آن داده شده از بنی اسرائیل است، می گفت: از شما، و نمی فرمود: از میان برادرهای ایشان. پس معنای حقیقی برای این لفظ آن است که مبشر به علاقه صلبی و بطنی با بنی اسرائیل نداشته باشد ـ چنان که مفصلاً از کتاب اقامه الشهود در صفحه به ۱۰۹ از همین جزء نقل کرده شد. پس قطعاً یوشع و عیسی از بنی اسرائیل اند و مصداق این بشارت نخواهند بود بدون شبهه.

مسیح ما را از لعنت شریعت فدا کرد: چون که در راه ما لعنت شد؛ چنان که مکتوب است: ملعون است هر که بر دار آویخته شود. [کتاب مقدس، ص ۱۳۴۷، نامهٔ پولس به غلاطیان، باب ۲].
 اسباط: جمع سبط که در نزد یهود به معنی طایفه، قبیله و گروه است.

وجه چهارم: در این بشارت لفظ «بعد از این مبعوث خواهد شد» آورده و یوشع در آن وقت حاضر بوده در نزد موسی و در بنی اسرائیل داخل بوده و نبوّت هم داشت در همان زمان. پس چگونه مصداق این بشارت می شود؟

وجه پنجم: در این بشارت گفته است که: کلام خود را به دهانش خواهم گذاشت.

این جمله اشعار دارد به این که آن نبی کتابی از برای او نازل می شود و آن نبی باید امّی

و حافظ کلام باشد و این نشانه بر یوشع صادق نیست؛ به جهت انتفای هر دو امر در

او ؛ زیرا که امّی نبود و کتابی هم از برای او نازل نشد.

وجه ششم: در این بشارت است که: اگر کسی کلام آن پیغمبر را نشنود، خدا از او انتقام می کشد، و این امر از برای تعظیم آن پیغمبری که به آمدن او بشارت داده شده ذکر شده است و این از جهت امتیازی است که آن پیغمبر بر سایر پیغمبران دارد.

وجه هفتم: در باب ۳، در آیهٔ ۱۹ و ۲۰ و ۲۱ و ۲۲ و ۲۳ و ۲۲ از کتاب اعمال به این نحو نوشته شده: ۱۹ پس توبه و انابه کنید تاگناهان شما محو گردد و تا اوقات استراحت از حضور خداوند برسد. ۲۰ و عیسای مسیح را که از اوّل برای شما اعلام شده بود بفرستد. ۲۱ که می باید آسمان او را پذیرد تا زمان معاد کلّ اشیاء که خدا از بدو عالم به زبان جمیع انبیای مقدّس خود از آن اخبار نموده. ۲۲ زیرا موسی به اجداد گفت که: خداوند خدای شما نبیای مثل من از برادران شما مبعوث خواهد کرد. کلام او را بشنوید در هرچه به شما تکلّم کند. ۲۳ و هر نفسی که آن نبی را نشنود از قوم منقطع گردد. ۲۲ و جمیع انبیا نیز -از شموئیل و آنانی که بعد از او تکلّم کردند -از ایّام آن نبی اخبار نموده اند، ۱۰ انتهی.

پس این عبارات صریحاً دلالت دارد بر این که نبی موعود غیر از مسیح است و این که مسیح را باید آسمان قبول کند تا زمان ظهور آن نبی و هر کس تعصّب باطل را ترک کند از مسیحیّین و تأمّل نماید در عبارت بطرس، ظاهر می شود از برای او که قول

١. كتاب مقدس، ص ١٢٥٥ ، كتاب اعمال رسولان ، باب ٣.

پطرس کافی است در ابطال ادّعای علمای پروتستنت که میگویند: این بشارت در حقّ مسیح است.

و وجوه هفتگانه که مذکور شد به اکمل وجه در حقّ محمّد ﷺ صادق است. در امور کثیره مماثلتی اهست مابین آن حضرت و موسی ﷺ ، بخلاف عیسی.

اؤل آن که: محمد عبدالله و رسول الله است مثل موسی و امّا عیسی به زعم مسیحیین عبدالله و رسول الله نیست، بلکه الله است.

دوم: پدر و مادر هر دو را داشته ، بخلاف عیسی که پدری برای او نبوده.

سوم: صاحب نكاح و اولاد است مانند موسى، بخلاف عيسى الله.

چهارم: شرع شریفش مشتمل بر سیاسات مدنیّه است مثل موسی .، بخلاف شرع عیسی.

پنجم: مأمور به جهاد است ـ مثل موسى ـ و عيسى چنين نيست.

ششم: در شرع شریفش طهارت شرط است در وقت عبادت ـمانند موسی ـ، بخلاف عیسی.

هفتم: وجوب غسل است از برای جنب و حائض و نفساء در شرع مقدّسش ـ مثل موسی ـ ، بخلاف عیسی.

هشتم: طهارت جامه در شرع شریف او از نجاسات شرط است مانند موسی-، بخلاف عیسی.

نهم: قربانی های بت ها حرام است در شرع او مانند موسی م بخلاف عیسی. دهم: شرع شریفش مشتمل است بر عبادات بدنیّه و ریاضات جسمانیّه مثل موسی م بخلاف عیسی.

یازدهم: در شرع انورش حدی برای زانی و زانیه مقرّر است ـمانند شرع موسی-، بخلاف عیسی.

۱. مماثلت: مانند شدن ، مثل هم شدن ، کسی یا چیری را به دیگری مانند کردن .

دوازدهم: حدود و تعزیرات و قصاص در شرع او معیّن است ـمانند شرع موسی ـ، بخلاف شرع عیسی.

سيزدهم: قادر بود بر اجراي حدودالله مثل موسى .، بخلاف عيسي.

چهاردهم: ربا در شرع او حرام است مانند شرع موسى -، بخلاف عيسى.

پانزدهم: امر فرمود انكار نمايند كسى راكه دعوت به غير خدا نمايد مثل موسى -، بخلاف عيسى ؛ زيراكه تابعينش دعوت الوهيّت را به او نسبت داده اند و او خدا نيست يقيناً.

شانزدهم: دعوت او به توحید خالص است مثل موسی -، بخلاف عیسی ؛ زیرا که تابعینش گویند که: دعوت به تثلیث نمود.

هفدهم: امّت خود را امر فرمود که او را عبدالله و رسول الله گویند ـمثل موسی ـ، بخلاف عیسی؛ زیراکه تابعینش گویند که گفت: مرا ابن الله بگویید \_نعوذ بالله.

هجدهم: در فراش خود وفات نمود مثل موسى .، بخلاف عيسى كه تابعينش گويند: مصلوب شد.

نوزدهم: مدفون شد مثل موسى به طريق شرع خود، بخلاف عيسى كه بـ هطريق يهودكفن و دفن شد ـ به زعم نصارا.

بیستم: مظهر رحمت است ـ مثل موسی ـ ، بخلاف عیسی که تابعینش گویند: مظهر لعنت شد ـ نعوذ بالله.

وهکذا مماثلتی است در سایر امور در شریعت او - چنان که خدای تعالی در قرآن مجید در سورهٔ مزمل می فرماید: ﴿ إِنَّا أَرسَلنَا إِلَیكُم رَسُولاً شَاهِدًا عَلَیكُم كَمَا أَرسَلنَا إِلَی مجید در سورهٔ مزمل می فرماید: ﴿ إِنَّا أَرسَلنَا إِلَیكُم رَسُولاً شَاهِدًا عَلَیكُم كَمَا أَرسَلنَا إِلَی فرعَونَ رَسُولاً ﴾ ا؛ یعنی: بدرستی که ما فرستادیم به سوی شما پیغمبری را \_ یعنی: محمد ﷺ را \_ در حالتی که گواه است بر اقوال و افعال شما، همچنان که فرستادیم به سوی فرعون رسولی را \_ که موسی باشد \_ ، و آن حضرت از برادران بنی اسرائیل بود؛

١. سورة مزمل، آية ١٥.

زیراکه از بنی اسماعیل است و خداکتابی از برای او فرستاد و امّی بود و خداکلام خود را در دهان او قرار داد ـ يعني : وحي را در زبان معجزبيانش قرار داد ـ و نطق او به وحي بوده است ـ چنان كه خدا در سورهٔ نجم فرموده : ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَيُ يُوحَى ﴾ ؛ ا يعنى: محمّد على سخن نگفت از روى خواهش نفس و ميل طبع؛ يعني: نطق او به قرآن و جميع احكام ايمان بود. به خواهش نفس نبوده ، بلكه منطوق او وحي بوده که به سوی او فرستاده شده ـ و مأمور به جهاد و نبی به شمشیر بود و خداوند عالم برای خاطر او انتقام از صنادید<sup>۲</sup> قـریش کشـید و گـردنهای کسـریها را شکست و قصرهای قیصرها را خراب نمود و ظهور فرمود قبل از نزول مسیح از آسمان و از برای آسمان بودکه مسیح را قبول کند تا زمان ظهور آن نور تا همه چیز را به اصل خود برگرداند ـ چنان که پطرس خبر داد ـ و محو بفرماید شرک و تثلیث و عبادت بتها را و کسی شک نکند از کثرت اهل تثلیث در این زمان آخر ؛ زیراکه صادق مصدّق و این نبئ مطلق ما را خبر داده بتفصيل تام از كثرت ايشان در آخر زمان و أن شاء الله وقت زوال ایشان نزدیک است که مهدی -صلوات الله علیه -ظهور بفرماید و ان شاء الله بزودی ظاهر خواهد شد و به ظهور او همهٔ دینها یکی می شود و تشریک و تثلیث از روى زمين زايل مي گردد. اللُّهمّ اجعلنا من شيعته وأعوانه وأنصاره وخدّامه ومن المجاهدين بين يديه. آمّين ، يا ربّ العالمين .

وجه هشتم: در بشارت مزبور تصریح شده که: اگر آن نبی نبی حق واقعی نباشد و امور را منتسب به خدا نماید و حال آن که از جانب خدا نبوده است، خدا او را میکشد. به موجب همین وعده خدا در سورهٔ حاقه می فرماید: ﴿ وَلُو تَقَوِّلُ عَلَینَا بَعضَ الْأَقَاوِیلِ \* لَأَخَذَنَا مِنهُ بِالیمِینِ \* ثُمَّ لَقَطَعنَا مِنهُ الوَتِینَ ﴾ ۲؛ یعنی: اگر افتراکند محمد ﷺ

١. سورة نجم، آية ٣\_٩.

۲. صنادید: مردان بزرگ و شجاع، دلاوران، مهتران، جمع صنید.

٣. تشريك : در اين جا يعني : شريك قرار دادن براي خدا.

۴. سورهٔ حاقة ، آیهٔ ۴۴\_۴۶.

و دروغ ببندد بر ما بعضی از سخنان را - چنان که گمان شما است ؛ یعنی : یهود و نصارا و مشرکین - ، هرآینه می گیریم از وی دست راست را. پس می بریم از او رگ دل را که متصل است به گردن ، و این تصور اهلاک اوست - یعنی : او را می گیریم و به قدرت می کشیم - و حال آن که خدا او را نکشت ، بلکه در حق او فرمود : ﴿ وَاللَّهُ یَعصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ ۲ ؛ یعنی : خدا تو را از شر مردم حفظ می فرماید ، و خدا به و عده خود و ف فرمود و احدی بر قتل آن حضرت قادر نشد ، تا وقتی که از دنیا رحلت فرمود .

وجه نهم این که: خداوند عالم علامت نبی کاذب را در این بشارت بیان فرمود که اخبار غیبیهای که از آینده خبر داده همهٔ آنها ظاهر گردید و دلیل است بر ظاهر شدن بقیهای که هنوز وقت ظهور آن نرسیده ـ چنان که در کتب اسلامیه و غیر آنها شرح داده شده.

وجه دهم: علمای یهود بسیاری از ایشان تسلیم کردهاند که محمد کی کسی است که در تورات به آمدن او بشارت داده شده و بعضی از ایشان به او ایمان آورده و به شرف اسلام مشرّف شدند و بعضی در کفر خود باقی ماندند و از جملهٔ آنها که ایمان به آن جناب آوردند حبر ۶ عالم مشهور مِخریق نام بوده از علمای یهود که مال و نخل بسیار داشت و پیغمبر را می شناخت به اوصافی که در تورات خوانده بود ولیکن به حالت کفر باقی ماند به جهت الفت داشتن به دین آبای خود تا زمانی که جنگ اُحد روی داد و آن روز دوشنبه ای بود. پس مِخریق گفت: ای گروه یهود! والله، شما می دانید که یاری کردن محمّد بر شما واجب است؛ چرا او را یاری نمی کنید؟ گفتند: امروز روز شنبه است. گفت: شنبه در اسلام نیست. پس سلاح جنگ را پوشید و در احد خدمت پیغمبر مشرّف شد و به قوم خود وصیّت نمود که: اگر من امروز کشته شوم، مال من از محمّد بی است.

۱. اهلاک: هلاک گر داندن ، کشتن .

۲. سورة مائده ، آية ۶۷.

٣. تسليم كردهاند : پذيرفتهاند .

۴. چبر : عالم ، دانشمند ، پیشوای روحانی عیسویان ، رئیس کاهنان در نزد یهود .

پس جهاد کرد در راه خدا تا شهید شد. پس رسول خدا تی فرمود: مخریق هیچ نماز نخواند و به بهشت رفت، و عامّهٔ صدقات رسول الله در مدینه از مال اوست، و در خبر دیگر وارد است که: حضرت آمدند به یکی از مدارس یهود و فرمود: اعلم شما را میخواهم. عبدالله صوریا را به آن سرور نشان دادند. حضرت با او خلوت نمود و او را به دین خود و انعامات خدا در حقّ بنی اسرائیل و اطعامات ایشان را از من و سلوا و را ظلال آیشان را از ابر او را قسم داد که: آیا میدانی من پیغمبر خدا هستم و عرض کرد: به حقّ خدا میدانم و قوم هم آنچه من میدانم میدانند؛ زیرا که نعت و صفات شما میین است در تورات ولیکن قوم حسد می برند. حضرت فرمود: تو را چه مانع می شود ؟ عرض کرد: خلاف قوم را مکروه می دارم. شاید قوم مسلمان شوند. من مانع می شود ؟ عرض کرد: خلاف قوم را مکروه می دارم. شاید قوم مسلمان شوند. من مانسلام را قبول خواهم کرد: \*

و از صفیه دختر حی بن اخطب منقول است که: زمانی که رسول خدا و ارد مدینه شدند و در قبا نزول فرمودند، پدرم حی بن اخطب و عمویم ابویاسر بن اخطب خدمت حضرت مشرف شدند اوّل صبح و وقت غروب آفتاب باکسالت و بطالت و هم و غم مراجعت نمودند و من مختفیة دفتم پیش ایشان، بلکه سبب حزن ایشان را بدانم و از کثرتِ هم به من ملتفت نشدند و شنیدم عمویم ابایاسر به پدرم گفت: یعنی این همان کثرتِ هم به من ملتفت نشدند و شنیدم عمویم ابایاسر به پدرم گفت: یعنی این همان است -یعنی: آن پیغمبری که در تورات بشارت به آمدن او داده شده - ؟ گفت: بلی، والله. گفت: او را میشناسی ؟ گفت: کسی نیست که تورات را بخواند و او را نشناسد.

۱. وی در مصادر با عنوان «مخیریق» یاد شده است. [ر.ک: طبقات کبرای ابن سعد، ج ۱، ص ۵۰۱: تایخ طبری، ج ۲، ص ۲۰۹: بحارالأنوار، ج ۲۰، ص ۱۳۰ و ج ۲۲، ص ۲۹۸، ذیل حدیث ۶: قاموس الرجال، ج ۱۰، ص ۲۲، ش ۲۴۴۶].

۲. من و سلوا: طعامي كه در بيابان براي بني اسرائيل از آسمان فرود آمد.

٣. إظلال: سايه انداختن.

تفسیر مقاتل بن سلیمان، ج ۱، ص ۲۰۰، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۲۲، ص ۲۶: تفسیر نور الثقلین، ج ۱، ص ۶۲۹\_۶۳۹.

٥. مختفية : ينهاني.

گفت: نفس خود را با او در چه مقام می بینی ؟ گفت: در مقام عداوت ، تا آخر خبر . ا و عبدالله سلام از اعلم علمای یهود بود. در سال اوّل از همجرت بعد از ایس که مسائل چندی از حضرت رسول به سؤال کرد و حضرت او را جواب داد ، خودش با پدرش ربّی شیلوم به شرف اسلام مشرّف شدند و تفصیل احوالشان در کتب معتبرهٔ اهل اسلام از تواریخ و تفاسیر و احادیث مذکور است و در کتاب عیصیحیم نوشته شده است: عبدالله و پدرش ربّی شیلوم هر دو به دین محمّد رفتند (مأخوذ از کتاب نیس الأعلام فخر الاسلام ـ أعلی الله مقامه \_) . ۲

## برهان پنجم

خبری است که حضرت موسی وقت مردنش به امّت خود ، بنی اسرائیل ، خبر داده در آیهٔ ۲ از فصل ۳۳ تورات مثنی. آیهٔ ۲:

١. سيرة ابن هشام ، ج ٢، ص ٣۶٢ - ٣۶٣؛ البداية والنهاية ، ج ٣، ص ٢٥٨؛ إمتاع الأسماع ، ج ٣، ص ٣٥٢ - ٣٥٣؛
 سبل الهدى والرشاد ، ج ٣، ص ٣٧٧.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٢٩ ـ . ٠٠.

یعنی: گفت: یَهُوَه از سینا آمد و از سَعیر بر ایشان طلوع نـمود و از جبل فـاران درخشان گردید و باکرورهای ا مقدّسین آمد و از دست راست او برای ایشان شریعت آتشین یدید آمد. ۲

مؤلّف حقیر گوید: در این آیه اشاره است به تجلّی نمودن خدا در سه محل که محلً بعثت سه نفر پیغمبر اولوالعزم است که جناب موسی در وقت رحلت خود از دنیا به بنی اسرائیل که امّت او هستند خبر داده که یکی از آن سه محل محلً بعثت خود موسی بوده که طور سینا باشد و دوم محلً بعثت عیسی بوده که جبل ساعیر باشد و سوم محلً بعثت خاتم الانبیاء علیه وعلیهما السلام -بوده که جبل فاران باشد، و مراد از آمدن خدا از سینا دادن توران است به موسی و طلوع و اشراق از ساعیر دادن انبیل است به عیسی و و مراد از درخشندگی از فاران نزول قرآن است به حضرت خاتم الانبیاء و مقصود از آیه ظهور آتش نیست - چنان که اهل کتاب گمان کرده اند و گفته اند که: مراد ظهور آتش است از سینا و منتشر شدن آن از ساعیر و فاران -؛ زیرا که هرگاه خداوند آتشی از مکانی ظاهر و خلق کند، نمی گویند: خدا از آن مکان آمد، مگر آن که همراه با نزول و حی باشد در آن مکان و یا آن که عقوبتی در آن نازل گردد. آن و قت مجازاً می توان گفت: و یُومر آدونای - یعنی: خدا آمد -، و اهل کتاب اتفاق دارند که مراد از صدر آیه نزول و حی است به حضرت موسی، پس ناچار در ساعیر و فاران که مراد از صدر آیه نزول و حی است به حضرت موسی، پس ناچار در ساعیر و فاران هم به همین نحو است و از این دو موضع کسی دیگر مبعوث نشد مگر حضرت عسی ه و حضرت محمد تسمی شه و حضرت محمد تشهر تموسی معوث نشد مگر حضرت محمد تسمی شه و حضرت محمد تسمی دیگر مبعوث نشد مگر حضرت محمد تسمی شه و حضرت محمد تسمی شه و حضرت محمد تسمی شه و حضرت محمد تسمی دیگر مبعوث نشد مگر حضرت محمد تسمی دیگر مبعوث نشد مگر حضرت محمد تسمی شه و حضرت محمد تسمی دیگر مبعوث نشد مگر حضرت

پس همچنان که محل ظهور احکام الهیه و نزول وحی بر موسی در کوه سینا بوده، محل بعثت حضرت عیسی نیز کوه ساعیر بوده؛ زیراکه آن حضرت بعد از تولد در قریهٔ بیت لحم بواسطهٔ ترس از هردُوس، پادشاه یهود، با مادر خود به دهستانهای بیت المقدس به ولایت اولاد عیص بن یعقوب رفتند در حوالی مصر. در آن جا مبعوث

۱. کرور: پانصدهزار.

۲. کتاب مقدّس، ص ۲۵۸، تورات، سفر تثنیه، باب ۳۳.

به پیغمبری شده و از آن جا برگشت و در قریهٔ ناصره بنای دعوت گذارد و کوه ساعیر در حوالی مصر در محل بعثت عیسی بوده و محل ظهور و بعثت محمّد در کوه پاران بوده که مکهٔ معظمه باشد؛ زیرا که پاران که معرّب آن فاران است کوهی است در حوالی مکه بقدر دو میل و نیم فاصله تا مکه پیش از عدن و جمهور مفسّرین یهود نیز پاران را به مکه تعبیر نموده اند و بعضی از عبارات تورات هم دلالت بر آن دارد داز آن جمله در باب بیست و یکم از سفر پیدایش در احوالات هاجر و اسماعیل از آیهٔ ۱۰ تا آیهٔ ۲۱ و در آیهٔ ۲۱ گفته: و در صحرای فاران ساکن شد (یعنی: اسماعیل) و مادرش زنی از زمین مصر برایش گرفت، و از آن جمله است در باب سوم از کتاب حَبُّقُوق نبی در آیهٔ ۳ می نویسد: خدا از تیمان آمد و قدّوس از جبل فاران، سِلاه. جلال او آسمانها را پوشانید و زمین از تسبیح او مملو گردید. ۲

و بدان که در روی زمین جبل پارانی بجز در مکهٔ معظمه شنیده نشده که دو میل و نیم راه تا مکه مسافت دارد بجز این که فادری که یکی از علمای نصارا و متعصّب بوده در قرن سیزدهم اسلامی رسالهای در ردّ اسلام نوشته از روی عناد که محتوی بر بعضی از خرافات و اراجیف است و علمای اسلام در ردّ آن جوابهایی نوشته اند. آن مرد نظر به پستی و ردالت و عنادی که داشته در آن رساله گفته است که: جبل پاران در بیابان تیه بوده و مراد از این تجلیّات خدا فرستادن نعمتهای خود است بر بنی اسرائیل.

بیچارهٔ کوردل بی خرد گمراه ندانسته است که اگر خداوند به هر نعمتی که فرستاده یک تجلّی کرده ، باید تجلیّات بی اندازه و شماری کرده باشد؛ زیرا که هر روز برای بنی اسرائیل مائده از آسمان می بارانید علاوه بر نعمتهای دیگر. پس تخصیص دادن به سه تجلّی معنی ندارد. به اضافهٔ به آن که راجع به تجلّی سوم در جبل پاران علامتهای چندی ذکر کرده و همچنین در آیهٔ بعد از آن ـ چنان که در همین آیه گذشته گفته است که: باگروههای مقدّسین آمد و از دست راست او برای ایشان شریعت

١. كتاب مقدّس، ص ٢١ - ٢٢، تورات، سِفر پيدايش، باب ٢١.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۵۸، کتاب حبقوق نبی، باب ۳.

آتشین پدید است. شبهه نیست که شریعت آتشین بعد از جناب موسی به این صفات که با کرورهای مقد سین \_یعنی: ملائکهٔ مقربین \_از طرف دست راستش آمده بیاشد نیست مگر شریعت مطهّرهٔ حضرت خاتم الانبیاء ﷺ که خداوند متعال بهترین کتاب از کتب آسمانی را که قرآن مجید باشد حاوی آن شریعت و احکام آن قرار داده که آن کتاب مقد س خود بالاترین معجزهٔ باقیه است برای آن حضرت تا قیام قیامت و مراد از دست راست برای زیادتی برکت و تبرک جستن به آن است \_چنان که دست چپ عکس آن است \_و مراد از متصف بودن آن شریعت به آتشین برای آن است که شریعت آن حضرت تو آم با جهاد با دشمنان و حرارت شمشیر آبدار آتش بار ولی الله شریعت آن حضرت تو آم با جهاد با دشمنان و حرارت شمشیر آبدار آتش بار ولی الله عظم ، غالب کل غالب ، اسدالله الغالب ، علی بن ابی طالب \_صلوات الله وسلامه علیه \_، در جنگهای با مشرکین و کفّار و فتح بلاد کفر و رواج دین مقدّس اسلام و ترویج احکام آن است .

## برهان ششم

در آیهٔ دهم از فصل ۴۹ سفر تکوین تورات که آن حکایت میکند از آنچه حضرت یعقوب در هنگام رحلت خود از دنیا به قبیلهٔ یهودا فرموده:

﴿ بَهُ بِهِ مِهْ اللَّهِ مِهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْدَاءُ الْمُعْدَاءُ الْمُعْدَاءُ الْمُعْدَاءُ الْمُعْدَاء الوام بالود شِيط بيهوداء المعاداء المعادات حجر م جرج م المراب الله عن من المراب المرا

## ٧٠٠٦ إِلَىٰ ٦چ٦ چِڔ٠٠ بِهِرُدَ فَرِتَ عَنْهُ الْمَارِدُ وَ الْمَارِدُ وَالْمَارِدُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِيمُ وَالْمِنْ وَلِيمُ وَالْمِنْ وَلِيمُ وَالْمِنْ وَلْمُونُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَلِمْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِيمُ وَلِمْ وَالْمِنْ وَالْمِلْمُ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُلِمْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِقُ وَلِمْ لَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُوالْمُوالِمُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُلْمُولُولُول

آیهٔ ۱۰: یعنی: عصااز یهو داء دور نخواهد شد و نه فرمانفر مایی از میان پاهای وی، تا شِیلوه بیاید و مر او را اطاعت امّتها خواهد بود. ۱

مؤلف قاصر گوید: مصداق این آیه از تورات کاشف است از خبر دادن حضرت یعقوب به باقی ماندن سلطنت و فرمانفرمایی در میان فرزندان یهودا تیا زمانی که شیلوه بیاید. پس در آن وقت سلطنت از خانوادهٔ فرزندان یهودا بیرون خواهد رفت. مستفاد از این کلام این است که به آمدن شیلوه سلطنت از اولاد یهودا منقرض خواهد شد. دانسته باد که هیچ یک از فرقه های اهل کتاب از یهود و نصارا در این باب حرفی ندازند مگر این که می گویند: حضرت یعقوب تعیین نکرده است که این شیلوه کیست و از کدام سبط از اسباط اسرائیل یا خانوادهٔ دیگر است. همین قدر نشانهٔ آن منقرض شدن سلطنت و فرمانفرمایی است از اولاد یهودا و آمدن شیلوه و اطاعت کردن امت ها ز اوست. پس در این جا می توان گفت: ممکن است شیلوه از سبط دیگر از اسباط یعقوب منظور او بوده، یا آن که منظور او از غیر اسباط خود بوده. به هر یک از این دو احتمال که حساب کنیم، می گوییم که: مصداق این خبر صورت وقوع پیدا کرده، امّا بنا بر احتمال اوّل که از اسباط دیگر باشد مراد از شیلوه موسی می خواهد بود - چنان که بسیاری از مفسّرین یهود گفته است و بعضی از ایشان هم چنین توجیه کرده اند که عدد بسیاری از مفسّرین یهود گفته است و بعضی از ایشان هم چنین توجیه کرده اد که عدد بنظر شیلوه به حساب ابجد که در نزد ایشان معتبر می باشد سیصد و پنجاه و یک است

١. كتاب مقدّس، ص ٤١، تورات، سِفر پيدايش، باب ٢٩.

و عدد لفظ موشه که نام عبری موسی است آن نیز سیصد و پنجاه و یک است و موسی از سبط لوی است، و بر از سبط یهودا در این احتمال هیچ گونه بحثی نیست، و بر این تقدیر شیلوه موسی می باشد.

و امّا بنا بر احتمال دوم که از غیر اسباط باشد گفته می شود که: مراد موسی نبوده و منظور از آن ماشیح است که مراد مسیح بن داود باشد و این مسیح هنوز نیامده بنا بر قول ایشان و می گویند: ما در انتظار آمدن او می باشیم و اوست پیغمبر آخرالزمان.

صاحب كتاب منقول الرضائي، ميرزا محمد رضاي جديدالاسلام، در همان كتاب گفته که: این اقل عباد محمد رضا در این جا بحث دارم. می گویم که: در این آیه مى فرمايد: سلطنت از سبط يهو داه دور نشود تا شيلوه بيايد ـ يعنى: تا شيلوه نيامده است ، سلطنت باید با سبط یهو داه باشد ، اما بعد از آمدن شیلو ه نسخ می شود سلطنت از سبط یهوداه ؛ یعنی: تمام میشود و بریده میشود. با این که ما میبینیم که بعد از حِزقيا، يادشاه يهوداه، بسيار سلطان از سبط يهوداه به هم رسيدند. پس اين ماشيح كه يهو د انتظارش را مي كشند شيلوه نيست. هرچند كه قبول اين مطلب معين ابه احوال ما مي بو ده باشد ، ليكن بايد حرف حق گفته شو د. مقصو د و منظور حقيقت گويي است و طلب حق كردن بوده و همه جا خود مدّعي آن هستم كه هر توضيحي كه بحث وارد مي آيد، أن را بايد رد كرد، و اين جاكه ميبينيم بحث وارد مي آيد هم أن كلام را نوشتيم ، هم اين را ، تا خواننده و نويسنده اين اقلّ عباد را متّهم نسازندكه : بلي ، هرجه برایش صرفه داشته قبول کرده و هرچه نداشته رد کرده. خداوند نیامرزد چنین کسی را که چنین احوال دارد، و دیگر آن که هر کسی خود داند و دینداری خود، امّا آنچه این اقل عباد محمدرضا فهمیده ام که از قول جبرئیل و انبیاء ﷺ شیلوه را اگر از جناب موسى الله ردكنيم، به غير از حضرت عيسى الله ديگر كسى را نمى دانيم. به دلايل چند که در سابق مذکور شد، نباید دیگر از این طایفه کسی نجات دهندهٔ ایشان باشد.

۱. مُعین: یاری کننده، یار و مددکار.

حال نیز می بینیم که از وقتی که عیسی الم آمده طوایف بسیار بر او مطبع شده اند. از هفت اقلیم فرنگستان خلق بسیار مطبع و فرمانبردار اویند، همه مسیحی اند و دیگر آن که سهل است که از پیغمبری مسیحی گذشته، بعضی او را خدا می دانند و برخی پسر خدا ـ چنان که به حد کفر رسانیده اند ـ و این همه از معجزاتی است که از او به ظهور رسید و طایفهٔ بنی اسرائیل و با این حال جمعی از علمای ایشان نیز مقر ابر آن اند که چنین کسی که این اعجازها از او به ظهور رسیده، [ولی همهٔ اعجازها که از او ظاهر شده] همه از اسم اعظم بوده که از اندرون بیت المقدس به دستش آمده ؛ زیراکه حضرت سلیمان پیغمبر الم اسم اعظم را در تخته سنگی ثبت کرده بود و در بیت المقدس نصب فرموده و حضرت عیسی از آن سنگ را پیدا کرده و اسم اعظم را هم دریافت نموده، فلذا دارای این معجزات بسیار شده بودند و پیش تر این مطلب را دریافت نموده، فلذا دارای این معجزات بسیار شده بودند و پیش تر این مطلب را ثابت کردیم که اینها همه افتراست که بر حضرت عیسی الله نسبت داده اند.

مختصر این است که حضرت سلیمان [ﷺ] بیت المقدس اوّل را ساخت. هرگاه اسم اعظم در آن جاگذاشته بود، در وقتی که بخت النُّصَّر آمد و بیت المقدس را خراب کرد، هرچه بود همه را مفقود کرد و پاشید. حتّی خود تورات و عُشر آیات هیچ یک باقی نمانده بود. تا هفتاد سال تورات در میان یهود نبود. بعد حضرت عزیر پیغمبر نوشت، بعد از آن که مراجعت به بیت المقدس ثانی کرده بودند. پس اگر حضرت عیسی [ﷺ] در بیت المقدس ثانی که کورش مجوس ساخته بود اسم اعظم از کجا بود و کجا که عیسی [ﷺ] را متّهم می سازند و خود حضرت عیسی هم در بیت المقدس نبود [، بلکه در قریهای از قرای بیت المقدس تولّد یافته]. پس معلوم شد که این افترای محض است.

خلاصهٔ کلام ما در اثبات این که عیسی شیلوه بوده و این هم ثابت شد و سابقاً هم مذکور کردیم و الآن هم در ثبوت این که این شخص شیلوه عیسی بالله بوده باشد این

١. مُقِرُ: اقرار كننده ، اعتراف كننده .

است که: علامت شیلوه این خواهد بود که در رسیدن او از سبط یهوداء سلطنت را خارج خواهد نمود و ما می بینیم که تا حضرت عیسی بخ نیامده بود سلطنت در میان یهوداه بود و در آمدن حضرت عیسی [بخ] سلطنت از سبط یهوداء دور شد پنان که بالمرّه تمام شد و دیگر برنخواهند خاست و هنوز هم کسی نیست در میان یهوداه و بنی اسرائیل که قابل این معنی باشد و سهل است که هیچ یک از اسباط الی الآن شجرهای نداشته و ندارند. ( تمام شد کلام محمدرضای جدیدالاسلام بألفاظه ).

و امّا فخرالاسلام در اثبات نبوّت خاصّه در کتاب أنیس الأعلام بعد از نقل این آیه از سفر تکوین به عبارت عبری و سریانی و ترجمهٔ آن به فارسی چنین مینویسد:

مخفی نماند که اهل کتاب از یهود و نصارا در ترجمهٔ این لفظ یعنی: لفظ شیلوه اختلاف کثیری دارند و صاحب رسالهٔ هادیه آیه را به این نحو ترجمه کرده است که:

«حاکم از یهودا زایل نمی شود و راسم از میان پاهای او ، تا آمدن شیلوه »، و بعد گفته است: در این آیه دلالتی است بر بعثت خاتم الانبیاء ﷺ بعد از تمامی حکم موسی و عیسی؛ زیرا که مراد از حاکم موسی و مراد از راسم عیسی علیهماالسلام -اند؛ زیرا که بعد از موسی تا زمان عیسی صاحب شرع نیامد، مگر حضرت محمد ﷺ پس معلوم می شود مراد از قول یعقوب که می فرماید: «شیلوه» حضرت محمد ﷺ است، و امّا مراد از قول او که: «امّتها با او جمع خواهند شد» این علامت صریحه و دلالت واضحه است که مراد از این آیه آن بزرگوار است؛ زیرا که امّتها جمع نشدند مگر با آن بزرگوار و جناب داود را در این میانه ذکر نفرموده؛ زیرا که داود احکام ندارد و از تابعین موسی شی است و مقصود از خبر جناب یعقوب ذکر صاحبان احکام است، انتهی کلامه ملخصاً.

مؤلّف حقیر \_یعنی: فخرالاسلام \_گوید: مراد از حاکم موسی است؛ زیراکه شریعت آن بزرگوار جبریّه و انتقامیّه بود. و مقصود از راسم عیسی الله است؛ زیرا

١. منقول الرضائي، ص ١٣٢\_١٣٤.

كه شريعت او جبريّه و انتقاميّه نبود.

و اگر از عصا سلطنت دنیویه مراد باشد و از راسم هم حاکم دنیوی ـ چنان که از رسائل قسیسین از فرقهٔ پروتستنت و بعضی تراجم ایشان مفهوم میشود ـ ، صحیح نیست که مراد از شیلوه مسیح یهود باشد ـ چنان که مزعوم ایشان است ـ و نه عیسی ـ چنان که مزعوم نصاراست .

و امّا اوّل پس ظاهر است؛ زیراکه سلطنت دنیویّه و حاکم دنیوی زیاده از دو هزار سال از آل یهودا زائل گردیده است ـ یعنی: از زمان بختنصر تاکنون کسی حسیس مسیح یهود را نشنیده است ـ ، و امّا ثانی ، زیراکه سلطنت و حکومت از آل یهود زائل گردید به مقدار ششصد سال قبل از ظهور عیسی ﷺ ـ یعنی: در عهد بختنصر و او جلا داد ۳ بنی یهودا را به سوی بابل و مدّت شصت و سه سال در بابل بودند ، نه مدّت هفتاد سال ؛ چنان که بعضی از علمای پروتستنت می گویند از برای تغلیط عوام ۴ بجنان که در باب اوّل گذشت.

و پس از وقعهٔ بخت نصر در عهد انتیوکس واقع شد بر یهودا آنچه واقع شد و او عزل کرد اونیاس حبر یهود را و منصب او را فروخت به برادر [او یاسون به سیصد و شصت و زنهٔ طلاکه هر سال این مبلغ را از بابت خراج تقدیم نماید. پس از آن او را عزل نمود و منصب او را فروخت به برادر ] دیگر مینالاوس به ششصد و شصت و زنهٔ طلا. پس از آن خبر موت انتیوکس شایع شد و یاسون طالب منصب کهانت گردید و وارد اور شلیم شد با هزار نفر و کشت هر کس را که دشمن خود می دانست و از قضا خبر موت انتیوکس کنب بوده. پس انتیوکس بر اور شلیم هجوم آورد در سنهٔ ۱۷۰ قبل از میلاد مسیح و چهل هزار نفر را اهل اور شلیم کشت و چهل هزار نفر را اسیر کرد.

۱. مزعوم : گمان برده شده.

۲. حسيس: صداى آرام، صوت خفى،

٣. جلاء دادن : از وطن و خانمان دور كردن ، كوج دادن از وطن.

۴. تغليط عوام : به اشتباه انداختن افراد عامي.

و در فصل ۲۰ از کتاب موشد الطالبین از جزء ثانی آن در بیان جدول تاریخی در صفحهٔ ۱۸۵۱ از نسخهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۵۲ از میلاد به این نحو رقم شده است که: سلطان مسطور اورشلیم را نهب نمود و هشتاد هزار نفر را هم کشت، انتهی کلامه، وهر چه در هیکل بود از امتعهٔ نفیسه همه را غارت کرد که قیمت اشیای منهوبه هشتصد وزنه طلابود و گراز ماده ای آورد و بالای مذبح یهود از برای اهانت سوزانید و بعد به سوی انطاکیّه مراجعت کرد و پیلیپس که یکی از اراذل بود او را حاکم نصب نمود بر جماعت یهود.

و در رحلت چهارمش به مصر ابولونیوس را با بیست هزار لشکر فرستاد و لشکریان را امر کرد که اورشلیم را خراب کنند و رجال را سر ببرند و نسوان و صبیان را اسیر نمایند. پس لشکر متوجه اورشلیم گردید و در وقتی که جماعت یهود مجتمع بودند از برای صلاة ، علی حین غفلت الشکر بر [سر] ایشان ریخته شد و همه را کشتند الا قلیلی که در جبال مختفی و در مغاره ها پنهان گردیدند و اموال شهر را غارت و مدینه را آتش زدند و حصارهای او را منهدم و منازل را خراب و بعد قلعهای بعد از این هدم کوه آکرا از مصالح خانه های مخروبه بنا کردند و عساکر بر جمیع نواحی هیکل از آن قلعه مشرف بودند و هر کس نزدیک به هیکل می آمد او را می کشتند.

پس از آن انتیوکس اثانیوث را فرستاد تا یهود را عبادت اصنام یونانیّه یاد بدهند و هر کس امتثال این امر را ننماید کشته شود. پس اثانیوث به اور شلیم آمد و بعضی از یهود که کافر بودند او را مساعدت نمودند و ذبیحهٔ یومیّه را باطل نمود و جمیع طاعات دین یهود را عموماً و خصوصاً نسخ نمود و هرچه از نسخ عهد عتیق پیدا کرد بعد از فحص تمام همه را سوزانید و صورت مشتری را در هیکل و مذبح یهود جا داد

١. نهب: غارت، چپاول، تاراج، غنيمت.

۲. منهوبه: غارت شده.

٣. على حين غفلت: ناگاه، ناگهاني.

و هر کسی که مخالف امر انتیوکس بود او راکشت و میتاثیاس کاهن با پنج پسرش از این داهیه نجات یافتند و فرار نمودند به سوی وطن خود و همهٔ این امور قبل از جناب عیسی بوده است - چنان که در تواریخ ایشان تصریح به مطالب مذکوره شده است. پس چگونه مصداق این خبر عیسی خواهد بود ؟

واگربگویند: مراد از بقای سلطنت و حکومت امتیاز قوم است ـ چنان که بعضی از ایشان الآن می گویند ـ ، جواب گوییم: این امر باقی بود تا ظهور حضرت محمد علیه و ماعت یهود در اقطار اعرب صاحبان حصون و املاک بودند و احدی از سلاطین روی زمین را اطاعت نمی نمودند ـ مثل یهودهای خیبر و غیرهم ـ ، بلکه سلطنت هم در خیبر داشتند و بعد از ظهور محمد علیه خیبر از برای آن بزرگوار به دست خیبرگشای حضرت علی بن ابی طالب هم مفتوح گردید و امتیاز کلیّهٔ از ایشان برداشته شد ، ف فر ضُرِیَت عَلیْهِمُ الذَّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ ﴾ . آدر جمیع اقالیم بعد از ظهور حضرت محمد گردیدند.

پس اولی و الیق این که مراد از شیلوه خاتم الانبیاء ﷺ است، نه مسیح یمهود و عیسی بن مریم. پس ثابت گردید این که شیلوه هم از اسامی آن بزرگوار است و یعقوب ﷺ آمدن آن بزرگوار را بشارت داده است.

ایضاً اگر مقصود از شیلوه مسیح الیهود یا مسیح النصاری باشد، کلام صحیح نخواهد بود؛ چراکه مسیح الیهود و مسیح النصاری از اولاد یهودا می باشند و سلطنت ایشان مؤکد سلطنت اولاد یهودا خواهد بود، نه مانع.<sup>٥</sup>

(تمام شدكلام فخرالاسلام ازكتاب أنيس الأعلام).

١. اقطار : جمع قُطر \_به معنى اقليم و ناحيه وكرانه.

٢.کلّيّة: تماماً، همگى.

٣.سورة بقره. آية ٤١.

۴. اليق: لا يق تر ، شايسته تر ، سزاوار تر .

٥. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٧٢- ٧٤.

عالم متبحر مرحوم آخوند ملا احمد نراقی، صاحب کتاب مستنددر فقه امامیهٔ اثنا عشریه در کتاب سیف الأُمّة که از تصنیفات اوست در ردّ رسالهٔ پادری نصرانی متعصّب نوشته، پس از نقل این آیه از تورات چنین نوشته که: معنی مجموع آن که: با اوست چندین هزار خاصّان ـ یعنی: فرشتگان ـ و در دست راست او دینی است چون آتش ـ یعنی: روشن ـ و نزد او عزیزند گروه ها و امّتهای بسیار و همهٔ مقدّسین و معصومین در دست اوست و انتفاع برد از تعلیم او هر که به پاهای او نزدیک شود معصومین در دست اوست و انتفاع برد از تعلیم او هر که به پاهای او نزدیک شود ـ یعنی: به پابوس او برسد؛ چنان که بعضی از پادریان فرنگ تفسیر کرده اند ـ و در عهد او خواهد بود آن کسی که از همه عادل تر باشد ـ و گویا اشاره به انوشیروان باشد؛ چنان که حضرت پیغمبر شیش فرمود: وُلِدتُ فی زَمَنِ الملك العادِل ـ ، ا و برداشته شود که حضرت پیغمبر شیش فرمود: وُلِدتُ فی زَمَنِ الملك العادِل ـ ، ا و برداشته شود سخن های تراوه گویان . ۲ مراد از آن نسخ دین موسی باشد و این فقرات صریح در این است و ظهور آن بعد از این خواهد بود ، نه این که مراد دین موسی و بیابان تیه باشد ۲ (انتهی کلام نراقی).

مؤلف ناچیز گوید: اگر ایراد کننده ای ایراد کند که در عصر حاضر ما می بینیم که یهود پرچم دولت خود را در فلسطین و اطراف بیت المقدس برافراشته اند و دولت اسرائیل به رسمیّت شناخته شده و این منافات دارد با آنچه که خدای متعال در قرآن خبر داده در حق ایشان که فرموده: ﴿ وَبَاوُوا بِغَضَبٍ مِنَ اللّهِ وَضُرِبَت عَلَیهِمُ المَسكنةُ ﴾ خبر داده در حق ایشان که فرموده: ﴿ وَبَاوُوا بِغَضَبٍ مِنَ اللّهِ وَضُرِبَت عَلیهِمُ المَسكنةُ ﴾ دینی : و بازگشتند به غضبی از جانب خدا و زده شد بر ایشان در ماندگی \_، جواب گفته می شود که: این ایراد زمانی وارد است که ایشان سلطنت استقلالی داشته باشند

۱. ر.ک: قصص الانبیاء، ص ۳۱۴، ح ۴۲۲؛ مناقب آل ابسی طالب ﷺ، ج ۱، ص ۱۴۹؛ الدر النظیم، ص ۵۸؛ العدد القویّة، ص ۱۱۱، ذیل شمارهٔ ۱۲؛ بحارالأنوار، ج ۱۵، ص ۲۵۰، ذیل شمارهٔ ۱ و ص ۲۵۴، ح ۶و ص ۲۷۶، ح ۶و ص ۲۷۶، ذیل شمارهٔ ۲۲ و ج ۹۵، ص ۱۹۴.

۲. این عبارت در مصدر به صورت: (سخن های تو را و گویا ...) آمده است.

٣. سيف الأمة و برهان الملّة ، ص ١٠٨ ـ ١٠٩.

۴. سورة آل عمران، آية ١١٢.

مانند سلطنتهایی که پیش از ظهور اسلام داشته اند که فعّال ما یشاء بودند او این دولت فعلی که دارند دولت استقلالی نیست و به اعانت و نصرت دیگران آن را تشکیل داده اند و خدا هم ایشان را برای امتحان چند روزی مهلت داده است و همین دولت هم معین بر ذلّت و خواری و بیچارگی آنهاست ـ چنان که خداوند متعال عدم استقلال ایشان را نیز در قرآن مجید در سورهٔ آل عمران در آیهٔ ۱۰۸ خبر داده به قول خود که فرموده است: ﴿ ضُرِبَت عَلَیهِمُ اللَّلُهُ أَینَمَا ثُقِقُوا إِلّا بِحَبلِ مِنَ اللّهِ وَحَبلِ مِنَ النّاسِ وَبَاوُوا بِغَضّبٍ مِنَ اللّهِ وَضُرِبَت عَلَیهِمُ المسکنة ﴾ ۲؛ یعنی: زده شد بر ایشان و زده می شود ذلّت و خواری در هر کجا که یافته شوند، مگر به اعانت و نصرتی از خدا و اعانت و نصرتی از مردمان، و بازگشت می کنند به غضبی از جانب خدا و زده می شود بر فرامد شد. ﴿ إِنَّ اللّه لَا یُخلِفُ الهیعاد ﴾ ۳.

## تنبيه

فخرالاسلام در کتاب أنیس الأعلام در باب اثبات نبوّت خاصه در مقدّمهٔ هفتم گفته است که: اهل کتاب سلفاً و خلفاً عادتشان جاری است بر این که اسماء را غالباً ترجمه می نمایند و در تراجم خود بدل اسماء معانی آنها را ایراد می نمایند و این خبط عظیم و منشأ فساد است. اسماء را نباید ترجمه نمود -خواه اسم مشتق باشد، یا جامد -، بلکه باید خود اسم را نوشت تا این که مخاطب بداند و مقصود از کلام را بفهمد.

و ایضاً از عادت ایشان است که گاهی چیزی را به طریق تفسیر در کلامی که کلام اله

۱. فعّال ما يشاء بودند: هرچه ميخواستند ميكردند.

٢. سورة آل عمران، آية ١١٢.

٣. سورة آل عمران، آية ٩.

۴. خبط: بيراه رفتن ، سهو و اشتباه . به خطا افتادن .

است در نزد ایشان زیاد می نمایند و اشاره به امتیاز هم نمی کنند که کلام اصلی کدام است و تفسیر کدام است و این دو امر به منزلهٔ امور عادیه است از برای ایشان و هر کسی تأمّل کند در ترجمه های متداولهٔ ایشان در السنهٔ مختلفه، حقیقت این امر از برای او منکشف می شود و شواهد کثیره از برای مدّعای ما پیدا خواهد نمود، و بعد از این تذکّر بیست شاهد برای اثبات مدّعای خود مفصّلاً ذکر کرده که از جملهٔ آن شاهد چهارم است که مربوط به این برهان است در باب لفظ شیلوه که عین عبارت آن این است:

شاهد چهارم در آیهٔ ۱۰ از باب ۴۹ از سفر تکوین بنا بر فارسیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۵۲ به این نحو رقم شده است: تا وقتی که شیلوه بیاید، و در عربیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۱۱ و در عربیّهٔ طبع شده است و سنهٔ ۱۸۴۴ به این نحو رقم شده: حتّی یجیء الذی له الکلّ، و در عربیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۱۱: إلی أن یجیء الذی هو له. پس یکی از مترجمین لفظ شیلوه را که علم است از برای خاتم الانبیاء ـ چنان که عن قریب خواهی دانست ـ به «له الکلّ» ترجمه کرده و دیگری به «هو له» و ترجمهٔ «هو له» موافق است با ترجمهٔ سریانیّه؛ زیراکه او این طور ترجمه کرده است: مَن دِدبلی وَه ـ یعنی: هو له ـ و در سریانیّهٔ جدید همان شیلوه است و محقّق مشهور ایشان لِیکلرک این لفظ را به «عاقبه» ترجمه کرده است و در ترجمهٔ اردو که در سنهٔ ۱۸۲۵ طبع شده است لفظ شیلا واقع است و در ترجمهٔ اردو که در سنهٔ ۱۸۲۵ طبع شده است یعنی: آنی که برودی فرستاده ترجمهٔ کرده می شود. پس لفظ شیلوه را که علم بود از برای مبشّر به به معانی مختلفه ترجمه کرده این مقام). ۲

مؤلّف حقير گويد: و در نسخهٔ مطبوعهٔ لندن سنهٔ ١٩٣٢ فارسيّه لفظ شيلو -بدونها -نو شته است و در عربيّهٔ ترجمهٔ يونانيّه شيلون -بانون -نوشته است.

۱. در مصدر: (سنة ۱۶۲۵).

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٢١-٢٢.

## بهرهٔ سوم از بخش دوازدهم

در اخبار وارده در مزامير داود \_يعني: كتاب زبور \_گفته است:

לְבְנַצָּחַ יִעַל - שָׁשׁנִים לַרְנֵי בְּבַח פַשְּבִּיל שִיר יְרִירְתֹּ רְחַשׁ לִבְּי הְבָר טוֹב אַבֶּר אָני מּאָניַיּ לְנֶלָלָה צִשוֹנִי עַטִיםיפֹר בְחַרי יוניה ליביה אלים טובים בול להלבעונעינ הק בלי בעקינ אלענים לתילם : טולגע טולבוני על־ינר גבור הירה ווְסַדְּרָה אַלְט לְכָּר זֹק - וּבְרַנ אַלְּלֶינוּ וֹזֹּנְנוּח בּצֹב וֹעֹוֹלֵב לוֹלָאָ, ע יִּסְיָלֵב. نا جُرك بُه دِودُرْت مَقره تماندُو بَقَرْد בְּלֵב אְיִיבִי חַנְּיְלָה י בִּיףְאַלְחִים אולם ועד שהכם הישר שבללף:

جُمْرُبُهُ وَ يُرْبُونُ لَيْدُ لِي اللَّهِ اللَّهُ الل י אַנַכּנ גָּגָפ נֹנוֹתְאַנָאָ נְיֹהְג זֹּצִיכּי יִּצְיַנְיּ פשחה אלהים אלהיה שנטו ששיו כֹטוֹכֹננ בֹּבְּבֹרִ כַּנְ וֹצְלְנִת פֹבּיעיּ בָל בְגָרָתִיךְ מן -חיבלי שׁין כני שׁפחור : בנית פלכים ביפרותיה נצבח ישַבֶּל לִיִּכִיְנְהְ בְצָתִם אוֹנְיִר ישִׁמְעִי בע ולאי ונואי אוצע וְשָׁלְחָי עַבֹּיְרְ וֹבִיית אָבִיּיְרְ יוֹיִמְעוּ חַפַּלֶר יָפַיר בַּי תוא אַדְרַנִיף ווישׁוּח קו : ובע בָּר צֹלְנְטַנְ הַנּיף יְחַבְּוּ יצייין די עם : בל פרודה בת פל ד פניפה פפשבצית זהב לבישת לדפנית תוכל לפילה כתולית אחריה דעותיה פוכאות לה: תוכלנה בשבחת וגיל תביאינה בחיכל פלה י תחת אבתיה יחיר

# בניה תשיתפן לשרים בכל דר הארץ אליךה שלה בל דר הארץ לל עלים יחידוה לעלם ועד בעל לעלם ועד

مرحوم فخرالاسلام در كتاب أنيس الأعلام در بيان اثبات نبوّت خاصّهٔ محمّديّه در بشارت ششم همين باب راكه از عبرى نقل شد به سرياني به اين نحو رقم نموده:

معنی مطابق مطبوعهٔ لندن در سنهٔ ۱۹۳۲ میلادی: ۱ دل من به کلام نیکو می جوشد. ۲ انشای خود را دربارهٔ پادشاه می گویم. زبان من قلم کاتب ماهر است. ۱۳ تو جمیل تر

۱. در مصدر عدد ( ۲ ) در این جا قرار گرفته و عدد ( ۳ ) قبل از «ای جبّار!».

هستی از بنی آدم و نعمت برلبهای تو ریخته شده است. بنا براین خدا تو را مباری ساخته است تا ابد الآباد. اي جبّار! شمشير خود را بر ران خود ببند ـ يعني: جلال و كبريايي خويش را. ۴ و به كبريايي خود سوار شده ، غالب شو به جهت راستي و حلم و عدالت ، و دست راستت چیزهای ترسناک را به تو خواهد آمو خت . ۵ به تیرهای تیز تو امّتها زیر تو می افتند و به دل دشمنان پادشاه فرو می رود. ۶ ای خدا! تخت تو تا ابدالآباد است. عصای راستی عصای سلطنت توست. ۷ عدالت را دوست و شرارت را دشمن داشتی. بنابر این ، خدا خدای تو ، تو را به روغن شادمانی بیشتر از رفقایت مسح کرده است. ۸ همهٔ رختهای تو مُرٌ و عود و سلیخه است از قصرهای عاج که به تارها تو را خوش ساختند. ۹ دختران پادشاهان از زنان نجیب تو هستند. ملکه به دست راستت در طلای او فیر ایستاده است. ۱۰ ای دختر! بشنو و ببین و گوش خود را فرا دار و قوم خود و خانهٔ پدرت را فراموش كن. ١١ تا پادشاه مشتاق جمال تو بشود؛ زيرا او خداوند توست. پس او را عبادت نما. ١٢ و دختر صور با ارمغاني و دولتمندان قوم رضامندي تو را خواهند طلبيد. ١٣ دختر پادشاه تـماماً در انـدرون مـجيد است و رختهای او با طلا مرصّع است. ۱۴ به لباس طراز دار نزد پادشاه حاضر می شود باکره های همراهان او در عقب وی نزد تو آورده خواهند شد. ۱۵ به شادمانی و خوشی آورده میشوند و به قصر پادشاه داخل خواهند شد. ۱۶ به عوض پدرانت پسرانت خواهند بود و ایشان را بر تمامی جهان سروران خواهی ساخت. ۱۷ نام تو را در همهٔ دهرها ذكر خواهم كرد. پس قومها تو را حمد خواهند گفت تا ابد الآباد ا (انتهى). مرحوم فخرالاسلام پس از نقل اين آيات از زبور و ترجمهٔ آنها موافق ترجمهٔ فارسيّهٔ مطبوعهٔ لندن در سنهٔ ۱۸۵۶ و مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۷۸ چنین گفته است که: این امر مسلم است در نزد اهل کتاب از یهود و نصاراکه جناب داود ﷺ در این زبور بشارت میدهد ظهور پیغمبری راکه بعد از او خواهد بود، و تا امروز نزد یهود ظاهر نشده است

١. كتاب مقدّس، ص ٤٧٠ ـ ٤٧١، مزامير، مزمور ٢٥.

پیغمبری که موصوف و منعوت باشد به صفات مذکوره در این زبور و علمای پروتستنت ادعا مینمایند که این پیغمبر عیسی الله است و اهل اسلام گویند که: این پیغمبر محمد الله است.

پس از آن گفته است: و مؤلّف حقیر گوید: اوصاف مذکوره در این زبور از برای نبئ مبشّر به اینهاست که به ترتیب ذکر می شود:

اول: أن نبى احسن ناس است.

دوم: افضل البشر است.

سوم: بلاغت از لبهایش میریزد.

چهارم: مبارك است ابدالاً باد.

پنجم: شمشير خود را به كمر بسته است.

ششم: پهلوان پرقو تي است.

هفتم: باحقً و (صدق و) عدالت و حلم است.

هشتم: دست راست او عجایب مینماید.

نهم: تير او تيز است بر دشمنان.

دهم: جميع قبايل در تحت او مغلوب و مقهورند.

یازدهم: عدالت را دوست می دارد و شرارت را بغض می نماید.

دوازدهم: بنات ملوک در خانهٔ او خدمتکار میشوند.

سیزدهم: تحف و هدایا به سوی او فرستاده می شود.

چهاردهم: اغنيا مطيع و منقاد او ميشوند.

پانزدهم: فرزندان او رئيس روى زمين مىشوند عوض پدران.

شانزدهم: اسم مبارک او پشت در پشت مذکور میگردد.

هفدهم: قوم و طوايف ابدالآباد او را مدح و تعريف مينمايند.

و این اوصاف بتمامها بر اکمل وجه در محمد على یافت می شود.

امًا اوًل: پس علامهٔ مجلسی در عین الحیاة از حضرت امیرالمؤمنین بی نقل نموده است که: حضرت رسول بی در هر مجلسی که می نشستند، نوری از جانب راست و چپ آن حضرت ساطع و لامع بود که مردم می دیدند. ایضاً منقول است که یکی از زنان آن حضرت در شب تاری سوزنی گم کرده بود. آن حضرت که داخل حجرهٔ او شد، به نور روی آن حضرت آن سوزن را یافت. ابوهریره گفت: ما رأیت شیئاً أحسن من رسول الله بی کان الشمس تجری فی وجهه ، وإذا ضحك یتلائؤ فی الجدار؛ یعنی: ندیدم چیزی را نیکو تر از رسول خدا بی . آفتاب جریان داشت در روی او و هر وقت که می خندید نور او بر دیوار می تابید.

و در حین هجرت از مکه به مدینه در خیمه أمّ معبد ـ رضي الله عنها ـ مهمان شد و معجزات کثیره در آن منزل از آن سرور ظهور و بروز نمود. بعد از رفتن آن حضرت شوهر أمّ معبد که آمد، آن حضرت را از برای شوهر خویش وصف نمود. از جمله وصفهای او این بود: أجمل الناس من بعید، وأحلمهم وأحسنهم من قریب، و در منه الصادقین از جابر بن عبدالله انصاری نقل می کند در ذیل تفسیر آیه : ﴿ مَا هَذَا بَشَرًا إِن هَذَا إِلّا مَلَكُ كُرِيمٌ ﴾ که حضرت رسالت فرمود که : جبرئیل بر من فرود آمد و گفت : یا محمد! خدای تعالی تو را سلام می رساند و می گوید: ای حبیب من! حسن روی تو را

١.عين الحيات، ص ١٢٠.

ر. ک: مند احمد، ج ۲، ص ۲۸۰: سنن ترمذی، ج ۵، ص ۲۶۴ ـ ۲۶۵، ش ۲۷۲۸: صحیح ابن حبّان،
 ج ۱۴. ص ۲۱۵: الشفا بتعریف حقوق المصطفی الله علی الله علی الله مدینة دمشق، ج ۳، ص ۲۶۷: موارد الظمآن، ج ۷، ص ۲۲، ش ۲۱۱۸: امتاع الأسماع، ج ۲، ص ۱۵۷ و ج ۸، ص ۲۴: سبل الهدی والرشاد،
 ج ۲. ص ۶: سیرة حلبی، ج ۳، ص ۴۳۴.

ح. ر.ک: آحاد و مثانی، ج ۶، ص ۲۵۳، ضمن شمارهٔ ۲۴۸۵: معجم کبیر طبرانی، ج ۴، ص ۴۹: مستدرک حاکم،
 ج ۳، ص ۹: الشفا بتعریف حقوق المصطفی تیجید، ج ۱، ص ۶۹: تاریخ مدینة دمشق، ج ۳، ص ۲۲۵ و ۲۲۸ و ۲۸۰ ص ۲۱۲: سبل الهدی والرشاد، ج ۲، ص ۵۵ و ج ۳، ص ۲۴۵: بحارالأنوار، ج ۱۹، ص ۹۹، ذیل شمارهٔ ۵۲.
 ۲. سورهٔ یوسف، آیهٔ ۲۱.

از نور عرش مقرّر کردم و حسن روی یوسف را از نور کرسی [کسوت دادم] و هیچ مخلوقی نیکتر از تو نیافریدهام. ۱

و امّا دوم: پس حق تعالى در كلام مجيدش فرموده: ﴿ تِلكَ الرُّسُلُ فَضَلنَا بَعضَهُم عَلَى بَعضِ ﴾ ٢ الآية ، و اهل تفسير گفته اند: از قول الله \_عزّوجل \_: ﴿ وَرَفَعَ بَعضَهُم دَرَجَاتٍ ﴾ مراد محمّد ﷺ است كه خداوند او را تفضيل داده است بر جميع انبيا ﷺ از وجوه متعدّده \_از آن جمله قول الله \_عزّوجل \_: ﴿ وَمَا أَرسَلنَاكَ إِلّا رَحمةً لِلعَالَمِينَ ﴾ ٢. پس جون آن حضرت رحمت است از براى كلّ اهل عالم ، پس لازم است كه افضل باشد از كلّ اهل عالم .

وجه دوم أن كه: امّت محمّد افضل الامم است. پس واجب است أن حضرت هم افضل الانبياء باشد.

بيان اوّل: قول الله تعالى: ﴿ كُنتُم خَيرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَت لِلنَّاسِ ﴾ ٢.

بيان ثانى: اين امّت اين فضيلت را نيافت مگر به جهت متابعت محمّد عَلَيْهُ. قال الله تعالى: ﴿ قُل إِن كُنتُم تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحبِبكُمُ اللَّهُ ﴾. ٥ فضيلت تابع موجب فضيلت متبوع است.

وجه سيّم آن كه: قول الله عزّ وجل عز و ق إذ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ النّبِيئِينَ لَمَا آتَيتُكُم مِن كِتَابٍ وَحِكمةٍ ثُمَّ جَاءَكُم رَسُولُ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَكُم لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَه ﴾ الآية حاصل مفاد آيئ مباركه اين كه: خداوند اخذ ميثاق نموده است از جميع پيغمبران كه همه ايمان بياورند به پيغمبر آخرالزمان و او را نصرت نمايند.

١. تفسير منهج الصادقين ، ج ٥. ص ٣٧.

٢. سورهٔ بقره ، آيهٔ ٢٥٣.

۲. سورهٔ انبياء، آيهٔ ۱۰۷.

۴. سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۱۰.

٥. سورة آل عمران، آية ٣١.

٤. سورة آل عمران، آية ٨١.

پس حاصل مقصود این که جمیع پیغمبران امّت او هستند و مسلّم است که نبی افضل از امّت خودش است و هر کس زیادتی اطلاع را خواسته باشد، رجوع کند به کتب اهل اسلام، بخصوص تفسیر کبیر فخر رازی در ذیل تفسیر: ﴿ تِلكَ الرُّسُلُ فَضَّلنَا بَعضَهُم عَلَى بَعضٍ ﴾. قال رسول الله ﷺ: أنا سیّد ولد آدم یوم القیامة، ولا فخر از منم آقای فرزندان آدم روز قیامت و این را فخر از برای نفس خود نمی گویم، بلکه از باب تحدُث به نعمت خداست.

و امًا سيّم: پس غير محتاج است به بيان. حتّى موافق و مخالف اقرار دارند به فصاحت و بلاغت كلام آن بزرگوار. روات در وصف كلام آن بزرگوار گفته اند: كان أصدق الناس لهجة ، وأفصح الناس كلاماً. فكان من الفصاحة بالمحلّ الأفضل والموضع الأكمل. حتّى انس وجن اگر جمع بشوند، مثل «إنّا أعطينا»ى او را نمى توانند بياورند كه سه آيه است. قال الله \_تعالى جلّ ذكره \_: ﴿ وَإِن كُنتُم فِي رَيبٍ مِمّا نَزّلنَا عَلَى عَبدِنَا فَأْتُوا كه سه و من مثله و روازده سال از هجرت بيسورة من مثله و روازده تفصيل مسئله در باب گذشته كسى نتوانست يك سوره از قرآن آن بزرگوار بياورد. تفصيل مسئله در باب ششم خواهد آمد حواد آمد مدان شاء الله تعالى.

و أمّا چهارم: فقال الله \_عزّوجل \_: ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾ الآية،

۱. مسند احمد، ج ۱، ص ۵ و ص ۲۸۱ و ... ؛ سنن ابن ماجة ، ج ۲، ص ۱۴۴۰، ضمن حدیث ۴۳۰۸؛ سنن ترمذی ، ج ۴، ص ۲۷۰، ضمن حدیث ۵۱۵۶ و ج ۵، ص ۲۴۷، ح ۲۶۹۳؛ امالی شیخ صدوق ، ص ۲۵۴، ضمن حدیث ۲۷۹ و ص ۲۹۱، ضمن حدیث ۵۰۵؛ بحار الأنوار ، ج ۹، ص ۲۴۹، ضمن حدیث ۵ و ج ۱۶ ص ۲۲۵ ـ ۳۲۵، ح ۲۱ و ضمن حدیث ۲۲ و ج ۲۵، ص ۷۰، ضمن حدیث ۴ و ....

٢. تحدّث: حديث كردن ، سخن گفتن ، خبر دادن .

٣. رُوات: راويان.

۴. ر.ک: سنن ترمذی، ج ۵، ص ۲۶۰. ش ۲۷۱۸؛ اختیار معرفة الرجال [معروف بـه رجال کشّـی]، ج ۱، ص ۲۲۴. ح ۱۷۴؛ الشفا بتعریف حقوق المصطفی ﷺ، ج ۱، ص ۱۳۵.

٥. سورة بقره ، آية ٢٣.

ع. مراد باب ششم از كتاب أنيس الأعلام است.

٧. سورة احزاب، آية ٥٤.

و هزار هزار مردم در صلوات خمسه و غير صلوات خمسه صلوات و بركات مي فرستند بر آن بزرگوار. اللّهمَّ صلِّ على محمّد وآل محمّد وسلّم، و زد وبارك عليه وعليهم.

و امًا پنجم: پس ظاهر است. خود رسول الله فرمود: أنا رسول بالسيف. جهاد با مشركين از اعظم اجزاى شرع شريفش مى باشد.

و امّا ششم: پس قوّت جسمانی آن بزرگوار بر وجه کسال بود ـ چنان که ثابت گردیده است از احادیث و تواریخ که رکانه خلوت کرد با رسول خدا کی در بعضی از شعاب ا مکّه قبل از اسلام. حضرت فرمودند: یا رکانه! آیا از خدا نسمی ترسی ؟ دعوت مرا به سوی توحید و اسلام قبول نسمی کنی ؟ عرض کرد: اگر می دانستم دعوت شما حق است، شما را متابعت می کردم. حضرت فرمودند: اگر تو را به زمین بزنم، خواهی دانست که قول من حق است ؟ عرض کرد: بلی. پس حضرت او را گرفت و به قوّت بازو او را به زمین نحوابانید. پس عرض کرد: یا محمّد! دوباره. پس حضرت ایضاً گرفت و به زمین زد. پس عرض کرد: یا محمّد! این بسیار عجیب پس حضرت ایضاً گرفت و به زمین زد. پس عرض کرد: یا محمّد! این بسیار عجیب است. حضرت فرمودند: اگر از خدا بترسی و امر مرا متابعت نسمایی، از این اعجب خواهی دید. عرض کرد: از این اعجب چه چیز است که شما مرا به زمین برنید و در مصارعت ۳ بر من غالب باشید ؟ حضرت فرمود: این شجر را از برای تو صدا می کنم. پس حضرت آن درخت را دعوت کرد. پس آن شجر به جانب آن حضرت آمد و پیش روی او ایستاد. پس دوباره حضرت آن درخت را امر به انصراف ۴ فرمود. پس شجر به مکان خود برگشت. پس رکانه به سوی قوم مراجعت کرد و گفت: یا بنی عبدمناف! اسحر ۱۵ ز محمّد ندیدم. پس مشهودات خود را نقل نمود ۶ کرد و گفت: یا بنی عبدمناف! اسحر ۱۵ ز محمّد ندیدم. پس مشهودات خود را نقل نمود ۶ کرد و گفت: یا بنی عبدمناف! اسحر ۱۵ ز محمّد ندیدم. پس مشهودات خود را نقل نمود ۶ کرد و گفت: یا بنی عبدمناف! اسحر ۱۵ ز محمّد ندیدم. پس مشهودات خود را نقل نمود ۶ کود و گفت: یا بنی عبدمناف! اسحر ۱۵ ز محمّد ندیدم. پس مشهودات خود را نقل نمود ۶ کود و گفت به سوی قوم مراجعت

۱. شِعاب: جمع شِعب ـ به معنى درّه، گشادگى ميان دو كوه.

۲. اعجب: عجيب تر.

٣. مصارعت: با هم كشتى گرفتن.

۴. انصراف: بازگشتن . ۵. اسحر: ساحرتر .

۶. سيرة ابن هشام، ج ۱، ص ٢۶٢ ـ ٢۶٣؛ كنز الفوائد، ص ٩۴ ـ ٩٥؛ شرح نهج البلاغة، ج ١٢، ص ٢١٨ ـ ٢١٥؛ البداية والنهاية، ج ٢، ص ١٢٨ ـ ١٢٩.

و این رکانه پهلوان و مصارع ۱ مشهوري بود.

و امّا شجاعت آن سرور: اميرالمؤمنين عليّ بن ابيطالب فرمودند:

وإنّا كنّا إذا أحمى البأس واحمرت الحدق اتّقينا برسول الله على فما يكون أحد أقرب إلى العدوّ منه، ولقد رأيتني يوم بدر ونحن نلوذ برسول الله على وهو أقربنا إلى العدوّ، وكان من أشدّ الناس يومئذٍ بأساً. ٢ حاصل مقصود اين كه: چون تنور حرب كرم مى شد و حدقه ها سرخ ، رسول الله را وقايه ٣ قرار مى داديم از براى خود و احدى نزديك تر به دشمن نبود از آن سرور و در جنگ بدر به آن بزرگوار پناه مى برديم. شدّت و صولت او از همه بيشتر بود.

در آن روز عبدالله عمر گفت: ما رأیت أشجع ولا أنجد ولا أجود من رسول الله علی بن ابی طالب الله است! اشجع ناس که علی بن ابی طالب الله است بالا تفاق از مخالف و مؤالف عد، می فرماید: پناه ما در جنگ رسول الله بوده است. آری، والله. پناه کلّ خلائق عند الشدائد در دنیا و آخرت آن بزرگوار است. به جان خود قسم است علمای پروتستنت در انکار نبوت آن بزرگوار محاربه با خدا و رسول می نمایند.

و امًا هفتم: پس امانت و صدق و عدالت از صفات جبليّه ان حضرت است على انضر بن الحارث به جماعت قريش گفت: محمّد كان فيكم غلاماً حدثاً أرضاكم فيكم، وأصدقكم حديثاً ، وأعظمكم أمانة ، حتّى إذا رأيتم في صُدغيه الشيب وجاءكم بما جاءكم،

۱. مصارع: کشتی گیر.

۲. ر.ک: تاریخ طبری، ج ۲، ص ۱۳۵؛ الشفا بتعریف حقوق المصطفی ﷺ، ج ۱، ص ۱۱۶؛ کشف الغنة، ج ۱، ص ۱۱۶؛ کشف الغنة، ج ۱، ص ۱۶؛ کنز العنال، ج ۱۲، ص ۴۱، ح ۲۵۴۶؛ بحارالأنوار، ج ۱۶، ص ۲۳۳، ذیل شمارهٔ ۳۵.

٣. وقایه: نگهداري كننده، حافظ كسي از بدي و آفت.

۴. صولت: سطوت، قدرت، هيبت، قهر، غلبه، حمله در جنگ.

٥. ر. ك: الشفا بتعريف حقوق المصطفى على ، ج ١، ص ١١٤؛ عيون الأثر، ج ٢، ص ٢٢٢.

۶. مؤالف: دوست، همدم.

٧. جېلى: منسوب به جېله ، طبيعى ، فطرى ، ذاتى ، اصلى .

قلتم: إنّه ساحر. لا والله ، ما هو بساحر. احاصل مفاد این کلمات آن که: آن حضرت در میان شما بزرگ شد و همهٔ شماها از او راضی بودید و اصدق شماها بود حدیثاً و اعظم شماها بود امانة ، تا آن که پیری را در صُدغیه او ملاحظه نمودید و آورد به سوی شما آنچه آورد ، گفتید: ساحر است. لا ، والله ساحر نیست.

و هرقل سؤال كرد از حال نبى ﷺ از ابى سفيان، گفت: آيا آن حضرت را قبل از ادّعاى نبوّت متّهم به كذب مى نموديد؟ گفت: نه، بلكه در ميانهٔ ماها اصدق ناس بود. ۴

و امًا هشتم: پس در بدر و همچنین در حنین قبضهٔ خاکی بر روی کفّار رمی فرمود و احدی از مشرکین نماند مگر این که مشغول به چشمش بود. پس منهزم گردیدند و مسلمین از ایشان متمکّن شده، بعضی از کفّار قتیل و برخی اسیر گردیدند. پس امثال این امور از عجایب هدایت یمین آن بزرگوار است.

و امّا نهم: پس اولاد اسماعیل هم ارثاً عن أبیهم میرانداز بودهاند. غیر محتاج است به بیان. آیه ۲۱ز باب ۱۲۱ز سفر تکوین در باب تیراندازی اسماعیل چنین می فرماید: و خدا با پسر بود \_یعنی: با اسماعیل \_که نشو و نما نمود و در بیابان ساکن شد

۱. ر. ک: سيرة ابن اسحاق، ج ۴، ص ١٨١، ح ٢٥٤؛ سيرة ابن هشام، ج ١، ص ١٩٥؛ الشفا بتعريف حقوق المصطفى على ١٩٥، الشفاع، ج ٢، ص ١٣٩.

۲. اصدق: صادق ترین ، راستگو ترین .

۳. صُدغَیه: تثنیهٔ صُدغ به معنی: یک طرف پیشانی بین چشم و گوش، گیجگاه، شقیقه، سوی پسیچ خورده،
 کنار پیشانی.

۴. مسند احمد، ج ۱، ص ۲۶۲؛ صحیح بخاری، ج ۱، ص ۵-۶ و ج ۴، ص ۴ و ج ۵، ص ۱۶۸؛ صحیح مسلم، ج ۵، ص ۱۶۸؛ صحیح مسلم، ج ۵، ص ۱۶۸؛ الخرائج والجرائح، ج ۱، ص ۱۳۱- ۱۳۲، ش ۲۱۷؛ بحارالأنوار، ج ۲۰، ص ۲۷۸ ـ ۲۷۹، ش ش ۳ و ص ۲۸۵ ـ ۳۸۵ ، ش ۸.

۵. رمی: پر تاب کردن.

۶. منهزم: شكست خورده وگريخته.

۷. ر.ک: کنز الفوائد، ص ۷۳؛ مناقب آل ابسی طالب ﷺ، ج ۱، ص ۷۰؛ بـحارالأنـوار، ج ۱۸، ص ۶۷، ش ۲۱ و ج ۱۸، ص ۶۷، ش ۲۱ و ج ۱۹، ص ۲۲۹ و ۲۳ و ....

٨. إر ثا عن أبيهم: اين صفت را از پدرانشان به ارث برده بودند.

و تیرانداز گردید او حضرت رسول ﷺ مکرر می فرمود که: روم از برای شما مفتوح خواهد گردید و خدا از برای شما کافی است و عجز به هم نرسانید از تیراندازی ، و ایضاً می فرمود: ارموا بنی اسماعیل ؛ فإن أباکم کان رامیاً ؟ یعنی: تیراندازی کنید، ای پسران اسماعیل! بدرستی که پدر شما تیرانداز بود.

و هم وارد گردیده است که حضرت پیغمبر فرمود: من تعلّم الرمي ثمّ ترکه فلیس منا؟ بعنی: هر کس تیراندازی را تعلیم بگیرد، پس از آن ترک نماید، پس تارک آن از مانیست.

حاصل کلام: سبق و رمایه مجزئی است از اجزاء شرع آن بزرگوار. نـمیبینی که فقها باب علیحده و در کتب فقهیه از برای سبق و رمایه معیّن کرده اند و فرموده اند: برد و باخت در همه چیز حرام است مگر در سبق و رمایه به شرایط مقرّره در فقه ؟

خود پیغمبر رامی و هکذا اولاد طیبین آن بزرگوار ـصلوات الله علیهم أجمعین ـ رامی بودند. علامهٔ مجلسی در باب هفتم و فصل دوم از کتاب جلاء العیون به سند معتبر

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۲، تورات، سفر پیدایش، باب ۲۱.

۲. ر.ک: مسند احمد، ج ۴، ص ۱۵۷؛ صحیح مسلم، ج ۶، ص ۵۲؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۰، ص ۵۴۹؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۱۷، ص ۴۱ و ....

۳. ر.ک: مصنف ابن ابی شیبة، ج ۶. ص ۲۱۴، ح ۶؛ آحاد و مثانی، ج ۴، ص ۲۳۶، ح ۲۳۷۱ و ص ۲۵۵، ح ۲۲۹۲؛ مسند ابی یعلی، ج ۱۰، ص ۵۰۲، ح ۶۱۱۹؛ مسند احمد، ج ۱، ص ۳۶۴ و ج ۴، ص ۵۰: صحیح بخاری، ج ۳، ص ۲۲۷ و ج ۴، ص ۱۵۶؛ سنن ابن ماجه، ج ۲، ص ۹۴۱، ح ۲۸۱۵ و ...

۴. «من تعلم الرمي ثمّ تركه فقد عصاني» [ر.ک:سنن اين ماجه، ج ۲، ص ۹۴۱، ح ۲۸۱۴: ذكر اخبار إصبهان، ج ۲، ص ۱۲۸۱؛ الجامع الصغير، ج ۲، ص ۵۹۰، ح ۸۶۰۰ كنز العمال، ج ۴، ص ۲۵۱، ح ۱۰۸۴۷ و ص ۳۵۵، ح ۲۵۸، کنز العمال، ج ۴، ص ۲۵۱، ح ۱۰۸۴۷ و

٥. سبق و رمایه: سبق به معنای پیشی گرفتن و پیش افتادن و رمایه به معنای تیر انداختن است و در اصطلاح فقه عقد و تعهدی است بین دو تن برای مسابقهٔ اسبدوانی یا تیراندازی که برنده مبلغ معینی ببرد، و غرض از آن ورزیدگی در فنون جنگ است. این امر در اسلام تجویز \_بلکه ترغیب و تشویق \_شده است.

٤. عليحده: جداگانه، مجزًا.

٧. رامى: پرتابكننده، تيرانداز.

از حضرت صادق ﷺ نقل فرموده است كه أن حضرت فرمودند: چون با پـدرم امـام محمّد باقر به هشام بن عبدالملك وارد شديم ، أن ملعون بر تخت پادشاهي خود نشسته بود و لشكر خود را مكمّل و مسلّح دو صف در مقابل خود بازداشته بود. آماج خانه را در برابر خود ترتیب داده بود و بزرگان قومش در حضور او تیر مى انداختند. چون در ساحت خانهٔ او داخل شديم، پدرم در پيش مى رفت و من در عقب او ميرفتم. چون نزديك أن لعين رسيديم ، با پدرم گفت كه : با بزرگان قوم خود تیر بیندازید. پدرم گفت که: من پیر شدهام و اکنون از من تیراندازی نمی آید. اگر مرا معاف بداريد ، بهتر است. أن ملعون سوگند يادكر دكه: به حقّ أن خداوندي كه ما را به دین خود و پیغمبر خود عزیز گردانیده که تو را معاف نمی دارم. پس به یکی از مشایخ بنى اميّه اشاره كردكه كمان و تير خود را به او ده تا بيندازد. پس پدرم كمان را از آن مرد گرفت با یک تیر و در زه کمان گذاشت و به قوّت امامت کشید و بر میان نشانه زد. پس تیر دیگر گرفت و بر فاق ایر اول زد که آن را با پیکان به دو نیم کرد و در میان نشانه محکم شد، تا این که چند تیر پیاپی افکند که هر تیری بر فاق تیر سابق آمد و او را به دو نیم کرد، و هر تیری که آن حضرت میافکند کأنّه بر جگر هشام مینشست و رنگ شومش متغیر میشد، تا این که در تیر نهم بی تاب شد و گفت: نیک انداختی ، ای ابوجعفر! و تو ماهر ترین عرب و عجمی در تیراندازی (انتهی).۲

بدان که موضع حاجت را از حدیث ذکر کردیم. پس ثابت شد که این وصف در حق حضرت محمد ﷺ است.

و امًا دهم: پس مردم فوج فوج داخل دين خدا در حال حيات آن بزرگوار گرديدند و منقاد حكم آن سرور شدند. قال الله عزّوجل -: ﴿ يَدخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ ٣.

١. فاق: سوفار تير و وسط چلّه كمان.

٢. تاريخ چهارده معصوم ﷺ (جلاء العيون). ص ٨٥١\_٨٥٢.

٣. سورة نصر ، آية ٢.

و امًا یازدهم: پس عدالت را دوست می دارد و شرارت را مبغوض. این صفت از اوصاف مشهورهٔ آن حضرت است. حتّی معاند هم اقرار و اعتراف دارد - جنان که سابقاً دانستی.

و امًا دوازدهم: پس بنات ملوک و امرا خدمتکار مسلمین گردیدند در طبقهٔ اولی. از آن جمله جناب شهربانو \_رضی الله عنها \_دختر یزدجرد ، کسرای فارس ، مفتخر بود به خدمت حضرت سیّد الشهداء ، حسین بن علیّ بن ابی طالب الله .

و امّا سيزدهم و چهاردهم: زيراكه نجاشى پادشاه حبشه و منذر بن ساوا ملك البحرين و ملك عمّان منقاد و مسلّم گرديدند و هرقل قيصر روم هديه فرستاد خدمت آن حضرت و مقوقس ملك القبط سه كنيز و غلام اسود و بغله اشهبا و حمار اشهب و فرس و ثياب و غير اينها به عنوان هديه ارسال حضور مبارك حضرت رسول علي كرد. م

وامًا پانزدهم: پس بعضی از اولاد امام حسن به به خلافت رسیدند در اقالیم مختلفه از حجاز و یمن و مصر و مغرب و شام و فارس و هند و غیر اینها و به مرتبهٔ سلطنت و امارت عالیه رسیدند و إلی الآن ایضاً در دیار یمن و حجاز و غیر اینها امرا و حکّام از نسل حضرت رسول به یافت می شوند و از اولاد حضرت حسین به سلاطین ذوالعز والاقتدار به هم رسید \_یعنی: سلاطین صفویّه أنار الله براهینهم \_وعن قریب است که ان شاء الله حضرت مهدی \_عجّل الله فرجه \_از نسل حضرت رسول به ظاهر شود و خلیفة الله باشد در تمامی روی زمین و تمامی ادیان دین واحد خواهد بود در عهد شریف آن بزرگوار و جناب عیسی نازل و از جملهٔ اعوان آن سرور خواهد بود.

و امًا شانزدهم و هفدهم: الوف الوف على بشت اندر بشت در اوقات صلوات خمسه

١. بغله: استر، قاطر.

۲. شهباه : مؤنث اشهب، و اشهب: آنچه که رنگش سیاه و سفید باشد، سیاه که سفیدی بر آن غالب باشد.

۳. ر.ک: تاریخ طبری، ج ۲، ص ۳۰۷ و ۴۲۲؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۴، ص ۱۳؛ بحارالأنوار، ج ۲۰ ص ۲۸؛ بحارالأنوار، ج ۲۰، ص ۲۸۲ می سر ۲۸۲ - ۲۸۰ ص ۴۸ می ۳۸۲ می ۳۸۰ می ۳۸ می ۳۸۰ می ۳۸۰ می ۳۸۰ می ۳۸۰ می ۳۸۰ می ۳۸ م

٢. الوف الوف: هزاران هزار.

به صوت رفيع در اقاليم مختلفه ندا مي كنند كه: «أشهد أن لا إله إلّا الله ، وأشهد أن محمداً رسول الله » و صلوات مي فرستند در اوقات مذكوره غير محصورين از مصلين و قرّاء منشور آن بزرگوار را حفظ مي نمايند ، و مدّاحين در كوچه و بازار و منابر و مساجد مدح خود و اولادش را مي خوانند و علما و سلاطين و وزرا به خدمتش مي رسند و از پشت در سلام مي كنند و به خاك روضه مقدسش روى هاى خودشان را متبرّك مي نمايند و اميدوار به شفاعتش هستند. اللهم ارزقني زيارته ، ولا تحرمني شفاعته ، واجعل أيّامي الآتية خيراً من الماضية ، واحفظني من شرّ الحسّاد ، يا أرحم الراحمين .

و این خبر در حق عیسی په صادق نیست و این اوصاف در حضرت عیسی پیدا نمی شود یقینا و ادّعای علمای پروتستنت در این باب باطل است بی شبهه ؛ زیرا که ایشان ادّعا می نمایند که خبر مندرج در باب ۱۵۳ کتاب شیادر حق عیسی په است و در آن خبر به این نحو مرقوم گردیده است: ۲ زیرا که در حضورش مثل نهالی می روید و مثل ریشه در زمین خشک شده وی را نه منظری است و نه زیبایی. وقتی که به او می نگریم ، نمایشی ندارد که به او رغبت داشته باشیم . ۳ خوار و در میان آدمیان مردود و صاحب غم ها و شناسندهٔ دردها مثل کسی که از او روگردان می شدند و حقیر شده که او را به حساب نیاوردیم . ۴ امّا ما او را بطوری به حساب آوردیم که از خدا کوفتی و مضروب و مبتلاست (انتهی) . ۱

و این اوصاف ضد اوصافی است که در زبور مذکور گردیده ؛ زیراکه بنا بر اقرار خود اهل کتاب حضرت عیسی منظری و زیبایی [ای] ندارد و حال آن که در زبور مذکور گردید که باید احسن ناس باشد وجها ، و همچنین صادق نیست بر حضرت عیسی که صاحب قوّت و شوکت باشد ، و همچنین متقلّد ۲ به سیف هم نبود. تیر تیزی

١. كتاب مقدّس، ص ٨٣٤، كتاب اشعيا، باب ٥٣، با اندكى اختلاف.

۲. متقلّد: کسی که قلّاده بر گردن انداخته ، کسی که امری را بر گردن گرفته .

هم نداشت و اغنیا از برای او منقاد نگردیدند و هدایا هم به سوی او نفرستادند ، بلکه بنا بر زعم نصارا عیسی ه راگرفتند و اهانتش کردند و استهزایش نمودند و به تازیانه او را زدند و تاجی از خار بافته ، بر سرش گذاشتند و بالاخره به دارش کشیدند و حضرت عیسی زن و فرزند نداشت. پس دخول بنات ملوک در خانهٔ او درست نیست و فرزندی هم نداشت که در جای پدر روی زمین بنشیند ، ریاست نماید.

### فائدة

ترجمهٔ آیهٔ ۷ مطابق است با اصل انجیل و همچنین مطابق با تراجم فارسیّه که از مؤلّفات خود علمای پروتستنت است و هکذا مطابق است با نقل مقدّس النصاری؛ زیراکه این آیه را در باب اوّل از رسالهٔ عبرانیّهٔ خود نقل کرده است و به همان طوری است که ما نقل و ترجمه نمودیم و همچنین مطابق است با ترجمهٔ عربیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۲۱ و سنهٔ ۱۸۲۱ و سنهٔ ۱۸۲۹ و همچنین مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۷۰ و هکذا فارسیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۱۶ و سنهٔ ۱۸۲۸ و سنهٔ ۱۸۲۸ و سنهٔ ۱۸۲۸ و سنهٔ ۱۸۸۲ و سنهٔ ۱۸۲۸ و سنهٔ ۱۸۲۸ و همچنین با اصل سریانیهٔ ترجمهٔ اردو مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۸ و (همچنین سنهٔ ۱۸۴۶ و سنهٔ ۱۸۶۴ و همچنین با اصل سریانیهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۸ و (همچنین سنهٔ ۱۸۶۶ و سنهٔ ۱۸۶۴ و همچنین با اصل سریانیهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۸ و (همچنین سنهٔ ۱۸۶۶ و سنهٔ ۱۸۶۴ و سنهٔ ۱

حاصل کلام: اصل انجیل همان طوری است که ما ترجمه نمودیم ـ که: عدالت را دوست می داری و شرارت را بغض می نمایی. از آن سبب خدا خدایت تو را به روغن شادمانی زیاده از مصاحبانت مسح نموده است. پس ترجمه ای که مخالف ترجمهٔ ما باشد غلط است یقیناً و کافی است بر رد آن الزاماً کلام مقدّس النصاری و تو دانستی در مقدّمهٔ باب سیّم که لفظ «الله» و «رب» و امثال ذلک اطلاق شده است بر عوام فضلاً عن الخواص و آیهٔ ۱۶ز زبور ۸۲ به این نحو رقم شده است: ۶ من گفتم که: شما خدایانید و جمیع شما فرزندان حضرت اعلا، انتهی.

١. كتاب مقدّ س، ص ٤٩٤، مزامير ، مزمور ٨٢.

پس وارد نمی شود قول صاحب مفتاح الانبراد که در این آیه به این نحو واقع گردیده است: عدالت را دوست می داری و شرارت را بغض می نمایی. از آن سبب ای خدا! خدایت تو را به روغن شادمانی زیاده از مصاحبانت مسح نمود. به شخص دیگر غیر از مسیح گفته نمی شود: ای خدا! خدایت تو را مسح نموده ، الخ. اوّلاً ترجمهٔ او صحیح نیست. یقیناً غلط اندازی -بلکه بی دینی - نموده است اضطراراً و این ترجمه مخالف زبور و مخالف پولس است ، و هرگاه ما قطع نظر نماییم از عدم صحت ترجمه ، باز گوییم: این ادّعا صریح البطلان است ؛ زیرا که لفظ «الله» در این موضع به معنی مجازی است ، نه حقیقی ؛ به دلیل قول او: «خدایت»؛ زیرا که خدای حقیقی خدا ندارد. پس زمانی که به معنی مجازی شد ، اطلاق می شود بر حضرت محمّد به خدا ندارد. پس زمانی که به معنی مجازی شد ، اطلاق می شود بر حضرت محمّد به خنان که اطلاق می شود به جناب عیسی گه.

از صفحهٔ ۱۳۹ تا این جا پایان یافت کلام مرحوم فخرالاسلام در جلد دوم کتاب أنیس الأعلام در شرح آیات زبور داودکه از پیش ذکر شد بلفظه و عباراته . ۱

## بشارت دیگر از زبور

مزمور ۱۴۹:

ציין יְגִילר בְבַלְבָם : יְתַּלְלְּנִ יְשִׁבְּעֵׁ יְצִילְר בְבַלְבָם : יְתַּלְּנִי יְשִׁבְּעֵׁ יְצִילְר בְבַלְבָּם : יְתַּלְּנִי הַבְּלְנִים יִתְירוּ לְיִחִים הַסִּינִים : הַלְּלְנִים יְצִילְר בְבַלְבָם : יְתַּלְּנִי בְּנֵי

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٧٤-٨٩.

שׁבוֹ בַבְּחוֹל בְתְף וְצִנייר יַנְבְרוּ לְוֹ יצִי רוֹצֵח יְחוָתַ רְעַמְּוֹ יַבָּבִיר עַכָּרִים בִישִׁוֹעָהי יַעְלּוֹר חָפַירִים בְּלֶבְוֹר יְרַנְנְנוֹ עַל בִּשְׁצִבּוֹ י לוֹ סֹפְרָת אָל בּגְרוֹנָם וְחֻרֵבְנַפִּינְיות בידם: לאישות לפלע ביים הצת בלאפים לאסר כללים בזפים וְנְבְבְיּחם בְצַבְלֹי בַרְזַל י לַאְישׁישׁוּת בָחֶם וּ בִּשְׁבֶּט בְתוֹב חָדְר חָוֹא לְבֵל הְוֹסִינוּר וֹלְלְבְנוּיוּ

فخرالاسلام این آیات را در کتاب أنیس الأعلام در بشارت هفتم نقل فرموده است که در این جا نوشته می شود:

هِلَّلُویا، زمُور ماریا زِمَرتا خَدتا تِشبُوخُ تُوکَو جَمَاعَت دِزَدِقی خَدی پِسَرئیل بِبَریَنُو، بُنی صَهیُون پَسخی بَمِلکَی شَبَخّی لِشِمّی بِرقَدا بِتَپ وَکنارا زَمْرِی اِلی سَبَب دِکی بَسُمَلِه مَزْیا بِطایِپُو، مِکَشْبِر مَسکینی بپُرقَنا پَصْخِی زَدِیقی بایقرا مَقوخی عَلْ شِویَتِ رَمُویاتی دِآلـهَ بِبَلُویِ وَسَیِپَ بِثْری پُومَنی بِایدی لِغبَداتُعلا بِتَاییِی تَعْلِم یَاْتِی بِمَلْتِیِ لِسْارا مَلْکَیْ بِشِشِلْ بِبَلُویِ وَسَیِپَ بِثْری پُومَنی بِایدی لِغبَداتُعلا بِتَاییِی تَعْلِم یَاْتِی بِمَلْتِیِ لِسْارا مَلْکَیْ بِشِشِلْ یَاْتِی وَبَخیبی بِکُذی دِبرِزِلَ لِغُوعْد دِوان دیل کِتوتَ سِقلِلی لِکُلِّی زَدِلقُو هِلَّلُویْاه.

ترجمه طبق مطبوعة ١٩٣٢ در لندن: أيه ١ خداوند را تهليل نماييد. خداوند را سرود تازه بسرایید و تسبیح او را در جماعت مقدّسان. ۲ اسرائیل در آفرینندهٔ خود شادی كنند و پسران صهيون در پادشاه خويش وجد نمايند. ٣نام او را با رقص تسبيح بخوانند. با بربط و عود او را بسرایند. ۴ زیرا خداوند از قوم خویش رضامندی دارد. مسکینان را به نجات جمیل میسازد. ۵ مقدّسان از جلال فخر بنمایند و بر بسترهای خود ترنّم بكنند. ۶ تسبيحات بلند خدا در دهان ايشان باشد و شمشير دودمه در دست ايشان. ٧ تا از امتها انتقام بكشند و تأديبها بر طوايف بنمايند. ٨ و پادشاهان ايشان را به زنجیرها ببندند و سروران ایشان را به پای بندهای آهنین. ۹ و داوری را که مکتوب است بر ایشان اجرا دارند. این کرامت است برای همهٔ مقدّسان او . خداوند را تهلیل نمایید. فخرالاسلام گوید: مبشر به در این فرموده حضرت محمد على است و صاحب شمشير دودمه وصيّ او عليّ بن ابيطالب ﷺ است و مصداق اين اوصاف آن بزرگوار و تابعان آن بزرگوارند. مبشّر به سليمان الله نيست؛ زيرا كه مملكت او وسعتي پيدا نکرد بر مملکت پدرش داود ﷺ -بنا بر زعم اهل کتاب -، و دیگر آن که جناب سلیمان مرتدً و عابد صنم شد در آخر عمر -بنا بر زعم اهل كتاب، نعوذ بالله من ذلك الاعتقاد الفاسد ـ و عيسي على مبشَّر به نيست؛ زيراكه بنا بر اعتقاد تابعينش اسير و ذليل و مصلوب گردید، و همچنین اکثر حواریّون در دست کفّار اسیر و مقتول گردیدند۲ (انتهى كلامه بلفظه و عباراته).

## بشارت دیگر از زبور داود

که در آن مزمور بشارت به حضرت خاتم الانبیاء ﷺ و حضرت مهدی صاحب زمان \_ عجل الله تعالى فرجه داده است. در مزمور هفتاد و دوم به زبان عبری چنین نوشته است:

١. كتاب مقدس، ص ٧٣٢، مزامير، مزمور ١٤٩.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٩٠.

לישלפת ואלינים ביהדה לפלו נול וֹאַנִיפוֹתוּ לְכֹּן מֹלְּנֵי יִ יְנִינִי הפני לאבים נארייני למהופח ؛ بَنْ يَكُرُ لُونِ مِنْ فِي فَرِي كُولُ الْأَدِيدِ בגללע: יהופה אנה, אם יוחיה לְבְנֵי אָבִינִן וַיִרַפַא עושה ייִרְאָוּה עם שׁנְפִנָּי וְלְפַנֵי יְרִחַ דּוֹרַ דוֹרִים : זְבר לְּכָטְר עַל גַן בִּרְבִיבִים זרְזַיַפ ארץ: יִבְרַח בְיָפְיָר צַרִיִם וַרָב שָׁלום עַר אָפָּשׁ בָּלּוּ זְרָח: וֹיַרְר כִייָם עַר יִם וֹכִנְהָר עַר אָנִם׳ אָרֶ׳ץ : לְפְּנָיר יִלְרְעִּו צִּיוֹנִם וְאִיבִּיר שַׁבָּרָ צַלְחַבוּ בִילְבָי תַרְיִּטְיִּשׁ וְאִיִּים בְּנָחָה יְשִׁיֶבוּ מַלְּבֵּי שָׁבָּא וֹסְבָּא אָשְׁבֶּר יִּפְתִיכו : וְיִשְׁתַחְווֹ לִּו כָּל מֹלְכָים כָּל לְנִים יִּצִירְוּחוּ יִלִי

אָצִיל ואָבְנוֹן מְשַׁנֵע וְעְבֹי וְאֵיִן־אַנְן לו: יחם על בל ואָבְאָן וְנַנַּנְטִוֹת באביונים יואיה י מנה ובלולם ילל נר שב אב אנים וייי פר הכים לַנְינָין נִינִין נְיִנִין כוֹנַבְּ בּוֹנָיִן בִינִין בּוֹנִילָן בּוֹנִיבָּ בִּינְיִילָּ וֹיֹנְהַבּּקְּ בּוֹלְנוּ נִיכְוֹר כֹּלְ נוּיִם אָבְוֹלְבְּנְוֹתוּ : זְּנִהְ נְסֹםׁת כָּר בֹאָלְאָ בְרָאשׁ הָרִים יִרְעִישׁ בַּלְּבְנִין פִּרְיֵו י לאלו בתיר כתחב ואללי יְהַי שׁהָּי לְאוֹלֶם לִפְנִי שׁבִישׁ יפין שׁנפי וְיִתְברְנְבְוֹ בִי כָל גייִם יְאַשְׁיָרְתּוּ : כְּנֵוֹהְ יִּתְנָתְ אֻּלְּהִיִּם ישיראל מישיח לפלאות לברי ובְרוּה שם בביוו ליצולם וופל לְבוֹרוֹ אֶת כָּל דְּאָרִץ אָנְין וֹאָכוֹי כֹּלִנּ וֹענֹלֹינו הְוֹרבוֹ יִּהִי

فخرالاسلام در كتاب أنيس الأعلام در بيان اثبات نبؤت خاصه در بشارت هفتم طبق سریانیّه چنین مرقوم داشته که: در مزمور ۷۲ به این نحو عیان و بیان گشته است: (۱) يا الَّه دِوانُوخِ لَمِلكاهَلْ وَزَدْ يَقُو تُوخِ لِبُرُونِ بَمِلْكَابِتْ دَانِ طَايِپُوخِ بِزَدْ يُقُوتَ وَ مِسْكــينُخْ بِدِيْوَان بِتْ طَاعَني طُورَاني شِلَمَ لِطَايِبَ وَرُومِيَاتِي بِزَديقُو تَابِت دَيْنَ مِسْكيني دِطَاييابِتْ بِرْق لِبْنُوني دِيَقِرْوَبِتْ طَاخْ طِخَ لِظَالِمْ بِدْزَدعي مِنُّوخ عَالِم شِمْشَ وَقَمْ سَاهِزا دَوْرَا وَ دَوْرِي بِتْ ضَالَى أَخْ مِطْرًا عَالَ كِلَّهَ خِصِيدًا أَخْ قَشْقَشياتِي شِيَخْتًا عَالْ أَرْعَابِدْ ماجيين بِيُو مَنُوه زَدِلِقًا وَبُوْشَيُو وَاوَشْلَمَ هَلْ دِلِتَ سَاهِرًا وَبِد خَاكِم مِنْ يَمَ هَلْ يَمَ وَمِنْ نَهَر هَلْ مَرْزَنِي دِأَرْغَاقَمُو بِتْ كَىٰ بَى أَمْرَانِ دِبِيَابُانَ وَدِشْمِنُوْعَاپِرَابِتْ لَكَخَي مَلِكِي دِتَىر شِشْ وَ دِكَــرْ زَتــي پشِكِش بِت مَادِرِي الِي مِلكي دِشْبَا وَدِسْبًا دِيَارِيّ بِتْ مَقِرْبِي وَبِتْ مَكِبِيّ رَبْشُهُ الْوُهُ كُلِهُ مَـلْكي كُـلِه طايبتي بِتَ عُوْبِدًى إلهِ حِلْمَتْ سَبَبْ دِبَتْ يَاصِي بَقِردِغابِت هَاوَرْ وَ مِسكين وَ دِلِت هايرانا إله بِت عَابِتْ رَخْمِي عَالْ مِسكينِه وَ يَقِر وَكُنْتَى دِيَقْرِي بِتْ بَرِق مِنْ ذُوا المايه وَمِن نَاحِق بتْ بَرِق كَنِه وَبِدْ هَوِ مَرِ طِمَادِمُه بِعَيْنُهُ وَ بِتْ خَيه وَبِت بَهْبَل قَتُوه مِنْ دَهْبَه دِشْبَه وَبِت سَالِه بُدِيَّة بِدَايْمُوتَا كُلِّه يُوْمَه بِتْ بِرِخْلِي بِتْ هُويَه بُرِشيُووَه دِدَحلاً بِأَرْعَابَريشَه دِطُوْرَانِي بِتْ شَعْشَع أَخْ لِبْنَاطُون تُه وَبِت بِقحِى مِنْ مَدِينَة أَخْ كِلَّه دِ أَرْعَابِتْ هَوِى شِمُّو لِعَالَم قَمْ شِمْشَه بِتْ مَجين شِمُّو وَبِتْ پِشِّي بِرِيخِي بِيُوه كُلِّي طَايِبِتي بِتْ شَيْخِي أَلُوه بِرِيخلِي مَرِيَا اَلَهَ اَلَهَ دِسْرَأَيل أَبْدَتَه دِعْاجِي بُويْانِي بِبنُوشُو وَبِرِيخِيلِي شِمْشَه دِائِقْازو لِعالَم وَپِشَّه مِلِيتًا اِيْقازَهْ كُلِّه اَرْعُـا اَمِـنْ وَامَنْ يَمْلُنْ صَلُواتِ دِداوُد بُرُونَه داتِش.

ترجمه طبق مطبوعهٔ فارسیّهٔ سال ۱۹۳۲ میلادی در لندن بلفظه و عباراته چنین است: ۱ ای خدا! انصاف خود را به پادشاه ده و عدالت خویش را به پسر پادشاه ۲۰ و او قوم تو را به عدالت داوری خواهد نمود و مساکین تو را به انصاف . ۳ آن گاه کوه ها برای قوم سلامتی را بار خواهند آورد و تلها نیز در عدالت . ۴ مساکین قوم را دادرسی خواهد کرد و فرزندان فقیر را نجات خواهد داد و ظالمان را زبون خواهد ساخت . ۵از تو خواهند ترسید ، مادامی که آفتاب باقی است و مادامی که ماه هست تا جمیع

طبقات. ۶ او مثل باران بر علفزار چیده شده فرود خواهد آمد و مثل بــارشهایی کــه زمین را سیراب میکند. ۷در زمان او صالحان خواهند شکفت و وفور سلامتی خو اهد بود، مادامي كه ماه نيست نگردد. ٨ و او حكمراني خواهد كرد از دريا تا دريا و از نهر تا اقصای جهان. ۹ به حضور وی صحرانشینان گردن خواهند نهاد و دشمنان او خاک را خواهند لیسید. ۱۰ پادشاهان ترشیش و جزایر هدایا خواهند آورد. پادشاهان شَبا و سَبا ارمغانها خواهند رسانيد. ١١ جميع سلاطين او را تعظيم خواهـند كـرد و جميع امّتها او را بندگي خواهند نمود. ١٢ زيرا چون مسكين استغاثه كند، او را رهایی خواهد داد و فقیری راکه رهاننده [ای]ندارد. ۱۳ بر مسکین و فقیر کرم خواهد فرمود و جانهای مساکین را نجات خواهد بخشید. ۱۴ جانهای ایشان را از ظلم و ستم فدیه خواهد داد و خون ایشان در نظر وی گرانبها خواهد بـود. ۱۵ و او زنـده خواهد ماند و از طلای شبا بدو خواهد داد. دائماً برای وی دعا خواهد کرد و تمامی روز او را مبارک خواهد خواند. ۱۶ و فراوانی غلّه در زمین بر قلّهٔ کو ه ها خواهد بو د که ثمرهٔ آن مثل لبنان جنبش خواهد كرد و اهل شهرها مثل علف زمين نشو ونما خواهند كرد. ١٧ نام او تا ابد الآباد باقى خواهد ماند. اسم او پيش آفتاب دوام خواهـ دكـرد. آدمیان در او برای یکدیگر برکت خواهند خواست و جمیع امت های زمین او را خوشحال خواهند خواند . ١٨ متبارك باديهوه خداكه خداي اسرائيل است كه او فقط كارهاي عجيب ميكند. ١٩ و متبارك باد نام مجيد او تا ابد الأباد و تمامي زمين از جلال او ير بشود. آمين و آمين. دعاى داود بن يسي تمام شد. ١

فخرالاسلام در کتاب أنیس الأعلام گفته است: بدان که اختلاف نیست در میان علمای اهل کتاب که داود پ در این مزمور از شخصی که بعد خواهد آمد خبر می دهد ولیکن از غایت جهل به مراتب انبیا چ گویند: «مراد از ملک خود حضرت داود است و از ملک زاده حضرت سلیمان است »، و این ادّعا بالقطع و الیقین باطل است ؛

١. كتاب مقدّ سى ، ص ٤٨٥ - ٤٨٤ ، مزامير ، مزمور ٧٢ .

زیراکه داود ﷺ صاحب شرع و احکام نبوده تا این که گوید: ای خدا! شرع و احکام خود را به ملِک و عدالت خود را به ملِک زاده عطا فرما، و دیگر این که پیغمبر خدا در وقت دعا و تضرع در حضور ملک الملوک حقیقی و خالق کل موجودات خود را خطاب به ملِک نمی کند، بلکه آن جناب در جمیع اوقات ـ بخصوص در وقت دعا۔ کمال خضوع و خشوع و تذلّل را دارد. روی خاک می نشیند و می خوابد.

شاهد این مدّعا: آیهٔ ۱۶ از باب ۱۲ از کتاب شموئیل ثانی به این نحو رقم یافته است: ۱۶ وداود خدا را به خصوص آن کودک تضرّع نمود و داود روزه گرفته و به اندرون رفته و بیتو ته کرده ، بر روی زمین خوابید . ۱۷ و مشایخ خانهاش برخاسته ، به قصد این که او را از روی زمین برخیزانند آمدند، امّا برنخاست و با ایشان نان نخورد، بلکه هفت شبانه روز روزه گرفت و روی خاک دعاکرد، او آیهٔ ۱۴ از باب ۶ از کتاب مسطور در بیان حال داود ﷺ در حین آوردن صندوق خداوند به این نحو رقم یافته است: ۱۴ و داود با قوّت تمام در حضور خداوند هروله می کرد و داود [به] ایفودی کتان ملبّس بود. ۲۰ پس داود برگردید تا این که خانهٔ خود را دعای خیر نماید و مَیکِل دختر شائول به استقبال داود بيرون آمد. گفت: پادشاه اسرائيل امروز چه عزيز است که امروز خویشتن را در نظر کنیزکان بندگانش برهنه نمود بطوری که یکی از کم مغزان خویشتن را بی حیا برهنه نماید. ۲۱ و داود به میکِل گفت که: این کار در حضور خداوند بود که مرا از پدر و تمامی خانوادهاش ترجیح داد و برگزید تا این که مرا پیشوای قوم خداوند اسرائیل نماید تا به جهت حضور خداوند شادمانی کردم. ۲۲ و از این زیادتر خود را حقیر خواهم و در نظر خود ادنی شده ، در پیش کنیزکان که دربارهٔ آنها گفتی محترم خواهم شد (انتهی).

پس از این کلمات بوضوح تمام معلوم میشود و مفهوم میگردد که داود ﷺ خود را

۱. کتاب مقدّس، ص ۳۸۶، کتاب دوم سموئیل، باب ۱۲.

۲. كتاب مقدّس، ص ۳۷۹، كتاب دوم سمونيل، باب ۶.

حقیر می شمارد و بالصراحه وعده می دهد که: خود را در نظر خداوند ادنی و حقیر خواهم نمود تا در نظر خلق محترم شوم. پس چنین کسی در وقت دعا خود را ملک نمی گوید.

و مقصود از ملکزاده هم سلیمان نیست؛ زیرا که ظلم در عهد او شکسته نشد؛ زیرا که بنا بر اعتقاد اهل کتاب خود آن بزرگوار مرتذ و عابد صنم شد و از برای اصنام امعابد بنا کرد و زنهایش در خانهاش عبادت صنم می نمودند. کدام ظلمی است که بالاتر از این باشد؟ کسی که اعظم ظلمها در خانهٔ او باشد، او را ظالمشکن نمی گویند. و هم مملکتش بنا بر اعتقاد اهل کتاب وسیع تر نبود از مملکت پدرش داود تا این که از دریا تا به دریا از نهر تا به اقصای زمین سلطنت کرده باشد.

و واضح است که عیسی علی هم دارای این صفات نبوده است؛ زیراکه یک روز هم سلطنت ننمود. خانه هم نداشت، بلکه یهود بر او سلطنت نمودند و او راگرفته، اهانتش نمودند و استهزا به آن بزرگوار کردند و به دارش کشیدند بنا بر اعتقاد اهل کتاب.

فإذا قرّر ذلك ٢، پس گوييم: مقصود از ملِكِ صاحب احكام ملِك الملوك حقيقى هر دو جهان، رسول ملك المنان، محمّد بن عبدالله، سيّد پيغمبران و ملِك زاده هم مهدى صاحب الزمان فرزند دلبند آن بزرگوار است و ان شاء الله تعالى عن قريب ظهور خواهد فرمود و روى زمين را پر از عدالت خواهد نمود بعد از اين كه مملو از ظلم و جور شده باشد و عُنُق ظلام ٢ را خواهد شكست و با بقاى [ماه و آفتاب] دور به دور خوف و خشيت الهى در قلوب و دلها خواهد ماند؛ زيرا كه ظلم و شرك و كفر كليّة از روى زمين مرتفع مى شود در زمان آن بزرگوار و تمامى اديان دين واحد از براى خدا خواهد شد و از براى قلوب مرده مثل بارانى از براى گياه بريده خواهد بود. از دريا تا به دريا و از نهر تا به اقصاى زمين سلطنت خواهد نمود و تمامى اقوام زبان ثنا

١. اصنام: بتها، جمع صنم.

٢. فإذا قرِّر ذلك : حال كه اين مطلب روشن و ثابت شد.

٣. عُنُق ظلّام: گردنهای ظالمان.

را به مدح و صلوات و بركات از براى او خواهند گشود و زمين بركات خود را ظاهر خواهد نمود و با بقاى ماه و آفتاب اسم جد بزرگوارش و خودش باقى خواهد ماند -إن شاء الله تعالى. شرح اين مزمور در باب امامت مفصّل خواهد آمد.

حاصل كلام: شبهه اى نيست در اين كه اين مزمور در حقّ حضرت خاتم الانبياء و فرزند دلبندش حضرت مهدى است ـصلوات الله عليه وعلى آبائه المعصومين الأخيار مادام الفلك الدوّار. (تمام شدكلام صاحب أنيس الأعلام بلفظه و عباراته بدون زياده و نقصان).

مؤلف ناچیز گوید: فخرالاسلام مرحوم در پایان کلام خود شرح مفصل این مزمور را به باب امامت کتاب آئیس الأعلام محوّل نموده و در آن جا نیز تصریح کرده که این مزمور بدون شبهه راجع به اوصاف حضرت خاتم الانبیاء و فرزند دلبندش مهدی بن الحسن صاحب الزمان و خلیفة الرحمن است، نه در حقّ داود و نه سلیمان و نه عیسی. امّا نفی از داود و سلیمان به شرحی است که در این جا ذکر شد و امّا نفی از عیسی را نیز در آن جا به سه وجه ذکر کرده: یکی آن که عیسی در زمان خود حتّی یک روز هم سلطنت نکرده و دیگر آن که آن جناب پسری نداشته که در حقّ او گفته شود که: عدالت خود را به پسر پادشاه ده، و دیگر آن که آن جناب احکامی نداشته تا در حقّ او گفته و تابع احکام تورات بوده -بنا بر شهادت انجیل موجود الآن و تابع احکام تورات بوده -بنا بر اقرار خود در این اناجیل موجوده - و هکذا سایر و تابع احکام تورات بوده -بنا بر اقرار خود در این اناجیل موجوده - و هکذا سایر صفات مذکوره در این مزمور هیچ کدام با جناب عیسی موافقت ندارد -چنان که بسر صاحبان انصاف پوشیده نیست - و نیز در آن جا فایدهای در ذیل مطالب خود ذکر کرده که در این مقام نیز ذکر آن سزاوار است و نگارنده عین عبارت آن را برای تنبیه و تذکّر می نگاره.

گفته است: فائدةً. بعضي از مترجمين تراجم فارسيّه جملهٔ اوّل را از مزمور مزبور

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٩١- ٩٤.

برای مغالطه به این نحو ترجمه کرده اند: ای خدا! انصاف خود را به پادشاه ده، و آن غلط است قطعاً؛ چه لفظ (دینك) به معنی (أحكامك) می باشد جزماً ، لذا مترجم عربیّهٔ مطبوعهٔ بیروت در ماه تموز از ماه های سنهٔ ۱۸۷۰ به این نحو ترجمه كرده است: اللّهم أعط أحكامك . اگر از اصول خبری نداری ، به ترجمهٔ مزبوره نظر كن (انتهی كلامه . رفع الله مقامه).

و امّا نکاتی که از این مزمور در این مقام استفاده کرده است اینهاست که عین الفاظ آن ذکر می شود. گفته است:

### بيانُ فيه التبيان

اوصاف مزبوره در این مزمور از برای مبشر به قراری است که به ترتیب مذکور می شود.

اؤل این که: مبشر به سلطانی است صاحب احکام.

دوم آن که: خدا نمونهٔ عدالت خویش را به او عنایت خواهد فرمود.

سيّم اين كه: در ميان بندگان خدا به عدالت داوري خواهد فرمود.

چهارم این که: با مساکین به انصاف رفتار خواهد فرمود.

پنجم و ششم این که: کوه ها در زمان او برای قوم سلامتی بار خواهند آورد و تلها در عدالت ـ یعنی: اعالی ۲ و ادانی ۲ در رفاهیت ـ خواهند بود.

هفتم آن که: مساکین را دادرسی خواهد کرد.

هشتم این که: فرزندان فقیر را نجات خواهد داد.

نهم أن كه: ظالمان را زبون و ذليل خواهد ساخت.

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج٧، ص ٢٨٤-٢٩٨.

۲. اعالى : مردمان بلند قدر ، اشخاص بلند مرتبه ، بلند پايگان ، جاهاى بلند ، جمع اعلى .

۲. ادانی: زبون تران، مردمان پست و فرومایه، جمع ادنی.

دهم این که: در زمان مبشّر به خلق از خدا می ترسند در جمیع طبقات مادامی که آفتاب و ماه باقی هستند\_یعنی: سلطنت او را پایان نیست و احکام او منسوخ نخواهد گردید و حلال او حلال است تا قیامت و حرام او حرام است.

یازدهم این که: و جود مبشر به مثل باران است بر علفزار چیده و مثل بارشهایی که زمین را سیراب می کند.

دوازدهم این که: در زمان او صالحان خواهند شکفت.

سيزدهم اين كه: در زمان او سلامتي خواهد بود مادامي كه ماه نيست نگرديده.

چهاردهم این که: از دریا تا دریا و از نهر تا اقصای جهان حکمرانی خواهد کرد

\_ يعنى : حكم او بر تمامي روى زمين جارى است مادامي كه قيامت نشده است.

پانزدهم این که: صحرانشینان به حضور وی گردن خواهند نهاد و دشمنان او خاک خواهند لیسید.

شانزدهم این که: سلاطین جزایر و پادشاهان شبا و سبا هدایا خواهند آورد و ارمغان خواهند رسانید.

هفدهم این که: جمیع امم او را بندگی خواهند نمود.

هجدهم: به فرياد مسكين و فقير مستغيث خواهد رسيد.

نوزدهم: بر فقرا و مساكين كرم خواهد فرمود و مساكين را نجات خواهد داد.

بیستم آن که: فقرا و مساکین را از ظلم و ستم فدیه خواهد داد و خون ایشان در نظر وی گرانبها خواهد بود.

بيست و يكم آن كه: عمر او بسيار طولاني خواهد بود.

بيست و دوم اين كه: تمام ايام او مبارك خواهد بود.

بیست و سوم این که: در زمان او فراوانی نعمت و غلّه زیاد خواهد بود.

بیست و چهارم این که: اهل شهرها آسوده، روز بـه روز مـالاً و حـالاً در تـرقّی

خواهند بود.

بیست و پنجم این که: نام او تا ابد الآباد باقی خواهد ماند. بیست و ششم این که: آدمیان در او برای یکدیگر برکت خواهند خواست. بیست و هفتم این که: جمیع امم او را خوشحال خواهند خواند (انتهی). و این اوصاف بتمامها بر اکمل و اتم وجه در حضرت محمد علی و فرزند رشیدش مهدی بن الحسن علی یافت می شود. ۱

بهرهٔ چهارم از بخش دوازدهم

بشارت دیگر از کتاب هوشع. در فصل ۱۹ز آیهٔ پنجم چنین گفته است:

יבת ישלה ליום כוֹנְרֵב הֹשׁבְּרֵם מִיבְּיִנְים הַבְּרִב מִיבְּיִנְים הַבְּרִב מִיבְּיִנְים הַבְּרִב מִיבְּיִנְים הַבְּרִב מִיבְּיִנִים הַבְּיִנִים הַבְּיִנִים הַבְּיִנִים הַבְּיִנִים הַבְּינִים הַנְּינִים הַבְּינִים הַבְּינִים הַבְּינִים הַנְּינִים הַבְּינִים הַנְּינִים הַבְּינִים הַנְינִים הַבְּינִים הַנְינִים הַנִּינִים הַנְּינִים הַנִּינִים הַנְּינִים הַנְינִים הַנְינִים הַנִּינִים הַנִּינִים הַנִּינִים הַנִּינִים הַנִּינִים הַבְּינִים הַנִּינִים הַיִּינִים הַנִּינִים הַּינִים הַינִים הַּינִים הְּינִים הַּינִים הְּינִים הְינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּיבּים הְּינִּים הְּינִּים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִּים הְּינִיים הְּינִים הְּינִּים בְּינִים הְּינִים הְינִּים הְּינִּים בְּינִים בְּינִים בְּינִּים בְּינִּים בְּינִים

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج٧، ص ٢٩٦-٢٩٣.

ישני השלית הרות אל היב עונה ורבת בילים של הים אלים בילים בי

ترجمهٔ این آیات از باب نهم از آیهٔ ۵از کتاب هوشع، طبع مطبوعهٔ لندن ۱۹۳۲ میلادی، فارسیّه از این قرار است: آیهٔ ۵: پس در ایّام مواسم و در ایام عیدهای خداوند چه خواهید کرد ؟ ۶ زیرا اینک از ترس هلاکت رفته اند، امّا مصر ایشان را جمع خواهد کرد و موف ایشان را دفن خواهد نمود. مکانهای نفیسهٔ نقرهٔ ایشان را خارها به تصرّف خواهند گرفت و در منازل ایشان شوکها خواهد بود. ۷ایّام عقوبت می آید.ایّام مکافات می رسد واسرائیل این را خواهند دانست. نبی احمق گردید و صاحب روح دیوانه شد؛ به سبب کثرت گناه و فراوانی بغض تو . ۸ افرایم از جانب خدای من دیده بان بوده، دام صیّاد بر تمامی طریقهای ایشان گسترده شد. در خانهٔ خدای ایشان عداوت است. ۹ مثل ایّام جِبعه فساد را به نهایت رسانیده اند.

۱. شَوک: خار.

پس عصیان ایشان را به یاد می آورد و گناه ایشان را مکافات خواهد داد. ۱

مؤلّف قاصر گوید: صاحب کتاب إقامة الشهود به این آیات استدلال کرده است که این آیات دلالت بر مدّعای مسلمین دارد و جملهٔ «محمّد لکثیام» را چنین معنی کرده: یعنی: محمّد از برای نقرهٔ ایشان است، و مدّعی است که لفظ محمّد در ایس آیه که آیهٔ ششم باشد مراد اسم خاتم الانبیاء ﷺ است و مراد آن است که محمّد نامی خواهد آمد که از ایشان جزیه بگیرد \_یعنی: نقره و طلای ایشان را بگیرد \_و گفته است که بعضی از علمای ضال مضل ۲ \_یعنی: علمای یهود \_این فقرهٔ «محمّد لکثیام» را چنین معنی کرده اند: یعنی: خانهٔ آرزومندی که از برای نقره های خود بناکرده اند خراب خواهد شد. انصافاً کمال اغماض از گفتن را حضرات دارند، بالخصوص در این جا. هرگاه مراد این معنی که آنها کرده اند بوده، باید بفرماید: یاتی محمّدهم، و یا بگوید: محمّدی کثیام \_یعنی: خانهٔ نقره و مکان آرزوی شما، و ایضاً هرگاه مقصودش این معنی می بود، باید چنین بفرماید که در فصل سیزدهم در آیهٔ بانزدهم فرموده:

# חוֹא יִשׁ סח אוצר גל נלי חַכְּהַה

یعنی: او خزینهٔ همگی ظروف پسندیده را تاراج خواهد کرد. ۳

پس «محمّد لكثيام» را نمى توان تأويل بر خزائن و دفاين نمود؛ بواسطهٔ مخالفت در تعبيرات از جهات چند. اوّل: بودن «لام» در «لكثيام». دوم: فقرهٔ اسم و صفت، و محمّد در اين آيه اسم است نه صفت، بخلاف آيهٔ پانزدهم كه در بالا ذكر شد

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٢٥ ـ ١٠٢٤ كتاب هوشع، باب ٩.

۲. ضال مضل: گمراه و گمراه کننده.

۲. کتاب مقدّس، ص ۲۹، ۲۰ کتاب هوشع، باب ۱۳.

٢. منقول الرضائي ، ص ٢٧٢ ـ ٢٧٧.

-همچنان که در آیهٔ ۱۶ از همان فصل ۹کتاب هوشع گفته است:

## וְהַכְּינִי בִּעְבָי בְּעַנְים

یعنی: میکشم آن طفلی راکه در بطون مادران باشد، اگر بخواهند اسمش را محمّد بگذارند ا به طمع آن که این محمّدی که خدای تعالی و انبیا تـوصیفش را فـرموده و می فرمایند، شاید از ما اسرائیلیان بوده و مایهٔ افتخار ماهاگردد.

و بعد از نقل این ترجمه گفته است: هرگاه بخواهند بگویند که: مراد از این عبارت ( وهمّتی محمّدی بیطنام ) آن است که: می کُشم آرزوهای بطن شما را ، جواب گوییم که: لفظ کشتن و نسبت کشتن بالنسبه به آرزومندی در جمیع تورات و سایر کتب انبیا بیخ دیده و شنیده نشده و استعمال نشده و نسبت دادن کشتن را به معنی وصفیت غلط است [یعنی: متبادر به ذهن نیست]. پس معلوم گردید که نسبت فعل را به ذات و اسم ذات می دهند دون صفت و معنی - چنان که در نیاحات برمیاء پیغمبر در فصل دوم در آیهٔ چهارم می فرماید:

## رَوْلِ ١٠٦٦ وَوْ صِالِح ٦٠٦٦ كِوْمُ وَيِعْمُونُعُ كُلُ مُحَمِّد عَايِنَ

یعنی: تمام مقبولان نظر را در مسکن دختر صهیون کشت، و ایـضاً در تودات سفر اعداد، فصل چهاردهم، آیهٔ ۱۵ فرموده:

## ישבו ובי משור הזה

يعنى: و اگر اين قوم را مثل يک نفر بکشي. ٣

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۹، کتاب هوشع، باب ۱۳. طبعاً از این ترجمه اثری در آن جا به این نحو یافت نمی شود.

۲. کتاب مقدّس، ص ۹۲۶، کتاب مراثی ارمیا، باب ۲.

٣. كتاب مقدّس، ص ١٧٧، تورات، سِفر اعداد، باب ١٤.

پس، از همهٔ این آیات مستفاد گردید که کشتن از برای انسان و یا صاحب روح استعمال کرده شده در تورات و کتب انبیا عید و بالنسبه به [معنی] آرزومندی و خزاین و دفاین و پسندیده و مقبولان شما که در کتب فارسیهٔ تورات و کتب انبیا حضرات مفسّرین و مترجمین از یهود و نصارا معنی کرده اند و تقلیداً و اتباعاً لهم مرحوم مبرور فاضل خان همدانی نوشته و به انطباع رسانیده اند معنی ندارد و از روی عدم تمیّز فی مابین اسم ذات و اسم صفات است این بیاناتی که کرده اند و یا آن که مقصود مترجم و مفسّر دس در عمل تفسیرش کرده تا اسم محمّد را از میان ببرد؛ به این معنی که اسم ذات را تعبیر به اسم معنی و صفت کرده اند تا بالکلیّه از برای پیغمبر مختار ما مسلمین و صفت کرده اند تا بالکلیّه از برای پیغمبر مختار ما الی آخر کلام محمّد صادق جدید الاسلام منقول الرضائی و ترجمهٔ آن کتاب إقامة الشهود فی الرد علی الیهود و جزاهما الله عن الاسلام خیراً ۲۰

مؤلف حقیر گوید: بسیار واضح است که علمای یهود و نصارا در کتابهای خود در تحریف الفاظ و معانی دست توانایی دارند و این معنی غریزهٔ ذاتی ایشان است به خرمودهٔ خود که جنان که خدای متعال هم در قرآن مجیداز ایشان خبر داده است به فرمودهٔ خود که فرموده است: ﴿ یُحَرِّفُونَ الکَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ ﴾ آو هر که در کتب مطبوعهٔ ایشان طبقاً عن طبق مراجعه و تأمّل کند، شبهه و تردیدی در محرّف بودن ایشان نخواهد کرد. بعد از این که لفظ یا معنایی را تحریف کرده و فهمیدند مورد اعتراض واقع شدند، همانی را که تحریف کرده اند تبدیل به تحریف دیگری می کنند. چنان که در معنای لفظ «محمّد لکثپام» بیانات صاحب منقول الرضائی را دانستی و به تحریفاتی [که] نسبت به ایس جمله بیان فرموده است نسبت به علمای اهل کتاب برخورد کردی. نیز بدان که معنایی برای این لفظ کرده بودند ـ که عبارت از آمال و آرزوها و مشتهیات است ـ در

۱. دس: پنهان کردن . دربارهٔ کسی مکر و حیله کردن .

٢. منقول الرضائي ، ص ٢٠١\_٣٠٢.

٣. سورة نساء، آية ٢٤.

طبعهای اخیر مبدّل کرده اند به عبارت دیگری ـ چنان که در آیهٔ ۱۶ از فصل ۹ کتاب هوشع «وهمّتی محمّدی بیطنام» را چنین معنا کرده در مطبوعهٔ لندن سال ۱۹۳۲ م که: نتایج مرغوب رحم ایشان را خواهم کشت، و در ترجمهٔ عربی چنین معنی کرده که: أُمیتُ مشتهیات بُطُونهم.

اجمالاً محمّد در آنچه از کتاب هوشع ذکر شد محمّد اسمی است نه محمّد وصفی کما این که در وحی کودک هم که بعض از علمای یهود آن را معتبر می دانند در حرف میم تصریح به اسم محمّد نموده و گفته است:

#### 

یعنی: محمد ﷺ بزرگ و صاحب اقتدار چوب درخت برازندهٔ خواهش کرده شده که نابود کند بود را و فرونشاند آتش را و خودش بوده باشد جمله و کل . إن شاء الله شرح این کلمات و سایر کلمات وحی کودک مفصلاً در محل خود در این جزء از کتاب نوانب الدهور بیان خواهد شد.

خلاصهٔ كلام: آنچه از اين آيات كتاب هوشع راجع به نام و صفات حضرت خاتم الانبياء على فهميده مي شود از اين قرار است:

اوّل: نام مبارك محمّد است كه در آن تصريح شده.

دوم: جزيه گرفتن آن حضرت است از اهل كتاب.

سوم: خوار شدن کسانی است از یهود که تابع دین محمّد می شوند در نزد یهودی های مخالف محمّد که به منزلهٔ علف گزنه اند.

چهارم: شریعت به منزلهٔ دام و خود آن جناب به منزلهٔ صیّادی است ک. دام بیندازد و آنها را به اسلام آوردن صید نماید و از ضلالت و گمراهی نجات دهد. پنجم: نسبت امّی و مصروع و دیوانه بودن و گناهکار بودن به آن جناب دهند، خصوصاً جماعت یهود عنود و بنی اسرائیل، چنان که حضرتش را مشوکاع -یعنی: مصروع و دیوانه لقب دادند و از زمان بعثتش تا این زمان آن حضرت را به همین لقب می خوانند، خصوصاً علمای ایشان از روی حسد و عناد، با این که آگاهاند که او پیغمبر است.

ششم آن که: در خانهٔ خدا \_ يعني: مكّه \_ با او دشمني كنند.

هفتم: تنظیر نمودن عقوبتی که از آن حضرت به بنی اسرائیل می رسد در زمان آن جناب به روزهای کیبعاه که مراد جِبعه باشد و آن حکایت را بتفصیل در کتاب داوران که آن را کتاب قضات هم می نامند از صفحهٔ ۴۰۶ فارسیّهٔ طبع لندن در سال ۱۹۳۲ م در باب ۱۹ آن کتاب تا آخر کتاب نقل کرده است. ۱

و صاحب إقامة الشهوددر آن كتاب گفته است كه: ربّی حییم و یطال در كتاب عصحیبم خود نوشته است كه: این انباء از برای پیغمبر موعود محمّد بن عبدالله به است، وامّا روزهای ممیّزی را چنین تأویل كرده كه مراد از عبدالله سلام است كه در ایّام محمّد بود و به دین پیغمبر خاتم درآمد (انتهی كلام ربّی حییم منقول از اقامه).

#### بهرهٔ پنجم اخبار دانیال

که در باب دوم از کتاب خود در تعبیر خواب بنوکد نَصَّر که بخت نصّر باشد خبر داده بعد از حاضر شدن او در نزد نبوکد نصّر ، از آیهٔ ۲۶ تا آیهٔ ۴۵ مطبوعهٔ فارسیّهٔ لندن در سنهٔ ۱۹۳۲ چنین نوشته: آیهٔ ۲۶: پادشاه دانیال را که به بَلطَشَصَّر مسمّا بود خطاب کرده ، گفت: آیا تو می توانی خوابی را که دیده ام و تعبیرش را برای من بیان نمایی ؟ ۲۷ دانیال به حضور پادشاه جواب داد و گفت: رازی را که پادشاه می طلبد، نه حکیمان

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۱۸\_۳۲۲، کتاب داوران، باب ۱۹ ـ ۲۱.

٢. منقول الرضائي ، ص ٢٧٤ ، دربارة مطالب ابتدايي بهرة چهارم از بخش دوازدهم .

و نه جادوگران و نه مجوسیان و نه منجمان می توانند برای پادشاه حل کنند. ۲۸ لیک. خدایی در آسمان هست که کاشف اسرار می باشد و او نبوکد نصر پادشاه را از آنجه در ایّام آخر واقع خواهد شد اعلام نموده است. خواب تو و رؤیای سرت که در بسترت دیدهای این است. ۲۹ ای پادشاه! فکرهای تو بر بسترت دربارهٔ آنچه بعد از این واقع خواهد شد به خاطرت آمد و كاشف الاسرار تو را از آنچه واقع خواهد شد مخته ١ ساخته است. ۳۰ و امّا این راز بر من از حکمتی که من بیشتر از سایر زندگان دارم مكشوف نشده است، بلكه تا تعبير بر پادشاه معلوم شود و فكرهاي خاطر خود را بدانی. ۳۱ تو ای پادشاه! می دیدی و اینک تمثال عظیمی بود و این تمثال بزرگ که درخشندگی آن بینهایت و منظر آن هولناک بود پیش روی تو بر پا شد. ۳۲ سر این تمثال از طلای خالص و سینه و بازوهایش از نقره و شکم و رانهایش از برنج بـود. ٣٣ و ساق هايش از آهن و پاهايش قدري از آهن و قدري از گِل بود. ٣٤ و مشاهد، مینمودی تا سنگی بدون دست ها جدا شده ، پای های آهنین و گلی آن تمثال را زد و آنها را خرد ساخت. ٣٥ آن گاه آهن و گِل و برنج و نقره و طلا با هم خرد شد و مثل كاه خرمن تابستاني گرديده ، باد آنها را چنان برد كه جايي به جهت آنها يافت نشد ، و آن سنگ که تمثال را زده بود کوه عظیمی گردید و تمامی جهان را پر ساخت. ۳۶ خواب همین است و تعبیرش را برای پادشاه بیان خواهیم نمود. ۳۷ ای پادشاه! تو پادشاه یادشاهان هستی ؛ زیرا خدای آسمانها سلطنت و اقتدار و قوّت و چشمت به تو داده است. ۲۹ و در هر جایی که بنی آدم سکونت دارد حیوانات صحرا و مرغان هوا را به دست تو تسليم نموده و تو را بر جميع آنها مسلّط گردانيده است. أن سر طلا تو هستی. ۴۰ و بعد از تو سلطنت دیگر پست تر از تو خواهد برخاست و سلطنت سومی [دیگر از برنج که بر تمامی جهان سلطنت خواهد نمود. ۲ و سلطنت چهارم] قوی

١. مخبّر: خبر داده شده، مطّلع، آگاه.

۲. در مصدر عدد (۴۰) این جا قرار گرفته است.

خواهد بود؛ زيرا آهن همه چيز را خرد و نرم ميسازد. پس چنان كه آهن همه چيز را نرم میکند، همچنان آن نیز خرد و نرم خواهد ساخت. ۴۱ و چنان که پایها و انگشتها را دیدی که قدری از گِل کوزه گر و قدری از آهن بود، همچنان این سلطنت منقسم خواهد شد و قدري از قوّت آهن در آن خواهد ماند موافق آنچه ديدي كه آهن با گِل سفالین آمیخته شده بود. ۴۲ و امّا انگشتهای یاهایش قدری از آهن و قدری از گل بود. همچنان این سلطنت قدری قوی و قدری زود شکن خواهد بود. ۴۳ و چنان كه ديدي آهن باگل سفالين آميخته شده بود، همچنين اينها خويشتن را با ذريت انسان آمیخته خواهند کرد. امّا بنحوی که آهن باگل ممزوج نـمیشود، هـمچنین اینها بـا یکدیگر ملصق نخواهند شد. ۴۴ و در ایّام این پادشاهان خدای آسمانها سلطنتی را که تا ابدالاً باد زایل نشود بر پا خواهد نمود و این سلطنت به قـومی دیگر منتقل نخواهد شد، بلکه تمامي آن سلطنتها را خرد کرده، مغلوب خواهد ساخت و خودش تا ابدالأباد استوار خواهد ماند. ۴۵ و چنان که سنگ را دیدی که بدون دست ها از کوه جدا شده ، آهن و برنج و گِل و نقره و طلا را خرد کرد ، همچنین خدای عظیم پادشاه را از آنچه بعد از این واقع میشود مخبّر ساخته است. پس خواب صحیح و تعبیرش یقین است (انتهی این قسمت از سخنان دانیال).

مؤلف ناچیز گوید: صاحب کتاب اقامة الشهود در تشریح این آیات از کتاب دانیال چنین گفته است که: حال ملاحظه باید نمود که این جماعت یهود در ایس خواب بخت النُّصَّر که نبوکدنصّرش می گویند و تعبیر حضرت دانیال نبی چه می گویند ؟ اگرچه بینندهٔ خواب را کافر و بت پرست بدانند ، تعبیر کنندهٔ آن خواب را که مقصود و مدعای ما را فهمانیده است که پیغمبر می دانند و همین مطلب را که در کتاب دانیال نبی خوانده و می خوانند ، در حجیّت قول پیغمبرشان اگر شکی دارند که به مذهب خود کافرند ، و اگر قائل اند به حجیّت قولش مر این بیانی را که فرموده است ، چرا از روی کافرند ، و اگر قائل اند به حجیّت قولش مر این بیانی را که فرموده است ، چرا از روی

۱. کتاب مقدّس، ص ۲ . ۱۰ - ۲ . ۲ کتاب دانیال، باب ۲.

انصاف و حق گویی و حق بینی ملاحظه نمی کنند که تعبیر آن پیغمبر معتبر بل به همان نحوی که بیان فرمو دند واقع شده از زمان بخت النُّصَّر که به منزلهٔ سر آن تمثال بوده که هفتاد سال سلطنت کرد؟

پس از آن هم آن که به منزلهٔ نقره در مقام تعبیر بیان فرموده بود، کورش مجوس بود که پنجاه و چهار سال سلطنت نمود و باعث نجات بنی اسرائیل و آبادانی بیت المقدس ثانی هم گردید در سال ششم از سلطنتش و بعد را هم اسکندر رومی که به منزلهٔ مس بوده تعبیر شده بود و عالمگیر هم بوده، یک صد و هفتاد و شش سال سلطنت نمود، و بعد از اسکندر رومی هفتصد سال قیاصره اسلطنت نمودند و جملهٔ آنها ده نفر بودند که آخر آنها هرقل بوده که معاصر جناب ختمی مآب بوده و مطیع اسلام هم گردید آخر کار.

در این سه قسم از ملوک بر جمیع علمای یهود و جمیع مفسرین ایشان متفقاند در این بیان. اختلافی که دارند در پادشاه چهارم است و پادشاه چهارم دو نوع شده: اکاسره ۲که پادشاهان قوی به منزلهٔ آهن سخت بودهاند و از ایشان بوده انوشیروان عادل مجوسی مذهب هم که پیغمبر آخرالزمان علیه وآله صلوات الله الملك المنان در مقام افتخار فرموده است که: إنّی وُلِدت فی زمن السلطان العادل، ۳ و بعد از آن پسرش کیخسرو که نامه و فرمان آن جناب را پاره کرد که به همان واسطه به نفرین جناب خاتم النبیّین ﷺ سلطنت از دودمانش در زمان خلیفهٔ دوم منقرض گردید، و نوع دیگر هم قیاصره که با اکاسره معاصر بودند، ولی به هم مخلوط نمی شدند و مغلوبیّت قیاصره بالنسبه به اکاسره از معلومات بوده و هست چنان که در کتب

١. قياصره: جمع قيصر ، لقب پادشاهان روم.

٢. اكاسره: جمع كسرى، لقب پاشاهان ايران.

۳. ر.ک: قصص الانبیاء، ص ۳۱۴، ح ۴۲۲؛ مناقب آل ابسی طالب ﷺ، ج ۱، ص ۱۴۹؛ الدرّ النظیم، ص ۵۸؛ العدد القویة، ص ۱۸۱، ذیل شمارهٔ ۱۲؛ بحارالأنوار، ج ۱۵، ص ۲۵۰، ذیل شمارهٔ ۱ و ص ۲۵۴، ح ۶و ص ۲۷۶، ذیل شمارهٔ ۲ و ص ۱۹۴، ص ۱۹۶، ص ۲۷۶، ذیل شمارهٔ ۲۲ و ج ۹۵، ص ۱۹۴.

تواریخ و سیر مسطور است که غالباً غلبه با اکاسره بوده است تا زمان بعثت حضرت ختمی مرتبت، بلکه تا زمان هجرت آن سرور به مدینهٔ طیبه، تا آن زمانی که بواسطهٔ مغلوبیت سلطان روم که هرقل بوده در صفحات شام و غالب شدن کیخسرو مجوس پادشاه عجم آن کسانی که از اصحاب خدمت ذی سعادت حضرت ختمی مرتبت بودند اظهار دلتنگی نمودند از مغلوبیت عرب که رومی بودند و استدعای طلب نصرت و غلبه را از برای هم سنخ خود و هم ملک خود قیاصره و عرب نمودند تا آن که در این باب آن جناب میعنی: جناب ختمی مآب از خداوند و هاب مالک الرقاب درخواست نموده که بعد از آن فتح و فیروزی عرب را باشد بر سلطان عجم و باری تعالی مجیب الدعوات و قاضی الحاجات ابتدای سورهٔ روم را در قرآن بر پیغمبر آخرالزمان نازل فرمود که: ﴿ الّم ﴿ غُلِبَتِ الرُّومُ ﴿ فِي أَدَنَى الاَرْضِ وَهُم مِن بَعدِ غَلَبِهِم سَيَعَلِبُونَ ﴿ فِي بِضِع سِنِينَ لِلَّهِ الأمرُ مِن قَبلُ وَمِن بَعدُ ﴾ الآیة.

تفسیر ظاهر تنزیل این آیه شریفهٔ وافی هدایه آن که: در مقام دلجویی پیغمبر مختار و اصحاب آن بزرگوار به آن جناب فرموده که: منم خداوند دانا. مغلوب شدند رومیان در زمین شامات، ولی ایشان - یعنی: رومیان - زود باشد که غالب گردند بر عجمان در چند سالی بعد را. اگرچه معنی ظاهری ﴿ بِضِع سِنِینَ ﴾ این است که بقدر لفظی که در آن زمان خداوند ودود فرموده در فقرهٔ ﴿ بِضِع سِنِینَ ﴾ از سه سال کمتر نباید فتحی از برای ایشان به هم رسد و از ده سال بیشتر هم نباید طول بکشد، و در واقع غلبهٔ رومیان و عربان که لشکر مسلمانان بودند در زمان خلیفهٔ دوم واقع شد و زمان غلبه با نـزول آن سورهٔ مبارکهٔ روم شانزده سال و چیزی کشیده بود و مورد بحثی بود که جاهلان از بندگان به خداوند سبحان بنمایند که: سبب تعقیب زمان موعود مفهوم از کلمه ﴿ فِی بِضِع سِنِینَ ﴾ چه بوده ؟ ـ چنان که این ایراد را نادانان این زمان هم کرده بودند ـ ولی جواب باصواب را خداوند ـ جلّ و علا ـ در آخر آیه فرموده که: ﴿ لِلّهِ الأمرُ مِن قَبلُ وَمِن بَعدُ ﴾ ؛ این زمانی

١.سورة روم، آية ١\_۴.

۲. در مصدر: (تعویق).

راکه شماها از این کلمه فهمیدید ـ که لااقل از ده سال بیشتر طول نخواهد کشید که فتح و پیروزی شما راست بر عجمان و فارسیان ـ ، گمان نکنید که خداوند متعال به شما الزامی داده باشد که تخلف نفر ماید ، بلکه از برای خداوند است عالم امر ـ چنان که عالم خلق هم از آن اوست. می خواهد ، از سه کمتر می کند آن زمان موعود را و یا از ده سال بیشتر می فرماید ـ چنان که فرمود آنچه بیان شد ـ ، و در مقام بیان فهمانیدن دو نوع پادشاه چهارم بوده ، و آنچه به نظر احقر از جمع الاقوال بعد از اطلاع به آیات و اخبار و تواریخ و سیر بعون الله العلی الاکبر آمده همین است که به رشتهٔ تحریر آمده .

و امّا آنچه بعضی از علمای یهود و مورّخین و مفسّرین بیان پادشاه چهارم را كردهاند \_كه مراد از «حَسَف طينا» سلطنت اعراب است كه از او لاد قدارند سلطنت نمودند و مراد از سنگ که صورت تمثال را شکست و مضمحل نمود آن صورت را سلطنت ماشیح می باشد که قریب به قیامت در آخرالزمان خواهد بود و بنی اسرائیل را از این ذلّت عظما خلاص خواهد نمود و مردم راکنیز و غلام ایشان خواهد نـمود و ایشان را مالك روى زمين از طلا و نقره خواهد كرد ـ.، حرفي است بي مغز و سخني است بدون دلیل و همان کلامی که در همهٔ آیات وافی هدایات کتب سماوی در هر محلّ و مكانى كه خداوند سبحان خبر از آمدن پيغمبر آخرالزمان محمّد بن عبدالله بن عبدالمطّلب بن هاشم بن عبدمناف كه از اولاد امجاد قدار و از ذرّية طاهره حضرت ذبيحالله اسماعيل بن ابراهيم خليل الرحمن على است داده از تورات موسى تا وحى کودک جمیع آنها از برای اغوای بیچاره عوام کالانعام خود ماشیح نام را دست و پایی کردهاند و از برای این بیچاره بندگان بینوا درست کردهاند و جعل کردهاند و اصلاً از هیچ یک از کتب سماوی دلیل نداشته اند و ندارند و این علمای ضال مضل دنیاپرست ايشان اين همه خلايق را از آن زمان كه قبل از زمان بعثت پيغمبر آخرالزمان ـعليه وأله صلوات الله الملك المنّان ـ الى الآن متحيّر و سرگردان در بادية جهالت و ضلالت و گمراهی نگاه داشتهاند و با این که این فقرهٔ حضرت دانیال با همهٔ انباآت غیبیّه که سايرين از پيغمبران و حضرت كليمالرحمن الى أن كودك در وحي و الهامات خود به

لسان وحی و الهام فرموده اند جمیعاً موافق و مطابق بوده و هر یک معاضد دیگری بوده \_ چنان که شهادت دادند انبیا هی در کتب خود از تورات موسی و کتاب شعبا و سایرین تا وحی کودک و بر همین معنی است سنگی که در خواب بخت النُّصَّر از غیب آمد و آن صورت تمثال را منهدم نمود، حضرت دانیال نبی هی تعبیر فرمودند به سلطنت پیغمبر آخرالزمان که به آمدن آن جناب از تولد آن حضرت الی زمان بعثت و از زمان بعثت الی زمان رحلت و از آن زمان الی الآن آثار هر یک از سلاطین سابقین از ساسانیان و مجوس و اسکندریان و رومیان که قیاصره بوده اند و معاصر اکاسره و مغلوب ایشان بوده اند، غالباً چون کافر و بت پرست بودند از روی زمین خداوند ربّ العالمین برداشته و همگی ایشان را مغلوب دین و دولت اسلام و اسلامیان فرموده و آن حضرت و دینش را بر جمیع ادیان و ملل غلبه داده و همهٔ روی زمین را پر کرده است ـ چنان که آن سنگ هم در خواب بنوکدنصر کوه عظیم گردیده و همهٔ روی زمین را فراگرفته.

اینها که بیان شد توضیح همان معنی بزرگ شدن سنگ و منهدم کردن صورت تمثال را بود و بیان چهار نوع پادشاهان که به نظر کوتاه نظران به ظاهر هم مانند طلا و نقره و مس و آهن می نمودند که در خواب بخت النَّصَّر آمده و به عبارت اُخری نظر به آن وعده ای که به انبیای سلف از موسی بن عمران و سایرین تا آخر کار در وحی کودک فرموده به ولادت با سعادت حضرت ختمی مر تبت گرد همان زمان پادشاه چهارم که دو نوع بوده ـ قوی اکاسره و ضعیف قیاصره ـ و رومی بوده و در همان ولادت با سعادت اوّلاً ظاهر شد مغلوبیّت جمیع سلاطین گذشته و انهدام آثار ایشان از بتخانه ها و افتادن بت ها و خراب شدن معابد و کنایس یهود و نصارا و شکست بخوردن کنگره های طاق کسری و خاموش شدن آتشکدهٔ فارس و خشک شدن دریاچهٔ ساوه و امثال آنها و از اوّل بعثت آن حضرت تا زمان رحلتش روز به روز فتوحات بسیار در اسلام به هم رسید و با قلّت انصار آن بزرگوار غلبه فرمودند بر جماعت کثیره از کفّار از طوایف اعراب از بت پرست و یهود و نصارا و بعد از آن سرور در زمان خلفای راشدین و لاسیّما در زمان خلافت خلیفهٔ دوم فتوحات بسیار سرور در زمان خلفای راشدین و لاسیّما در زمان خلافت خلیفهٔ دوم فتوحات بسیار

و غلبهٔ بی شمار بر کفّار زمرهٔ مسلمین به قوّت اسلام و برکت دین و آیین آن بزرگوار نمودند با آن که اعراب را در چند مورد حَسَف طینا در کتب انبیا و دحی کودک تعبیر شده بود و الی الآن روز به روز قوّت دین و دولت اسلام و اسلامیان باقی است، -بحمد الله تبارك و تعالی -روز به روز رو به از دیاد بوده و هست.

باقى ماند در اين جا چند مطلب:

مطلب اوّل آن که: آن سنگ به پای آن صنم و صورت تمثالی که به خواب بخت النّصر آمده بود و خورده ، این فقره اشاره است به آن که اوّل جهاد آن برگزیده ربّ العباد و البلاد \_سلام الله علیه وآله الأمجاد \_با طایفهٔ اعراب و جماعت رومیان بوده است که «حسّفه طبنا» محسوب شدهاند در کتب انبیا و در دحی کودک \_جنان که مؤید همین مطلب است آنچه در قرآن است که خطاب به آن جناب و اصحاب آن جناب فرموده : ﴿ يَا أَیّهَا الّذِینَ آمَنُوا قَاتِلُوا الّذِینَ یَلُونکُم مِنَ الکُفّارِ ولیّجِدُوا فِیکُم غِلظَة ﴾ . اظاهر آیه شریفه آن که خطاب به تابعین آن جناب است که: ای مؤمنین! بکشید و مقاتله نمایید با آن کسانی که اطراف شما هستند از کفّار و باید که در شما بیابند غلظت و درشتی را بنحوی که بترسند از شما \_یعنی: بر ایشان تنگ بگیرید تا آن که ایمان بیاورند و یا کشته گردند \_، و بعد از فراغت از کفّار اطراف مکّه و مدینه با رومیان جنگیدند با قلّت انصار در جنگ موته که لشکر مسلمین سه هزار بیش نبودند و لشکر کفّار صد هزار، به قوّت ایمان با ایشان برابر شدند و کشتند و کشته شدند، تا ایس که دیس خدا و بداشناسی و خدا پرستی را رواج دادند.

مطلب ثانی آن که: صورت تمثال چون به صورت بت بوده است، باید جناب ختمی مآب که پادشاه پنجم در این خواب تعبیر شده است بر چهار نوع از کفّار از بت پرست و یهود و نصارا و مجوس مسلط گردند ؛ چنان که به همان نوع هم که دانیال فرموده بودند واقع شده.

۱. سورة تويه ، أية ۱۲۳.

مطلب ثالث أن كه: حضرت دانيال فرمو دندكه: يادشاهي خود را به ديگران واگذار نخواهد فرمود. این فقره اشاره است به این که دین آن حضرت که مایهٔ سلطنت دنیا و آخرت است برای آن جناب و اصحاب و اقاربش و غیره ـبلکه امّت مرحومهاش -بوده و هست و خواهد بود [ابدي است و تا قيامت باقي است و ناسخي نخواهـد داشت، بلکه خود ناسخ جمیع ادیان و ملل خواهد بود ] و به همان نحوی که فهمیده شده بود بوده و هست و خواهد بود، و آنچه يهود عنود مي گويند در باب ماشيح، كه به اغوای علمای ضال و مضل ایشان هنوز منتظر اویند، که مکرراً به تقریبات چند بیان شده به اجوبهٔ شافیهٔ کافیه و در ضمن این بیاناتی که شده معلوم و مفهوم باید شده باشد كه زمان آن پادشاه از اول بخت النُّصّر الى زمان پادشاه پنجم هزار سال بيشتر طول نكشيده بود -زيراكه زمان بخت النُّصِّر هفتاد سال بود و زمان كورش مجوس پنجاه و شش سال و زمان اسكندر رومي يكصد و هفتاد و چهار سال و زمان قياصره كه پی در پی آمده بو دند هفتصد سال و جمع کل می شود هزار سال ـ و از زمان آن حضرت الى الآن هم زياده از هزار و سيصد سال گذشته. جمع اين دو فقره دو هزار و سيصد سال متجاوز شده است و از آن زمان الى الآن بني اسرائيل در ذلّت بـوده و هسـتند و هنوز وقت آن نشده است که ماشیح نامی که درست کردهاند و از برای خود پیدا نمو دهاند بیاید و ایشان را از ذلّت به این شدّت نجاتی بدهد. بلی ، مگر آن که آن ماشیح در قیامت به فریاد ایشان برسد و آن که در قیامت از برای ایشان موجود است عذاب سخت خداوند قهار جبًار است، فانتظروا إنَّاكنًا منتظرين.

و هرگاه در این مقام مسیحیان بگویند که: مراد از سنگ حضرت عیسی بن مریم است در تعبیر دانیال نبی، جواب آن است که: میگوییم که: ترتیب آن چهار پادشاه چنان که حضرت دانیال [نبی ﷺ] بیان فرموده متصل به یکدیگر بودند ـ چنان که آن صورت تمثال و بت چهار قسم از فلزات بوده و متصل به یکدیگر هم بوده اند ـ، و از اوّل بخت النُّصَّر تا هفتاد سال که زمان بخت النُصَّر بوده و پنجاه و شش سال هم که

زمان كورش مجوس و داريوش بوده و يكصد و هفتاد و چهار سال زمان سلطنت اسكندر رومي كه به منزله مس بوده و عالمگير هم شده بود و جناب عيسي بن مریم ﷺ هم که در آخرهای اسکندریان و یونانیان در سال دویست و شصت و سه از آبادی بیتالمقدس ثانی که کورش مجوس در سال ششم از سلطنتش آباد کرده بود متولّد شدند در زمان پادشاه هشتم يونانيان كه اسكندر اوّل ايشان بوده و همگي به اسم اسکندر معروف بودند و زمان بودن آن حضرت در میان مردم هم سی و پنج سال طول كشيده و در سال سي و ششم از ولادت با سعادتش اسباب قتلش را جماعت يهود عنود فراهم أوردند و بعد از كشتنش به اعتقاد يهود و بردنش به أسمان چهارم به اعتقاد مسلمین و جماعت نصارا هنوز زمان پادشاه سیم که معبّر ' به مس بو ده قدری باقی مانده بود و آن سنگی که از جانب غیبت آمد بر پای آن بت خورد ـ به قاعدهٔ تعبیر دانیال -، از این جهت اگر دست و پای عیسوی بخواهد بنماید که مراد از سنگ را به آن حضرت بگیرد، بیمعنی و غلط خواهد بود. پس هرگاه بخواهد بگوید که: مراد از مس مسيح است ، أن هم غلطي است كه موجب كفر ايشان است به فرمايش دانيال ؟ چه آن چهار پادشاه را از فلز ات اربعه که مصور به صورت تمثال بت و صنم بوده ، همه كافر و بت پرست به اتّفاق علماي اهل كتاب توضيح شده ، و بعلاوه مخالف واقع و كذب هم در اين بيان مسيحيان لازم مي آيد ؛ زيراكه آن حضرت \_ يعنى : جناب مسيح \_ سحق و نرم ننموده آثار سلاطين معاصرين و سابقين خود را، بلكه در كمال خوف از دشمنان خود و دینش هم بوده و همیشهٔ اوقات یا غالباً بارهبانیّین به صحراها و کوهها مساحت و سیاحت می فر مو دند که به همین سبب ملقب به مسیح گر دیدند ، بلکه بعد از آن جناب چنان كفر و اهل كفر از يهود عنود و ساير [ملل] طغيان ورزيدند و زياد گردیدند و زیادتی هم کردند که در تمام روی زمین قلیل از عبّاد و زهّاد و تابعین

١. معبُّر: تعبير شده.

٢. مساحت: پيمودن زمين.

جناب روح الله ﷺ و اوصياي أن حضرت در كمال خوف از دشمنان دين و معاندين الشان در صومعه ها و در قلّهٔ کوه ها به سر میبردند و بعد از یونانیان قیاصره از یک طرف و اكاسره از يك طرف عالم را پر كرده بودند. همان بيتالمقدس را خراب كرده و جماعت كثيره از جماعت اسرائيليان راكشته و اسير نموده و اسباب ذلت دوم بني اسرائيل گشته كه به همان ذلّت هنوز باقي اند و بيچاره مانده اند و به ذلّتِ دادنِ جزیه به اهل اسلام تن دادهاند که گردن زیر دایرهٔ اسلام و اسلامیان ننهند و به همان حالت لجوجي كه در ابتدا به وساوس شياطين جنّي و انسى كه علماي ضالٌ و مضلّ ايشان بوده و هستند بوده و هنوز باقياند و كلمهٔ «النار ولا العار » را بر خود خریده اند، و هرگاه از برای اقامهٔ حجت بر ایشان خداوند منان در هر عصری از اعصار بلکه در هر مصری از امصار از اخیار و ابرار علمای ایشان وجودی را از قبیل عبدالله سلام در زمان پيغمبر آخرالزمان عليه وآله صلوات الله المنّان و ديگران لا يعد ولا يحصى أو در زمان خاقان جنت مكان مثل مرحوم ميرزا مؤلّف اول ايسن كتاب مستطاب ـ غُفِر له ـ را برانگيخته ـ يعني: ميرزا محمدرضاي جديدالاسلام صاحب كتاب منقول الرضائي ـ و در هر يك از سابقين ولاحقين از مستبصرين چيزي گفتگو مي كنند كه معنى عناد و لجاج در ايشان بروز و ظهورش بيشتر گردد، [بلي] و ﴿ لِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ ".

باقی ماند کلام در این مقام که اگر مسیحیان بگویند: در این جزء از زمان که اغلب بلاد در دست فرنگیان و اغلب ایشان به دین حضرت مسیح و آیین آن حضرت اند و آنچه در این کتاب ذکر شد که پیغمبر آخرالزمان به مقتضای اعتقاد شما مسلمین و تعبیر حضرت دانیال نبی به باید تمام زمین را مسخر فرماید و دینش بر همهٔ ادیان و دولتش بر همگی دول خارجه غالب آید و آنچه الآن به نظر می آید مسیحیان غلبه دارند

١. امصار: جمع مصر به معنى شهر ، ناحيه .

۲. لايعدٌ ولا يحصى: آن قدر كه در شمار درنيايد.

٣. سورة انعام ، آية ١٤٩.

به حسب دولت و سلطنت و جمعیّت و کثرت مال و منال ، جواب آن است که: ما نگفتيم: تعبير دانيال ﷺ تا به حال تمام شده ، بلكه باقي است [و] تا قيامت رفته رفته بايد به دين اسلام بيايند و دولت اسلاميان بعون الله الملك المنّان تقويت يابد ـ جنان كه سابقاً هم بر اين مطلب در باب اثبات حضرت روح الله ، سلام الله عليه وعلى أمّه الطاهرة ، در مقابل منكرين أن حضرت از جماعت يهود عنود اشاره رفت و در اين جا بالمناسبه اشارهٔ دیگر خواهد شد به این که خداوند سبحان در قرآن از اخبارات و انباآت غيبيّه كه به پيغمبر مختار عليه وآله صلوات الله الملك الجبّار ـ فرموده أن است كه در دولت حقّة حجة الله في الأرضين ، جناب بقية الله في العالمين ، امام عصر ، حضرت روح الله كه الآن در آسمان چهارم است بعنصره اللطيف از براي نصرت دين خدای تعالی و شمشیر زدن در رکاب ظفرانتساب مهدی آل محمد ـ صلی الله علیه وعلى آبائه الكرام ـ از آسمان به زمين مي آيند و جميع اهل كتاب از تابعين أن حضرت هر کس که باشد در روی زمین از اهل فرنگستان و غیرهم که حضرت عیسی را بشمائله الشريفه مى شناسند ـ چون در معابد خود ديده اند و يا علماى ايشان صورت نازنین آن حضرت را برایشان تعریف و توصیف کرده و میکنند ـ، همگی ایمان به آن جناب \_أعنى : حضرت حجة الله ، امام عصر شيعيان \_ خواهند آورد و فقرة آية شريفة موجوده در قرآن اجمالاً همين دو كلمه اشاره بشود من باب التذكره: ﴿ وَإِن مِن أَهلِ الكِتَابِ إِلَّا لَيُوْمِنَنَّ بِهِ قَبِلَ مَوتِهِ ﴾ . اظاهر آية شريفه [و]ماحصل معنايش اين كه: هیج یک ازاهل کتاب نیستند مگر آن که هرآینه ایمان به آن حضرت می آورند قبل از مردن آن حضرت.

و اگر در این جا بگویید که: ظاهر از این آیه و معنیش آن که پیش از مردن حضرت روح الله اهل کتاب به آن جناب ایمان می آورند و این ایمان آوردن غیر از ایمان به پیغمبر و امام شما می باشد، جواب آن که: اوّلاً ایمان آوردن به آن حضرت - أعنی:

١. سورة نساء، آية ١٥٩.

جناب روح الله همان عين ايمان آوردن به جناب قائم آل محمّد ﷺ است؛ زيراكه به مقتضای عقل و نقل در هر زمانی هر كس از جانب خدای تعالی خليفه می باشد، بر ساير انبيا و اوليا لازم است كه متابعت او را بنمايند، و از زمان وفات حضرت امام حسن عسكری، امام يازدهم شيعيان ﷺ الى الآن و از حال تا زمان ظهور و از زمان ظهور الى زمان شهادت آن حضرت حجّتِ خدای تعالی منحصر است در اين عالم به وجود ذی جود بقيةالله في الأرضين، امام عصر حسلام الله عليه وعلی آبائه و در زمان بروز و ظهورش هر كه باشد خواه نبئ و خواه ولئ و وصی بايد تابع آن جناب بوده و متابعت آن حضرت را بنمايد پنان كه در زمان هر پيغمبری و يا وصی پيغمبری بر دیگران از انبيا و اوليا واجب بوده متابعت آن نبی ناطق يا وصی ناطق. به اين معنی در زمان هر پيغمبر صاحب حكمی بوده، بر وصیش يا پيغمبر ديگر واجب بوده اطاعت زمان هر پيغمبر صاحب حكمی بوده، بر وصیش يا پيغمبر ديگر واجب بوده اطاعت مايد او را. فعلی آن نبی صاحب حكم ، و همچنين در هر زمانِ ولیای از اوليا و وصیای از اوصبا واجب بوده بوده اطاعت نمايد او را. فعلی مذا بر حضرت عيسی به حكم خداوند سبحان واجب است كه متابعت فرمايد جناب حجة الله و بقيّة الله را و به طريق اولی بر تابعينش هم واجب و متحتم است كه متابعت فرمايد حناب نمايند جناب قائم آل محمّد ﷺ را.

و بعلاوه مى گوييم: تابع تابع تابع است - چنان كه مشابه مشابه مشابه است به بداهت عقليّه.

این بود منتهای آنچه به نظر آمد از خواب بخت النُّصَّر و تعبیر دانیال نبی و توضیحاتی که در آن شده با ایرادات وارده از خصم و اجوبهٔ آنها و بر هر یک از بیانات وافیهٔ کافیه شواهد صدق از مقالات انبیا ﷺ و وحی کودک هست. ۱

تمام شد کلمات و بیانات و توضیحات صاحب کتاب اِقامة الشهوددر پیرامون آیات ذکر شده از کتاب دانیال نبی ﷺ.

١. منقول الرضائي، ص ٢٥٠ ـ ٣٥٩.

## بشارت دیگر : رؤیای دانیال

در فصل هفتم از کتاب دانیال چنین می نویسد:

ליליא וא د وچئ

دو آیه از اوّل باب هفتم کتاب دانیال را در این جا به عبری نوشتم. چون باب طولانی است، بقیّه را به ترجمه وفق مطبوعهٔ فارسیّهٔ سنهٔ ۱۹۳۲ لندن اکتفامی کنم. آیهٔ ۱ در سال اوّلِ بَلْشُصَّر پادشاه بابل، دانیال در بسترش خوابی و رؤیاهای سرش را

ديد. پس خواب را نوشت و كلّية مطالب را بيان نمود. ٢ پس دانيال متكلّم شده ، گفت: شبگاهان در عالم رؤیا شده، دیدم که ناگاه چهار باد آسمان بر روی دریای عظیم تاختند. ٣ و چهار وحش بزرگ كه مخالف يكديگر بودند از دريا بيرون آمدند. ١ اوّلِ آنها مثل شیر بود و بالهای عقاب داشت و من نظر کردم تا بالهایش کنده گردید و او از زمین برداشته شده ، بر پای های خود مثل انسان قرار داده گشت و دل انسان به او داده شد. ۵ و اینک و حش دوم دیگر مثل خرس بود و بر یک طرف خود بلند شد و در دمانش در میان دندان هایش سه دنده بو د و وی را چنین گفتند: برخیز و گوشت بسیار بخور . ۶ بعد از آن نگریستم و اینک دیگری مثل پلنگ بود که بر پشتش چهار بال مرغ داشت و این وحش چهار سر داشت و سلطنت به او داده شد. ۷ بعد از آن در رؤیاهای شب نظر کردم و اینک وحش چهارم که هولناک و مهیب و بسیار زورآور بود و دندانهای بزرگ آهنین داشت و باقیمانده را میخورد و پاره پاره میکرد و به پاهای خویش پایمال مینمود و مخالف همهٔ وحوشی که قبل از او بودند بود و ده شاخ داشت. ۸ پس در این شاخها تأمّل مینمودم که اینک از میان آنها شاخ کوچک دیگری برآمد و پیش رویش سه شاخ از آن شاخهای اوّل از ریشه کنده شد واینک این شاخ چشمانی مانند چشم انسان و دهانی که به سخنان تکبّر آمیز متکلّم بود داشت. ۹ و نظر می کردم تا كرسيها برقرار شد و قديم الايّام جلوس فرمود و لباس او مثل برف سفيد و موى سرش مثل پشم پاک و عرش او شعله های آتش و چرخهای آن آتش ملتهب بود. ۱۰ نهری از آتش جاری شده ، از پیش روی او بیرون آمده ، هزاران هزار او را خدمت میکنند و کرورهاکرور ۱ به حضور وی ایستاده بودند. دیوان بر پا شد و دفترها گشوده گردید. ۱۱ آن گاه نظر کردم به سخنان تکبرآمیزی که آن شاخ می گفت. پس نگریستم تا آن وحش کشته شد و جسد او هلاک گردیده ، به آتش مشتعل تسلیم شد. ۱۲ امّا سایر وحوش سلطنت را از ایشان گرفتند، لکن درازی عمر تا زمانی و وقتی به ایشان داده شد.

۱.کرور: پانصدهزار.

۱۳ و در رؤیای شب نگریستم و اینک مثل پسر انسان با ابرها از آسمان آمد و نزد قدیمالایّام رسید و او را به حضور وی آوردند. ۱۴ و سلطنت و جلال و ملکوت به او داده شد تا جميع قومها وامتها و زبانها او را خدمت نمايند. سلطنت او سلطنت جاودانی و بیزوال است و ملکوت او زایل نخواهد شد. ۱۵ امّا روح من دانیال در جسدم مدهوش شد و رؤیای سرم مرا مضطرب ساخت. ۱۶ و به یکی از حاضرین نزدیک شده، حقیقت این همه امور را از وی پرسیدم و او به من تکلّم نموده، تفسیر امور را برای من بیان کرد. ۱۷ که این وحوش عظیمی که (عدد) ایشان چهار است چهار پادشاه می باشند که از زمین خواهند برخاست. ۱۸ امّا مقدّسان حضرت اعلا سلطنت را خواهند یافت و مملکت را تا به ابد و تا ابدالاً باد متصرّف خواهند بو د. ۱۹ آن گاه آرزو داشتم که حقیقت امر را دربارهٔ وحش چهارم که مخالف همهٔ دیگران بود و بسیار هولناک بود و دندانهای آهنین و چنگالهای برنجین داشت و سایرین را می خورد و پاره پاره می کرد و به پای های خود پایمال می نمود بدانم. ۲۰ و کیفیت ده شاخ را که بر سر او بود و آن دیگری را که برآمد و پیش روی او سه شاخ افتاد \_یعنی: آن شاخی که چشمان و دهانی را که سخنان تکبرآمیز میگفت داشت و نمایش او از رفقایش سخت تر بود. ۲۱ پس ملاحظه کردم و این شاخ با مقدّسان جنگ کرده، بر ایشان استیلا یافت. ۲۲ تا حینی که قدیمالایام آمد و داوری به مقدّسان حضرت اعلا تسلیم شد و زمانی رسید که مقدّسان ملکوت را به تصرّف آوردند. ۲۳ پس او چنین گفت: وحش چهارم سلطنت چهارمین بر زمین خواهد بود و مخالف همهٔ سلطنتها خواهد بود و تمامي جهان را خواهد خورد و آن را پايمال نموده ، پاره پاره خواهد کرد. ۲۴ و ده شاخ از این مملکت ، ده پادشاه میباشند که خواهند برخاست و دیگری بعد از ایشان خواهد برخاست و او مخالف اؤلین خواهد بود و سه پادشاه را به زیر خواهد افكند. ٢٥ و سخنان به ضد حضرت اعلا خواهد گفت و مقدّسان حضرت اعلا را ذليل خواهد ساخت و قصد تبديل نمودن زمانها و شرايع خواهد نمود و ايشان تا زمانی و دو زمان و نصف زمان به دست او تسلیم خواهند شد. ۲۶ پس دیوان بر پا

خواهد شد و سلطنت او را از او گرفته، آن را تا به انتها تباه و تلف خواهند نمود. ۲۷ ملکوت و سلطنت و حشمت که زیر تمامی آسمان هاست به قوم مقد سان حضرت اعلا داده خواهد شد که ملکوت او ملکوت جاودانی است و جمیع ممالک او را عبادت و اطاعت خواهند نمود. ۲۸ انتهای امر تا به این جاست. فکرهای من دانیال مرا بسیار مضطرب نمود و هیئتم در من متغیر گشت، لیکن این امر را در دل خود نگاه داشتم (انتهی). ا

مؤلّف قاصر گوید: صاحب كتاب إقامة الشهود نيز در توضيح و تفسير اين رؤياي حضرت دانيال نبي ﷺ گفته است كه: اين خواب با خواب بخت النُّصُّر و تعبير دانيال موافق است؛ به علّت آن که در خواب او تمثال صنم و بت راکه مرکب بود از چهار قسم از فلزّات و با فلزّ آخرين مركّب بود سوفال ـ كه خسف طينا گفته شد ـ و چنان كه شمس و طلا سلطان فلزّات است ، همچنان در خواب دانیال اسد و شیر سلطان سباع و حيوانات است و همچنين در قمر و نقره كه در مقام فلزّيت همان مقام خرس را دارد در سبعیّت و کذلک در عالم فلزیّت بالنسبة به طلا و نقره مس مرتبهاش پست تر است - چنان که پلنگ در مقام سبعیت از شیر پست تر است -، و نشانهٔ دیگر بر صدق مدّعا آن که پادشاه سیّم که در خواب دانیال نبی پلنگ به نظر آمده و چهار بال مانند بال عقاب از برایش به هم رسیده [بود]، از برای اسکندر هم چهار نفر از سرهنگان لشکرش که به منزلهٔ بالش بودند در مقام طیران به اوج سلطنت که ادارهٔ سلطنت او را مینمودند در حیات و مماتش، و امّا حیوان چهارم که دندانهای از آهن داشته و ناخنهایش از مس و ده شاخ بزرگ داشته به منزلهٔ همان پاهای آهنین آن صورت تمثال بت و صنم بوده که مركب بود از آهن و سوفال و انگشتان ده گانهٔ او كه از سوفال بوده همان ده نفر از سلاطين قياصره بوده و خود دندانهاي آهن و فولاد همان سلاطين اكاسره بوده كه هر دو با هم سلطنت ميكردند و مخلوط با هم نمي شدند ـ يعني : وصلت و خويشي نمي كردند ـ

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۱ ـ ۱۰۱۲، کتاب دانیال، باب ۷.

و همیشهٔ اوقات یا غالباً غلبه با اکاسره بوده، و آن شاخ کوچکی که در میان شاخهای ده گانه بیرون آمده و به بیرون آمدنش سه شاخ از شاخهای بزرگ افتاد و بر مقدّسین غلبه نمود و سخنان بزرگ از او صادر می شد، همان کیخسرو بوده که در زمان او بواسطهٔ طغیان و سرکشیاش و سخنان بزرگ گفتنش ـ یعنی: داعیهٔ بزرگی داشتنش که از آن جمله نامهٔ جناب رسول حدا پیغمبر آخرالزمان ﷺ را پاره کردن و بر مؤمنین و مقدّسین از تابعین آن جناب در ابتدای بعثت آن حضرت غلبه نمودن و قبل از بعثت حضرت غالب شدنش بر جمعي از سلاطين قياصره كه آخر ايشان هرقل بوده و سؤال حضرت دانيال هم از حضرت جبرئيل در عالم رؤيا از حيوان چهارمين كه سهمگین تر بوده و تفصیلش بیشتر هم بوده و جواب دادن جناب روح الامین به حضرت دانيال از احوال آن سه حيوان مفترس اجمالاً و از حيوان چهارمين تفصيلاً و بيان زمانهاي هر چهار گونه پادشاهاني كه به خواب بخت النُّصَّر به فلزات چهارگانه و در آخر [آهن] مخلوط با سوفال به نظر آمده و در خواب [جناب] دانیال نبی به حیوانات درنده و حیوان آخرین آنها اعضایش مختلف بوده ـمانند پای آن صنم که مركب بوده از آهن و خسف طينا؛ چنان كه باز همهٔ آنها در خواب اؤل و دوم به وجه اتم واحسن اجمالاً ذكر شد\_و بعلاوه در تعيين زمانهاي آن پادشاه چهارمين كه در خواب بخت النُّصِّر بيان شدكه از آخر زمان سلاطين ثلاثه كه كلدانيان و مجوسيان و اسكندريان كه جمعاً أن سه گونه پادشاهان سيصد سال سلطنت نموده بودند و از اوّل سلاطين چهارمين الي زمان ولادت باسعادت حضرت ختميمرتبت هفتصد و سي و پنج سال بود ، به همان نحو جناب روح الامين در خواب دانيال هم در بيان زمان پادشاه چهارمین فرموده به نحو اجمال که یک زمان و دو زمان و نصف زمان و بـه عـبارت اخرى كه مناسب بالسان عبريان باشد جبرئيل الله فرمود به دانيال نبي الله كه: عيدان و عيدانين و بلق عيدان \_ يعنى : يك وعده و دو وعده و نصف وعده .

حال باید دانست که جمع آنها چقدر می شود و معنی این فقرات چیست؟ پس بدان که یک وعدهٔ آنها دویست و ده سال است ـ چنان که در تورات در باب دخول W. Carlot

حضرت یعقوب به مصر با اولاد امجاد او احفادش و بیرون آوردن ایشان را جناب موسی بن عمران ایشان را جناب موسی بن عمران ایشان بیده و عده کشیده بود که دویست و ده سال بوده و دو وعده که معنی عیدانین است ـ چهار صد و بیست سال می شود و نصف و عده یکصد و پنج سال است و جمع این سه فقره همان هفتصد و سی و پنج سال می شود که در همان خواب بخت النَّصَر بیان شده بود ، بعلاوهٔ سی و پنج سال زیاده .

و باید دانست که این سی و پنج سال زیادتی دیگر که در این تعبیر خواب دانیال در خواب بخت النُصَّر و تعبیر جبرئیل در خواب دانیال نبی علی شده از برای چیست این تفاوت دو خواب و دو تعبیر ؟

پس بدان که در سابق به این مطلب از کتب انبیای سلف ﷺ اشاره شده و در وحی کودک که تاریخ هزار سال با ولادت با سعادت آن حضرت ـ یعنی: خاتم الانبیاء موافقت دارد و تاریخ سی و پنج سال علاوه به آبادی مکهٔ معظمه ـ زادها الله تعالی شرفا ـ که از آمد و شد خلایق به آن مانده بود و از اوّل تولّد آن حضرت تا به سی و پنج سال رفته رفته آن مکان شریف به برکت قدوم میمنت لزومش روی به آبادی نموده و رفته رفته باز محل رجوع خلایق و طوافگاه مردم گردیده و در خواب بخت النصص حضرت دانیال نبی ﷺ آن سنگی که از غیب ظاهر گردید و بر پای آن صنم خورده و آن تمثال را منهدم ساخته و جمیع اجزای وجودش را پراکنده نموده، به ظاهر شدن پادشاهی که بر جمیع سلاطین روی زمین از اقسام چهارگانه ـ بل پنجگانه ـ تعبیر فرموده که آن سنگ بزرگ شده، همان پیغمبر آخرالزمان است که مبعوث به رسالت میشود و آن هم شده و عالم را فراگرفته ـ یعنی: سلطنتش به عالم برسد و باقی بماند و مملکتش را به دیگران وانگذارد ـ ، و همچنین در ایس خواب خود دانیال نبی جبرئیل امین فرمود که: آن سالخورده ملبّس به لباس سفید با مقدّسین هزاران هوزار

۱. امجاد: بزرگواران، جمع ماجد و مجید و مجد.

٢. احفاد: فرزندزادگان، نوادگان، نبيرگان، جمع حَفّد.

بر تخت نشست و جمیع اهل لغات مختلفه او را اطاعت نمودند و از عالم بالا جوانی به صورت آدمیان بر او ظاهر گردید و آن پیر سالخورده را بر مقرّ سلطنت دائمی مستقر و برقرار فرمود بنحوی که در زیر آسمان مملکت و سلطنت احدی را بجز او نبود و سلطنت و مملکتداریش دائمی بوده باشد و به دیوان نشسته و کتاب هاگشوده گردد.

جمیع این، نشانه و صفات کمالیه و جمالیه و جمالیه حضرت ختمی مرتبت ملوات الله علیه وآله وسلم است و بر بعضی [از] این علائم از قبیل سفیدی لباس و بر تخت حکمرانی نشستن و با مقدّسین بودن و جمیع اهل لغات او را اطاعت نمودن از کتب انبیا و وحی کودک شهادت آوردیم و معنی سلطنت آن حضرت را هم بیان نمودیم با شاهد بسیار از کتب انبیای سلف کی مراد خلافت و نبوت و ریاست الهیه عامه است از برای بشر معصوم منصوص، نه آن که مجرّد سلطنت ظاهری دنیوی بوده باشد، و تعبیر تخت آتشین و رودخانهٔ آتشین همانا باید این باشد که آن حضرت اسلام الله علیه بنای ابتدای نبوت و سلطنتش به محاربه و جنگ با کفّار و مشرکین بوده و جریان رودخانهٔ آتشین اشاره به همان لشکر جرّار خونخوار از زمرهٔ مسلمین بوده و جریان رودخانهٔ آتشین اشاره به همان لشکر جرّار خونخوار از زمرهٔ مسلمین بوده که در مقام محاربه با دشمنان دین مبینش مانند آتش سوزان خود را به خرمن و جود مشرکان و مخالفان میزدند و به اندک زمانی هر کس که بود و هر قدر که بوده آنها را متفرّق می فرمودند و به آتش عذاب ابدی آن جماعت را واصل می نمودند. این جمله بیانی است در تعبیری که مفهوم شده از بیان خود دانیال از فصل هفتم.

و نیز مؤلف إذامة الشهودبعد از ذكر این توضیحاتی كه از او نقل شدگفته: و ممكن است كه در فقرهٔ زیادتی از سی و پنج سالی كه بر هزار سال تعبیر دانیال خواب بخت النُّصَر را فهمیده شده بود و در خواب خود دانیال نبی ه بواسطهٔ آن كه جبرئیل در تعیین زمان پادشاه چهارمین تعبیر به عیدان و عیدانین و پلق عیدان فرموده و در آن خواب دانیال تعبیر به زمان نیز فرموده و چون زمان كمتر است از عیدان بواسطهٔ آن كه همان پیش از عیدان ذكر فرمودن زمان را دلالت بر اقلیّت از عیدان می كند؛ به علت این كه بنای عبریان در مقام تعداد آن است كه در اعداد مركبات كمتر را پیش تر از

بیشتر ذکر میکنند - مثل آن که بیست و یک را [مثلاً] یک بیست و همچنین دو بیست و سه بیست می گویند و می شمارند - ، فعلی هذا چون در این تعبیر و تفسیر آن دو زمان یکی را به لفظ زمان و دیگری را به لفظ عیدان گفته ، اشاره به آن است که زمانی که از خواب اوّل فهمیده شده است کمتر است از زمانی که از خواب دوم فهمیده می شود از لفظ عیدان و عیدانین و پلق عیدان بنا بر این بیان که گذشت - که سی و پنج سال زیاد از یک هزار سال خواب بخت النّصر بوده است.

و ممکن است که چون از ابتدای سلطنت سلطان چهارمین تا زمان هرقل معاصر حضرت رسول بید همان هفتصد و سی و پنج سال طول زمانش بود، و بنا بر آن که ولادت باسعادت حضرت ختمی مرتبت پنج سال قبل از تمام شدن آن هزار سال وعد، در خواب بخت النُصَّر بود، باشد، این بیان خواب دانیال را باید منزّل بر زمان بعثت نمود و آن زمان اوّل را بر ولادت تقریباً تأویل کرد؛ به علّت آن که شفاوت بعثت با ولادت را چهل سال بیان کرد، اند و قطعاً آنچه دانیال نبی په از این خواب و تعبیر جناب روح الامین فهمیده، همه آنها را بیان نفرموده باشد چنان که در آیه آخر همین فصل هفتم خود فرمود، که: قصّه ها را در دلم نگاه داشتم؛ به علّت قلّت استعداد و قابلیّت مستمعین آن، و چنان که بنای تعبیراتی که خود دانیال از خواب بخت النُصَّر فرمود، و جبرائیل از خواب خود دانیال کرد همه آنها بر اجمالگویی و معما و سربسته فرمود و رو ثه انبیا می باشند ـ چنان که جناب پیغمبر آخرالزمان بینی به همان مضمون برسند، ورثهٔ انبیا می باشند ـ چنان که جناب پیغمبر آخرالزمان بینی به همان مضمون در شأن علمای امت خود فرموده که: العلماء ورثه الاثبیاه، ابلکه در فقرهٔ دیگر آن سرور تشبیه به انبیای بنی اسرائیل فرموده که: العلماء ورثه الاثبیا، ابلکه در فقرهٔ دیگر آن سرور تشبیه به انبیای بنی اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضل من آنبیاء بنی إسرائیل، اسرائیل، اسرائیل، ان اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضل من آنبیاء بنی إسرائیل، اسرائیل، اسرائیل، ان اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضل من آنبیاء بنی إسرائیل، اسرائیل، اسرائیل، اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضل من آنبیاء بنی اسرائیل، اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضال من آنبیاء بنی إسرائیل، اسرائیل، اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضال من آنبیاء بنی اسرائیل فرموده که علماء اُمتی اسرائیل فیکر از آن باب که علماء اُمتی افضال من آنبیاء بنی اسرائیل، اسرائیل فرموده که علماء اُمتی افضال من آنبیاء بنی اسرائیل فرموده که علماء اُمتی اُنسان می اسرائیل فرموده که علماء اُمتی افتیل می اسرائیل می اسرائیل می اسرائیل فیمیان سرائیل می اسرائیل می اسرائیل می اسرائیل می اسرائیل می اسرائیل می ان اسرائیل می اسرا

۱. ر.ک: ستن این ماجد، ج ۱، ص ۸۱، ح ۲۲۳: ستن ایی داود، ج ۲، ص ۱۷۵، ح ۲۴۴؛ ستن ترمذی، ج ۴، ص ۱۵۲، ح ۲۱ و ص ۲۳، ح ۱؛ ص ۱۵۳، ح ۲۱ و ص ۲۳، ح ۱؛ ص ۱۵۳، ح ۲ و ص ۳۴، ح ۱؛ امل ۱۵۳، ح ۲ و ص ۳۴، ح ۱؛ امالی شیخ صدوق، ص ۱۱۶، ح ۹؛ عبوالی اللائی، ج ۱، ص ۳۵۸، ح ۲۹ و ج ۲، ص ۱۴۱، ح ۹ و ج ۴، ص ۷۲، ح ۲۱ و ص ۱۵۱، ح ۲ و ج ۲، ص ۷۲، ح ۲۱ و ص ۱۵۱، ح ۲۱. م ۲، م ۲، م ۲، م ۲، م ۲۱، م ۲۰، م

و در خبر دیگر: کأنبیاء بنی إسرائیل، و جمع بین الروایتین به اختلاف درجات و مراتب ایشان است؛ یعنی: در ائمهٔ اطهار افضلیّت و در تابعین همانند و نظیر بودن مراد بوده، و به صریح تورات و کتب انبیا مانند ستارگان درخشندهٔ آسمان اهل زمین را روشنی داده و می دهند ـ کثر الله أمثالهم، و جعلنا الله تراب أقدامهم.

فلذا در تعبير و تفسير و توضيح اين خواب دانيال بسياري از مطالب استنباط میگردد که مطابق است با واقع و کاشف است از علایمی که در جناب ختمی مآب و اصحاب أن جناب و خلفاي راشدينش بوده و به بعض از أنها اشاره شده اجمالاً ـ از أن جمله لباس أن حضرت كه بر تخت أتشين نشسته ، مانند برف سفيد بوده و به همين نشانه سابقاً هم از كتب انبيا و وحي كودك شواهد صدق آورديم و به بعض از معانيش نيز اشاره شد و از جملهٔ معانى سفيدى لباس به كمال سفيدى مانند برف سفيد بو ده از جهت مخلّع بو دن آن حضرت است به خلعت علم نبوّت که رنگ علم در میان الوان به سفیدی معبّر است و کمالش به کمال علم ، و معنای آن فقره که موی سر مبارکش مانند پشم بسیار نرم لطیف ظریف بوده، همانا اشاره به دارا بودن آن حضرت است صفت خلق عظیم که به منتهای حسن خلق آن حضرت متصف بو دهاند ؛ چه به حسن خلق و ملايمت طبيعت نرمي موي سر و ريش مشعر "است و كمالش كمال ملايمت طبع صاحبش، [و]بعكس درشتي و سختي موي سر و ريش مشعر است بـر تـندخويي و صاحب غضب بو دن صاحبش ، و معناى فقر هاى كه فر مو ده : « صاحب ايّام قديم » همانا اشاره است به اوّل ماصَدَر بودن أن حضرت و مقدّم تر بودن أن حضرت بر جميع پيغمبران ، بلكه سايرين از مخلوقات به حسب خلقت و بر اين معني بعلاوه از آنچه از ادلّهٔ عقلیّه و نقلیّه مستفاد میشود و در دست هست از طریق اسلام و تشیّع،

۱. ر.ک: إمتاع الأسماع، ج ۴، ص ۲۰۸؛ صراط مستقيم، ج ۱، ص ۱۳۱، ذيـل شـمارهٔ ۸و ص ۲۱۳؛ عـوالى اللآلى، ج ۴، ص ۷۷، ح ۶۷؛ بحارالأنوار، ج ۲، ص ۲۲، ح ۶۷ و ج ۲۴. ص ۳۰۷.

۲. از عبارت «بلکه در فقرهٔ دیگر ...» تا این جا در حاشیهٔ مصدر آمده و در انتها نوشته شده: (منه عفی عنه).
 ۳. مُشعِر: إشعار كننده، خبر دهنده، آگاه كننده، دلالت كننده.

از کتب سماوی در بسیاری از موارد همین مطلب مستفاد می شود ـ چنان که بعضی از آنها سابقاً در محلّش اشاره رفت.

وامّا معنای اجتماع مقدّسین ملأاعلا در اطراف تخت آتشین آن حضرت ـسلام الله علیه و آله ـ، پس آنچه به حسب ظاهر به نظر آمده اجتماع جماعت مسلمین و مؤمنین و مقدّسین از اولیای حق در اطراف آن حضرت و اصحاب و اوصیای مرضیّینش و آنچه در عالم باطن بوده از آمدن ملائکهٔ نصرت از برای یاری آن حضرت در موارد عدیده ـ چنان که همان فتوحاتی که در زمان آن حضرت و اصحابش در اسلام شده اقوا شاهدی است بر صدق مقال که با قلّت انصار آن بزرگوار بر کفّار بسیار غلبه می فرمودند و همچنین لشکریان اسلامیان با این که اغلب آنها اعراب بادیه بوده اند و دارای اسباب سلطنت و مملکت داری و لشکرکشی نبوده اند.

و امّا معنای فقرهٔ دیوان بر پاشدن و کتابها راگشودن، پس همان معنای حکمرانی آن حضرت و اتباعش میباشد در میانهٔ عباد به ما أنزل الله. حتّی آن که غدغن فرمودند اهل کتاب را که از تورات موسی و زبور داود و انجیل عیسی بیرون نروند و مخالف آنچه در آن کتب است از احکام خود اگر به جزیه دادن راضی شده اند، بیرون نروند ـ چنان که به همین معنی در قرآنی که بر آن سرور نازل شده تصریح فرموده در موارد ثلاثه به اختلاف موارد: ﴿ وَمَن لَم یَحکُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الكَافِرُونَ ﴾ و ﴿ هُمُ الظّالِمُونَ ﴾ و ﴿ هُمُ الفّاسِقُونَ ﴾ و سبب اختلاف در تعبیر هم بر اهل تفسیر ظاهر است که مورد اوّل در اصول عقاید است و مورد دوم در احکام قصاص و دیات است و مجنی علیه به این که جانی بر یک چشم را مثلاً حکم بر دو چشمش جاری کند] و مورد سوم در آن مطالبی که در انجیل حضرت عیسی [ ﷺ ] است از نصایح و مواعظ

١. سورة مانده . آية ٢۴.

۲. همان، آیهٔ ۴۵.

۲. همان , آیهٔ ۴۷ .

و پندیّات، معلوم است که مخالف آنها گفتن به آن ـکه به عوض نصیحت و امر بـه معروف و نهی از منکر امر به منکر ـ موجب فسق ایشان میگردد.

پس معلوم شد معنی کتابها را باز کردن مراد آن است که جمیع احکام سایر کتب سماوی همگی آنها منسوخ نشده است و بسیاری از مطالب فروعیّه و اصولیّهٔ آنها مطابق است با قرآن و باقي است الي الآن؛ زيراكه در تورات در موارد بسيار خبر از علائم پیغمبر آخر الزمان [ﷺ] و آمدنش به أن نشانها دادهاند. پس هر یک از اهل تورات که از آن معنی اغماض کنند و بر خلاف فرمایشات خدای تعالی در تورات بیانی کنند -مثل علمای ضال مضل ایشان که هر یک از آیاتی که در شأن پیغمبر آخرالزمان در تورات نازل شده ، هر یک را منزل کرده اند بر غیر ، از قبیل کورش و یرمیای پیغمبر و یا ماشيح نامي راكه ييداكر دهاند مانند راشه و ردق و امثال ايشان ـ به حكم قرآن كافرند. و ممكن است كه مراد از گشودن كتابها همانا بايد آن باشد كه جناب ختمي مآب عالم [بود] به جميع أنچه در جميع كتب سماوى بوده از صحف آدم و ابراهيم و سایر انبیا و تورات موسی و زبور داود و انجیل عیسی ـ.، و هرگاه هر یک از امم سابقه را میخواستند ارشاد نمایند، از همان کتاب پیغمبرش ارشاد میفرمودند و بـر او ميخواندند، بلكه به همان حالت بودند اوصياي مرضيّين أن حضرت؛ جنان كه حضرت رضا ـ سلام الله عليه ـ در مجلس مأمون با جمع علماي اهل كتاب از كتابهاي خود ایشان بر ایشان احتجاج فرموده و کیفیت آن مجلس در اغلب کتب اخبار و تواریخ و سيّر مسطور و در افواه و السنه مشهور است.

و ممکن است که مراد از نشر کتب و بازشدن آن باشد که مراتب علوم از علوم ظاهری و باطنی و قوانین علم ابدان و ادیان از پیغمبر آخرالزمان و آل طاهرینش -صلوات الله و سلامه علیهم أجمعین - در میان عباد و بلاد منتشر خواهد گردید - چنان که به همین نحو هم شده - و بسابوده که به کلمات جامعه و بیانات شافیه و حروف و کلمات قصار مطالب بسیار و قواعد کلیّهٔ علوم بی شمار را بیان می فرمودند - چنان که در هر علمی از علوم تقنین قوانین کلیّه اش از منبع علوم الهیّه و مصدر و مظهر فیوضات ربّانیّهٔ

حضرت ختمی مرتبت که شهر علم بوده اند و وصی و خلیفه و دامادش و باب شهر علمش علی بن ابی طالب یا شده است و در دست علمای اعلام هست و در کتب و دفاتر مشحون است ....

و امّا آمدن جوانی که به هیئت آدمیان بوده و با ابر از آسمان به نزد آن صاحب ایّام قدیم آمده ، همانا باید مراد همان جبرئیل امین به بوده [باشد] که از جانب خداوند ربّ العالمین بر جناب خاتم النبیّین علیه و آله و علیهم السلام - نازل شده به هیئت و صورت آدمیان ـ چنان که به همین نحو هم بوده که در عالم ظاهر اکثر اوقات به صورت دحیهٔ کلبی که یکی از مؤمنین و تابعین آن حضرت بوده و با حسن خلق و خلقت مشهور زمان خود بوده. این بود توجیه خواب اوّل حضرت دانیال نبی به میاه شد کلام صاحب إقامة الشهود در توجیه این خواب دانیال.

### و امّا خواب دوم دانيال

خوابی است که در سال سیّم کورش مجوس که به زبان عبری ها اوبلشَنَصَّر می گفته اند دیده ـ چنان که در باب هشتم کتاب خود نوشته که مطلع آن به زبان عبری و ترجمهٔ تمام آن طبق ترجمهٔ فارسیّهٔ مطبوعهٔ لندن در سال ۱۹۳۲ نوشته می شود:

١. منقول الرضائي ، ص ٣٤٢ ـ ٣٧٠.

المنابق عن الايل المنا

ترجمه

آیهٔ ۱: در سال سوم سلطنت بَلشَصَّرِ پادشاه رؤیایی بر من دانیال ظاهر شد بعد از آن که اوّل به من ظاهر شده بود. ۲ و در رؤیا نظر کردم و می دیدم که من در دارالسلطنهٔ شوشن که در ولایت عیلام می باشد بودم و در عالم رؤیا دیدم که نزد نهر اُولای می باشم ۳۰ پس چشمان خود را برافراشته ، دیدم که ناگاه قوچی نزد نهر ایستاده بود که دو شاخ داشت و شاخهایش بلند بود و یکی از دیگری بلندتر و بلندترین آنها آخر بر آمد. ۴ و قوچ را دیدم که به سمت مغرب و شمال و جنوب شاخ می زد و هیچ وحشی با او مقاومت نتوانست کرد و کسی نبود که از دستش رهایی دهد و بر حسب رأی خود عمل نموده ، بزرگ می شد. ۵ و حینی که متفکّر می بودم ، اینک بز نری از طرف مغرب بر روی تمامی زمین می آمد و زمین را لمس نمی کرد و در میان چشمان بز نر شاخی معتبر بود. ۶ و به سوی آن قوچ صاحب دو شاخ که آن را نزد نهر ایستاده دیدم - آمد و به شدّت قوّت خویش نزد او دوید . ۷ و او را دیدم که چون نزد قوچ رسید، با او بشدّت غضبناک شده ، قوچ را زد و هر دو شاخ او را شکست و قوچ را یارای مقاومت با وی نبود. پس وی را به زمین انداخته ، پایمال کرد و کسی نبود که قوچ را از دستش با وی نبود. پس وی را به زمین انداخته ، پایمال کرد و کسی نبود که قوچ را از دستش

رهایی دهد. ۸و بز نر بینهایت بزرگ شد و چون قوی گشت، آن شاخ بزرگ شکسته شد و در جایش چهار شاخ معتبر به سوی بادهای اربعهٔ آسمان برآمد. ۹ و از یکی از آنها یک شاخ کوچک برآمد و به سمت جنوب و مشرق و فخر زمینها بسیار بـزرگ شد. ۱۰ و به ضد لشكر آسمانها قوى شده، بعضى از لشكر و ستارگان را بـر زمـين انداخته ، پایمال نمود. [۱۱] و به ضد سردار لشکر بزرگ شد و قربانی دائمی از او گرفته شد و مکان مقدّس او منهدم گردید. ۱۲ و لشکری به ضدّ قربانی دائمی به سبب عصیان (قوم به وی) داده شد و آن (لشکر) راستی را به زمین انداخته و او (موافق رأی خود) عمل نموده، کامیاب گردید. ۱۳ و مقدّسی را شنیدم که سخن می گفت و مقدّس دیگری از آن یک که سخن میگفت پرسید که: رؤیا دربارهٔ قربانی دائمی و معصیت مهلک که قدس و لشکر را به پایمال شدن تسلیم میکند تا به کی خواهد بود؟ ۱۴ و او به من گفت: تا دو هزار و سیصد شام و صبح. آن گاه مَقدَس تطهیر خواهد شد. ۱۵ و چون من دانیال رؤیا را دیدم و معنی آن را طلبیدم ، ناگه شبیه مردی نزد من بایستاد. ۱۶ و آواز آدمیای را از میان نهر اولای شنیدم که ندا کرده ، میگفت: ای جبرائیل! این مرد را از معنی این رؤیا مطّلع ساز . ۱۷ پس او نزد جایی که ایستاده بودم آمد، و چون آمد، من ترسان شده، به روی خود درافتادم و او مراگفت: ای پسر انسان! بدان که این رؤیا برای زمان آخر میباشد. ۱۸ و حینی که او با من سخن میگفت، من بر روی خود بر زمین در خواب سنگین میبودم و او مرا لمس نموده، در جایی که بودم بر پا داشت. ۱۹ و گفت: اینک من تو را از آنچه در آخر غضب واقع خواهد شداطًلاع مي دهم ؛ زيراكه اينها در زمان معيّن واقع خواهد شد. ٢٠ امّا أن قو چ صاحب دو شاخ که آن را دیدی پادشاهان مادیان و فارسیان می باشند. ۲۱ و آن بز نر ستبر پادشاه یونان میباشد و آن شاخ بزرگی که در میان دو چشمش بود پادشاه اوّل است. ۲۲ و امًا أن شكسته شدن و چهار در جايش برآمدن ، چهار سلطنت از قـوم او -امًا نه از قوّت او ـبر پا خواهند شد . ٢٣ و در آخر سلطنت ایشان چون گناه عاصیان به اتمام رسیده باشد، آن گاه پادشاهی سختروی و در مکرها ماهر خواهد برخاست.

۲۴ و قوّت او عظیم خواهد شد، لیکن نه از توانایی خودش، و خرابیهای عجیب خواهد نمود و عظما و قوم خواهد نمود و کامیاب شده، (موافق رأی خود) عمل خواهد نمود و عظما و قوم مقدّسان را هلاک خواهد نمود. ۲۵ و از مهارت او مکر در دستش پیش خواهد رفت و در دل خود مغرور شده، بسیاری را بغتهٔ اهلاک خواهد ساخت و با امیر امیران مقاومت خواهد نمود، امّا بدون دست شکسته خواهد شد. ۲۶ پس رؤیایی که دربارهٔ شام و صبح گفته شد یقین است، امّا تو رؤیا را بر هم نِه ؛ زیرا که بعد از ایّام بسیار واقع خواهد شد. ۲۷ آن گاه منِ دانیال تا اندک زمانی ضعیف و بیمار شدم. پس برخاسته، به کارهای پادشاه مشغول گردیدم، امّا دربارهٔ رؤیا متحیّر ماندم و احدی معنی آن را نفهمید (انتهی باب هشتم کلام دانیال).

### در بیان توضیح و شرح این رؤیا

بنا بر آنچه صاحب کتاب إقامة الشهود شرح داده است به قول خود که گفته: وامّا توضيح اين فصل بتمامها: پس بدان که اوّلاً مراد از آن قوچ دو شاخ که يک شاخش از ديگری بزرگ تر بوده، همانا کورش مجوس و داريوش است که بعد از بخت النُّصَّر سلطنت نمو دند؛ چون زمان اين خواب دانيال در اوّل زمان ايشان بوده.

و امّا آن بز نری که ابتداءً با یک شاخ بزرگی در میان دو چشمانش بوده، همانا اسکندر رومی است که بعد از آن دو پادشاه مجوس سلطنت کرده.

و امّا آن چهار شاخی که بعد از شکستن آن شاخ بزرگ که خود اسکندر بوده [در جایش برآمدند]، همان چهار نفر سرهنگانی [هستند]که از ارکان دولتش بعد از اسکندر ادارهٔ امر سلطنت را نمودند.

١. بغتةً : ناگهاني.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۲ ـ ۱۰۱۳ کتاب دانیال، باب ۸.

۲. در مصدر: (داریاوش).

و امّا آن شاخ کوچکی که از میان آن شاخهای چهارگانه بیرون آمد و بزرگ شد و با مقدّسان خدای تعالی جنگید و ستارگان آسمان را به زمین انداخت و بسیار قوی و بزرگ شد و به سمت جنوب و مشرق و مغرب که زمین بیتالمقدس بوده احاطه نموده، همان پادشاه چهارمین است که بسیار طول کشیده تا زمان ولادت با سعادت حضرت ختمی مرتبت بلکه تا زمان بعثت، بلکه آخر ایشان به زمان سلطنت خلفای راشدین منتهی شده ـ چنان که در خواب بخت النّصًر و تعبیر حضرت دانیال به همین قسم بیان و توضیحش شده.

و امّا سؤال و جواب آن دو نفر مقدّسین ملا اعلاکه از ملائکه بودند و از یکدیگر سؤال نمودند - چنان که در آیهٔ سیزدهم همین فصل است که این رؤیای قربانی دائمی و عصیان خراب کننده تا به کی می رسد و مقام مقدّس و لشکر به پایمالی تسلیم کرده خواهد شد ؟ و جواب دیگری که به من گفت که: تا به دو هزار و سیصد شبانه روز. آن گاه مقام مقدّس مصفّا خواهد گردید -، پس در این دو آیهٔ جواب و سؤال آن دو نفر ملائکه که به دانیال نبی فهمانیدند آن پادشاه چهارمین را، علمای یهود بیانات و توضیحات چندی کردهاند که هیچ کدام موافق با واقع نیست - چنان که بنای ایشان را مکرراً ذکر نمودیم که اغماض از حقگویی را همیشهٔ اوقات داشته اند و هنوز هم منول آنچه علین آرامگاه ، مؤلف اوّل ، مرحوم میرزا - یعنی : صاحب کتاب منقول الرضائی شید فهمیده اند و بیانش را در کتاب مستطاب خود با ادلّه و براهین توضیح فرموده اند آن است که : فرمایش آن ملک در خواب دانیال است که بعد از خضب خدای تعالی به تعبیر عبری: آل کری مقدس مصفّا خواهد گردید و معنی معنی است که سابقاً و آنفاً بیان شد که : مقام مقدّس مصفّا خواهد گردید و معنی بودن غضب خدای [تعالی] همان است که در زمان آن چهار پادشاه کافر عالم را کفر بودن غضب خدای [تعالی] همان است که در زمان آن چهار پادشاه کافر عالم را کفر بودن غضب خدای [تعالی] همان است که در زمان آن چهار پادشاه کافر عالم را کفر بودن غضب خدای [تعالی] همان است که در زمان آن چهار پادشاه کافر عالم را کفر

۱. در واقع این سؤال و جواب در آیهٔ ۱۳ و ۱۴ این باب ذکر شدهاند. [ر.ک:کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۳،کـتاب دانیال، باب ۸]

فراگرفته بود و جميعاً در غضب خداي تعالى بودند و بعد از بعثت حضرت ختمى مرتبت رفع غضب و صفاى مقام مقدّس ظاهر گرديد، بواسطه غلبه أن حضرت بر باقیماندهٔ این چهارگونه پادشاهانی که بودند از بت پرستان که بقیّهٔ بخت النُّصِّر بودند و مجوس كه بقيّه كورش و داريوش بودند و يهود و نصارا كه بقيّه يونانيان و قياصره بودند و با قياصره اكاسره كه سلاطين عجم بودند معاصر بودند و جميع اينها در زمان ييغمبر آخرالزمان عليه وآله صلوات الله الملك المنان - تمام شدند؛ چه سلطنت از ایشان گرفته شد و چه به دین و آیین حضرت خاتم النبیین [عليه وآله وعليهم السلام] داخل گرديدند و اين مطلب را بعون الله المتعال محسوس كردهايم در اين كتاب مكرراً كه در خواب بخت النُّصِّر و خواب دانيال هر دو همين بيان شده و هر دو خواب هم مطابق بود. در خواب بخت النُّصّر تعبير به فلزّات چهارگانه و در آخر بودنِ سوفال به همراهي آهن و در خواب دانيال تعبير به قوچ دو شاخ که دو سلطان مجوس بوده ؛ چون از زمان بخت النُّصُّر گذشته بود، و بز نر یک شاخ و چهار شاخ بعد از شکستن شاخ بزرگ، همان اسکندر رومی و چهار یادشاه که از سلسلهٔ اسکندر بودند، و بعداز چهار شاخ از یکی از آن شاخهای چهارگانه بروز و ظهور یک شاخ کو چک که تعبیر به پادشاه چهارمین شده ـ نظر به آن که بزرگ شده بود و به سه جهت احاطه نمود: جنوب و مشرق و مغرب ـ، و به آسمان غلبه كرد بنحوي که ستارههای آسمان را به زمین انداخت ، همان دو نوع پادشاهان چهارمین است که يكي از أنها قياصره بودند كه از جملهٔ أنها بود طيطوس كه بر اهل بيتالمقدس غلبه نموده بود و بیتالمقدس را متصرف گردید و همچنین خواب اوّل دانیال هم به همین قسم بیان شده که چهار حیوان بوده و حیوان آخرین دندانهای آهنین داشته و ناخنهای آن حیوان از مس بوده و بیان و تعبیرش هم گذشت و تطبیقش هم با سابق و لاحقش گرديد.

و باقی مانده در این مقام این مطلب که باید تطبیق آن تاریخ یک هزار سال زمان

چهار پادشاه با این تاریخی که در این فصل هشتم از کتاب دانیال نبی گذنوشته که فرموده: بعد از دو هزار و سیصد شبانه روز مقام مقد س مصفّا می شود. در این آیه کلام علمای یهود مختلف است. بعضی توضیح این ایّام را به روز کرده اند و بعضی به هفته و بعضی به ماه و می گویند که: گذشته است، و آنچه حقّ حقیق است و مرحوم میرزا یعنی: صاحب کتاب منقول الرضائی که از علمای یهود بوده و مستبصر و مسلمان شده و فهمیده از جمع بین آیات و بیانات آن است که مراد از «عرب بُوقِر» همان شام و صبحی است که در زمان حضرت خلیل الرحمن و صلوات الله وسلامه علیه و خداوند سبحان به حضرت نمود در وقتی که وعدهٔ اولاد به آن بزرگوار فرموده بود و چنان که در سفر تکوین در فصل پانزدهم تا آخر فصل ، بلکه الی چند آیه از فصل شانزدهم همین حکایت را بیان فرموده و لفظ «عرب بُوقِر» که به معنی شام و صبح است و در کتاب دانیال در فصل هشتم ، آیهٔ چهاردهم ، فرموده است:

#### 

یعنی: در جواب من آن ملک فرمود به من که: از ابتدای عرب بُوقر دو هزار و سیصد بگذرد و پنصِدق قودش خواهد شد، ا و این آیه را باید منزّل کرد بر تاریخ وعدهٔ خداوند به حضرت ابراهیم از برای دادن اولاد و عهدی که با او بست به زیاد شدن ذرّیهٔ او که از کثرت مثل خاک از شماره بیرون باشند و وارث زمینها گردند از رودخانهٔ مصر تا رودخانهٔ فرات و روز میعادگاه بنا بر آنچه از تاریخ کتب تودات و انبیا به دست اهل کتاب بوده است در سنهٔ دوهزار و بیست و هفت از هبوط آدم ﷺ بوده

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۳، کتاب دانیال ، باب ۸. از عبارات یاد شده تنها اعداد و ارقام در این ترجمه دیده می شوند.

و از آن تاریخ تا تاریخ تولد جناب ختمی مآب [علیه و آله صلوات الله الملك الو هاب] آنچه گذشته دو هزار و سیصد سال بوده. جمعاً چهار هزار و سیصد و بیست و هفت سال می شود از هبوط آدم ﷺ.

فعلی هذا این تاریخ وفق می دهد با وعده دادن خدا به حضرت خلیل خود دو نعمت عظما را: یکی فرزند بسیار دادن و دیگری آن زمین ها را به تصرّف ایشان دادن بوده است که باقی مانده از تاریخ دو هزار و سیصد سال می ماند و همین است فرمایش جبرئیل به که در جواب دانیال نبی به فرموده:

# ער ב בו הר אלפים היטלים ביח חים ת عب بوير الهبه وشولؤش ماوت

یعنی: شام شد و صبح شد. دو هزار و سیصد شد. ا

پس معلوم می شود از جمع فی مابین این دو وعده [به قرینه و دلیل آن که هر دو]با هم وفق می دهد، در صورتی که دو هزار و سیصد را به معنی سال بگیریم، نه ماه و هفته و روز ـ چنان که بعضی از علمای یهود گرفته اند و در سابق هم به آن اشاره شده بود ـ ؛ زیرا که در وعدهٔ جناب خلیل وعده دادن به ذرّیه و بسیار کردن ایشان بوده و متصرّف شدن و وارث شدن ایشان زمین بیت المقدس را و در خواب دانیال هم وعدهٔ آمدن زمان «وینصدق قودش» که آمدن کسی که به آمدنش زمین و مکان مقدس مصفّا گردد و خود مصدّق انبیای گذشته بوده باشد و با مقدسین ملأ اعلا مربوط بوده باشد، و آن کس به حسب خارج و واقع بجز پیغمبر آخر الزمان [علیه وآله صلوات الله الملك المنّان] در آن زمان دو هزار و سیصد سال از وعدهٔ [جناب] حضرت ابراهیم بر کسی دیگر راه ندارد و آن حضرت است که در آن تاریخ آمده و همهٔ این علائم با آن جناب هم بوده و اگر کسی بگوید که: از کجا باید فهمید و دانست که مراد از لفظ «عرب بوقر»

۱. این ترجمه در مصدری که در دست بود یافت نشد.

که در خواب دانیال نبی جبرئیل فرمودند همان صبح و شامی است که به حضرت خلیل خود در آن واقعه نشان داد خداوند \_ تبارک و تعالی \_ ؟ شاید مراد روز و شب باشد و به عبارت اخری شبانه روزی مراد باشد \_ چنان که در مقام تفسیر این فقره در این کتابهای فارسیّه که مرحوم فاضل خان ترجمه کرده به همان نحو بیان شده ، فلذا اسباب اشتباه این مطلب هم گردیده بر جماعت [علمای] یهود که گفته اند: مراد از این الفاظ و عبارات همان دو هزار و سیصد شبانه روز است.

جواب این ایراد آن که: این توضیحی که در [این]کتب فارسیّهٔ تودات و کتب انبیا شده، یا بواسطهٔ عدم تفرقهٔ ایشان است فی مابین [لفظ] «عِرِب بوقِر» که به معنی شام و صبح است و لیل و یوم که شب و روز است و یا بواسطهٔ مغشوش کردن ایشان است در این فقرات عمداً از برای القای شبهه بر عوام خود که آن بیچاره -که عالم به لغات عبری و فارسی درست نمی باشد - امر بر او مشتبه شود و به همین جهت از آن زمان الی الآن در میان علمای ایشان اختلاف شدیدی به هم رسیده است در بیان توضیح عبارت «عِرِب بوقِر» که بعضی به معنی ماه و بعضی به معنی روز کرده اند و همگی آنها از بیانات سابق معلوم شد که بد فهمیده اند و با هیچ یک از آیات بنحوی که بیان شده مو افقت نداشته و ندارد.

پس معنی چنین می شود که: ای دانیال! از تاریخ همان شام و صبحی که به جدّت خلیل خدا در میعاد از همین مطلب مسئول تو خبر داده ام در این واقعه و آن واقعه تا زمان آن پیغمبر موعودی که بواسطهٔ آمدن او «ینصدق قودش» خواهد شد، دو هزار و سیصد سال طول خواهد کشید، و به عبارت اخری از تاریخ یوم المیعاد که به اصطلاح عبریان «بَین هبة تاریم» گفته اند، از زمان هبوط آدم تا زمان ابراهیم دو هزار و بیست و هفت سال گذشته بود و از زمان ابراهیم تا زمان ولادت حضرت ختمی مرتبت هم دو هزار و سیصد دو هنا به می مانده بود. پس جمع هر دو تاریخ چهار هزار و سیصد و بیست و هفت سال می شود و به همین نحو هم واقع شده از قرار آنچه در کتاب یو حسپن و کتاب شنا ربت یوسف که از کتب معتبرهٔ مورّخین ایشان است نوشته اند. پس معلوم گردید

كه « ينصدق قودِش » همان جناب ختمى مآب است ، لاغير. اين است ملخّص كلام صاحب إقامة الشهود ـ أعلى الله مقامه . ا

# خواب دیگر دانیال راجع به علائم آخرالزمان

در باب ياز دهم از كتاب دانيال مطبوعهٔ فارسيّهٔ ١٩٣٢ در لندن چنين مينويسد: آيهٔ ١: و در سال اوّل داريوش مادي من نيز ايستاده بودم تا او را استوار سازم و قوّت دهم. ۲ و الآن تو را به راستی اعلام مینمایم. اینک سه پادشاه بعد از این در فارس خواهد برخاست و چهارمین از همه دولتمندتر خواهد بود، و چون به سبب توانگری خویش قوی گردد ، همه را به ضد مملکت یونان برخواهد انگیخت . ۳و پادشاهی جبّار خواهد برخاست و برمملكت عظيمي سلطنت خواهد نمود و برحسب اراده خود عمل خواهد كرد. ۴ و چون برخيزد، سلطنت او شكسته خواهد شد و سوى بادهای اربعهٔ آسمان تقسیم خواهد گردید، امّا نه به ذرّیت او و نه موافق استقلالی که او مى داشت؛ زيراكه سلطنت او از ريشه كنده شده و به ديگران غير از ايشان داده خواهد شد. ۵ و پادشاه جنوب با یکی از سرداران خود قوی شده ، بر او غلبه خواهد يافت و سلطنت خواهد نمود و سلطنت او سلطنت عظيمي خواهد بود. ۶ و بعد از انقضای سالها ایشان همداستان خواهند شد و دختر پادشاه جنوب نزد پادشاه شمال آمده ، با او مصالحه خواهد نمود ، لیکن قوّت بازوی خود را نگاه نخواهد داشت و او و بازویش برقرار نخواهد ماند و آن دختر و آنانی که او را خواهند آورد و پدرش و آن که او را تقویت خواهد نمود در آن زمان تسلیم خواهند شد. ۷ و کسی از رمونههای ریشه هایش در جای او خواهد برخاست و بالشکری آمده، به قبلعهٔ پادشاه شمال داخل خواهد شد و با ایشان (جنگ) نموده، غلبه خواهد یافت. ۸ و خدایان

١. منقول الرضائي، ص ٣٧٢\_٣٨٥.

و بتهای ریخته شدهٔ ایشان را نیز با ظروف گرانبهای ایشان از طلا و نقره به مصر به اسیری خواهد برد و سالهایی چند از پادشاه شمال دست خواهد برداشت. ۹ و به مملكت پادشاه جنوب داخل شده ، باز به ولايت خود مراجعت خواهـ د نـمود. ۱۰ و پسرانش محاربه خواهند نمود و گروهی از لشکرهای عظیم را جمع خواهند كرد و ايشان داخل شده ، مثل سيل خواهند آمد و عبور خواهند نمود و برگشته ، تا به قلعهٔ او جنگ خواهند کرد. ۱۱ و یادشاه جنوب خشمنای شده ، بیر ون خواهد آمد و با وى ـ يعنى: با پادشاه شمال ـ جنگ خواهد نمود و وي گروه عظيمي بر پا خواهد كرد و آن گروه به دست وی تسلیم خواهند شد. ۱۲ و چون آن گروه برداشته شود، دلش مغرور خواهد شد و كرورها را هلاك خواهد ساخت، امّا قوّت نخواهد يافت. ١٣ پس پادشاه شمال مراجعت كرده ، لشكرى عظيمتر از اول بر پا خواهد نمود و بعد از انقضای مدّت سالها با لشكر عظيمي و دولت فراواني خواهد آمد. ۱۴ و در آن وقت بسیاری با پادشاه جنوب مقاومت خواهند نمود و بعضی از ستم کیشان قوم تو خویشتن را خواهند برافراشت تا رؤیا را ثابت نمایند ، امّا ایشان خواهند افتاد . ١٥ يس يادشاه شمال خواهد آمد و سنگرها بريا نموده، شهر حصاردار را خواهـد گرفت و نه افواج جنوب و نه برگزیدگان او پارای مقاومت خواهند داشت ، بلکه وی را هیچ یارای مقاومت نخواهد بود. ۱۶ و آن کس که به ضد وی می آید، بر حسب رضامندی خود عمل خواهد نمود [و کسی نخواهد بود که با وی مقاومت تواند نمود. پس در فخر زمین ها توقف خواهد نمود] و آن به دست وی تلف خواهد شد. ۱۷ و عزیمت خواهد نمود که با قؤتِ تمامی مملکت خویش داخل شود و با وی مصالحه کند او او دختر زنان را به وی خواهد داد تا آن را هلاک کند ، اما او ثابت نخواهد ماند و از آن او نخواهد بود. ۱۸ پس به سوی جزیره ها توجه خواهد نمود و بسیاری از آنها را خواهد گرفت، لیکن سرداری سرزنش او را باطل خواهد کرد،

۱. در مصدر: (مصالحه خواهد کرد).

بلکه انتقام سرزنش او را از او خواهد گرفت. ۱۹ پس به سوی قلعههای زمین خویش توجّه خواهد نمود، امّا لغزش خواهد خورد و افتاده، ناپدید خواهد شد. ۲۰ پس در جاي او عاملي خواهد برخاست كه جلال سلطنت را از ميان خواهد برداشت ، ليكن در اندک ایّامی او نیز هلاک خواهد شد، نه به غضب و نه به جنگ. ۲۱ و در جای او حقیری خواهد برخاست، امّا جلال سلطنت را به وی نخواهند داد و او ناگهان داخل شده، سلطنت را با حیله ها خواهد گرفت. ۲۲ و سیل افواج و رئیس عهد نیز از حضو, او رفته او شکسته خواهند شد. ۲۳ و از وقتی که ایشان با وی همدستان شده باشند، او به حیله رفتار خواهد کرد و با جمعی قلیل افراشته و بزرگ خواهد شد. ۲۴ و ناگهان به برومندترین بلاد وارد شده، کارهایی راکه نه پدرانش و نه پدران پدرانش کرده باشند بجا خواهد آورد و غارت و غنيمت و اموال را به ايشان بذل خواهد نمود و به ضد شهرهای حصاردار تدبیرها خواهد نمود،لیکن اندک زمانی خواهد بود. ۲۵ و قوت ودل خود را بالشكر عظيمي به ضدٌ پادشاه جنوب برخواهد انگيخت و يادشاه جنوب با فوجي بسيار عظيم و قوى تهيّهٔ جنگ خواهد ديد، امّا ياراي مقاومت نخواهـ د داشت؛ زيراكه به ضد او تدبيرها خواهند كرد. ٢٤ و آناني كه خوراك او را مي خورند، او را شكست خواهند داد و لشكر او تلف خواهد شد و بسياري كشته خواهند افتاد. ۲۷ و دل این دو پادشاه به بدی مایل خواهد شد و بر یک سفره دروغ خواهند گفت،امّا پیش نخواهد رفت ؛ زیرا که هنوز تنها ۲ برای وقت معیّن خواهد بود . ۲۸ پس با اموال بسیار به زمین خود مراجعت خواهد کرد و دلش به ضدّ عهد مقدّس جازم تخواهد بود. پس (بر حسب ارادهٔ خود) عمل نموده، به زمین خود خواهد برگشت. ۲۹ و در وقت معيّن مراجعت نموده ، به زمين جنوب وارد خواهد شد. ليكن آخرش مثل اوّلش

۱. در مصدر: (رُفته).

۲. در مصدر:(انتها).

٣. جازم: جزم كننده ، قاطع ، قصد كننده ، كسى كه در قصد خود ترديد نداشته باشد .

نخواهد بود. ٣٠ و كشتى ها از كتّيم به ضدّ او خواهند آمد، لهذا مأيوس شده، , و خواهد تافت و به ضد عهد مقدّس خشمناک شده ، (بر حسب ارادهٔ خود) عمل خواهد نمود و برگشته، به آنانی که عهد مقدس را ترک می کنند تو جه خواهد نمود. ٣١ افواج از جانب او برخاسته، مقدُس حصين را نجس خواهند نمود و قرباني سوختنی دائمی را موقوف کرده ، رجاست ویرانی را بر پا خواهند داشت. ۳۲ و آنانی راکه به ضد عهد شرارت می ورزند با مکرها گمراه خواهد کرد ، امّا آنانی که خدای خویش را می شناسند قوی شده ، (کارهای عظیم ) خواهند کرد . ۳۳ و حکیمان قـوم بسیاری را تعلیم خواهند داد ، لیکن ایّامی چند به شمشیر و آتش و اسیری و تاراج خواهند افتاد. ۳۴ و چون بیفتند، نصرت کمی خواهند یافت و بسیاری با فریب به ايشان ملحق خواهند شد. ٣٥ و بعضى از حكيمان به جهت امتحان ايشان لغزش خواهند خورد كه تا وقت آخر طاهر و سفيد شوند؛ زيراكه زمان معين هنوز نيست. ٣٤ أن پادشاه موافق ارادهٔ خود عمل نموده، خويشتن را بر همهٔ خدايان افراشته و بزرگ خواهد نمود و به ضدّ خدای خدایان سخنان عجیب خواهد گفت و تا انتهای غضب كامياب خواهد شد؛ زيرا أنچه مقدر است به وقوع خواهد پيوست. ٣٧ و به خدای پدران خود و به فضیلت زنان اعتنا نخواهد نمود، بلکه به هیچ خدا اعتنا نخواهد نمود؛ زيرا خويشتن را از همه بلندتر خواهد شمرد. ٣٨ و در جاي او خداي قلعهها را تكريم خواهد نمود و خدايي راكه پدرانش او را نشناختند بـا طــلا و نــقر ه و سنگهای گرانبها و نفایس تکریم خواهد نمود. ۳۹ و با قبلعه های حصین مثل خدای بیگانه عمل خواهد نمود و آنانی را که بدو اعتراف نمایند در جلال ایشان خواهد افزود و ایشان را بر اشخاص بسیار تسلّط خواهد داد و زمین را برای اجرت (ایشان) تقسیم خواهد نمود. ۴۰ و در زمان آخر پادشاه جنوب با وی مقاتله خواهد نمود و یادشاه شمال با عرابه ها و سواران و کشتی های بسیار مانند گر دباد به ضد او خواهد آمد و به زمین ها سیکلان کرده ، از آنها عبور خواهد کرد. ۴۱ و به فخر زمین ها

وارد خواهد شد و بسیاری خواهند افتاد، اما اینان - یعنی: اَدُوم و مؤاب و رؤسای بنی عمون - از دست او خلاصی خواهند یافت. ۲۲ و دست خود را بر کشورها دراز خواهد کرد و زمین مصر رهایی نخواهد یافت. ۲۳ و بر خزانه های طلا و نقره و بر همه نفایس مصر استیلا خواهد یافت و لُبیان و حبشیان در موکب او خواهند بود. ۲۶ لیکن اخبار از مشرق و شمال او را مضطرب خواهد ساخت. لهذا با خشم عظیمی بیرون رفته، اشخاص بسیاری را تباه کرده، بالکل هلاک خواهد ساخت. ۲۵ و خواهد نمود، خیمه های ملوکانهٔ خود را در کوه مجید مقد س در میان دو دریا بر پا خواهد نمود، لیکن به اجل خود خواهد رسید و معینی انخواهد داشت. ۲

# باب دوازدهم از كتاب دانيال

و در آن زمان میکائیل، امیر عظیمی که برای پسران قوم تو ایستاده است، خواهد برخاست و چنان زمان تنگی خواهد شد که از حینی که امّتی به وجود آمده است تا امروز نبوده و در آن زمان هر یک از قوم تو که در مکتوب یافت شود رستگار خواهد شد. ۲ و بسیاری از آنانی که در خاک زمین خوابیده اند بیدار خواهند شد، امّا اینان به جهت حیات جاودانی و آنان به جهت خجالت و حقارت جاودانی. ۳ و حکیمان مثل روشنایی افلاک خواهند درخشید و آنانی که بسیاری را به راه عدالت رهبری می نمایند مانند ستارگان خواهند بود و درخشید تا ابدالآباد. ۲ امّا تو ای دانیال! کلام را مخفی دار و کتاب را تا زمان آخر مهر کن. بسیاری به سرعت تردّد خواهند نمود و علم افزوده خواهد گردید. ۵ پس منِ دانیال نظر کردم و اینک دو نفر دیگر، یکی به این طرف نهر و دیگری به آن طرف نهر ایستاده بودند. ۶ و یکی از ایشان یکی به این طرف نهر و دیگری به آن طرف نهر ایستاده بودند. ۶ و یکی از ایشان به آن مرد ملبس به کتان که بالای آبهای نهر ایستاده بودگفت: انتهای این عجایب

۱. مُعین: یاری کننده ، یار و مددکار .

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۷ \_ ۱۰۱۹، کتاب دانیال، باب ۱۱.

تا این جا اخبار دانیال نبی به پایان رسید.

#### بهرهٔ ششم از بخش دوازدهم

بشارت حَبَقُوق نبی است که ششصد و بیست و شش سال قبل از حضرت عیسی بوده. زمانی که تسلّط بخت النُّصَّر کافر بت پرست را بر بنی اسرائیل دید و هر روز ظلم و ستم او بر ایشان زیاد می شد، بسیار محزون و دلتنگ بود و با خود فکر می کرد که: آیا چه حکمتی در تسلّط و ظلم و جور و مهلت دادن خدا او را در ستمگری است؟ و لذا در مقام تضرّع و زاری و مناجات با خدا برآمد و منتظر جواب از پروردگار بود - چنان که در باب اوّل از کتاب خود نوشته و در باب دوم چنین می نویسد:

١. مستريح : طالب راحت ، خواستار آسايش .

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۹، کتاب دانیال، باب ۱۲.

آیهٔ ۲از باب دوم:

וֹצְרֵים בְּאָרְוֹנְתוֹ עֲפֶרְת בְּאָרְוֹנְתוֹ בְּבְּיְתְּרְ בְּאָרְוֹנְתוֹ בְּבִיעִר בְּבָּרְ בְּאָרְוֹנְתוֹ בְּבִיעִר בְּבָּרְ בְּבָּרְ בְּבִּיעִר בְּבִּיְ בְּיִבְּיִ בְּבִּי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִּי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִּי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבִי בְּבְּי בְּבְּי בְּבִי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבִי בְּבְּי בְּבְיי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְייִבְיים בְּבְיים בְּבְּי בְבְּי בְּבְּי בְבְּי בְבְּי בְבְּי בְבְּי בְּבְיים בְּבְּי בְבְּי בְבְּי בְבְּי בְבְּי בְבְּי בְּבְיים בְּבְּים בְּבְיים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְיבְיים בְּבְּבְיים בְּבְבִיים בְּבְּבְיים בְּבְבִיים בְּבְּבְיים בְּבְּבְיים בְּבְבִיים בְּבְּבְיים בְּבְּבְים בְּבְבִיים בְּבְבְיים בְּבְבְיים בְּבְבְּבְים בְּבְבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְבְיים בְּבְבּיים בְּבְבּיים בְּבְבְיים בְּבְבּיים בְּבְבּיים בְּבְבּיים בְּבְּבְיבְיוֹבְיבְיוּ בְּבְבּיים בְּבְבּבְיים בְּבְּבְבּיים בְּבְּבְיבְיים בְּבְּבְּבְיבְיים בְּבְּבְיבְיים בְּבְּבְּבְייבְרְי בְּבְּבְיבְּיבְיוּ בְּבְּבְיבְיוּבְיבְּים בְּבְּבְיבְיי בְּבְּבְיבְיוּבְיבְּים בּבְּבְיבְיי בְּבְבְּיבְיבְיי בְּבְּבְיבְייוּבְייוּבְיבְיים בְּבְבְיבְיים בְּבְּבְייבְים בְּבְיבְיים בְּבְיבְיים בְּבְבּיים בְּבְּבְיים בְּבְבּייי

ترجمه طبق فارسیّهٔ مطبوعهٔ لندن سال ۱۹۳۲ میلادی: آیهٔ ۲: پس خداوند مراجواب داد و گفت: رؤیا را بنویس و آن را بر لوحها چنان نقش نماکه دونده آن را بتواند خواند. ۳ زیراکه رؤیا هنوز برای وقتِ معیّن است و به مقصد می شتابد و دروغ نمی گوید. اگرچه تأخیر نماید، برایش منتظر باش؛ که البتّه خواهد آمد و درنگ نخواهد نمود. ۴ اینک جان مرد متکبّر در او راست نمی باشد، امّا مرد عادل به ایمان خود زیست خواهد نمود. ۱

۱. این کلمات در کتاب منقول الرضائی «اِدُنای» خوانده شده است.

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٥٧، كتاب حبقّوق نبي، باب ٢.

در شرح این آیات بدان که این آیات مشعر است بر بشارت به آمدن خاتم الانبیاء ﷺ به چند وجه:

اؤل آن که: جناب حَبَقُوق در این آیات لفظ خازون آورده و آن در لغت عبری به معنای نبوّت و وحی استعمال شده و در لفظ کلدانی خازون را خزو میگویند هم در لغت عتیق و هم در لغت جدید و آن نیز همان معنی را دارد و چون در این مقام به عبری خازون و به کلدانی خزو آمده است ، می فرماید که: خازون و خزو خواهد آمد و یعنی: پیغمبر صاحب وحی خواهد آمد در وقت معین. اگرچه تأخیر نماید، برای آمدنش منتظر باش و درنگ نخواهد کرد و این معنی ظاهر است که نبوّت بدون نبی بودن مانند صفتی که موصوف نداشته باشد محال است.

وجه دوم آن که: لفظ قصّ به معنای انجام و آخر و قیامت است و چون در این مقام حضرت حَبَقُوق استفسار از سبب و علّت وقوع این امور که عبارت باشد از غلبهٔ بخت نصّر بر اورشلیم و هیکل و ارض مقدّس [کرده]، در جواب فرموده که: پیغمبری خواهد آمد که از انجام خبر دهد، و بنا بر قول صاحب آنیس الأعلام در این دو احتمال می رود: یکی خبر از انجام داشتن و دانستن این که این امور به چه سبب اتّفاق افتاده و چه فایده ای بر آن مترتّب خواهد بود، از اسراری است که هنوز وقت بروز آن نشده وکشف این راز مختص پیغمبری است که خواهد آمد و تو را فهمیدن آن میسر نشده و گشف این راز مختص پیغمبری است که مردم را وادار و خبردار کنی که به آن نیست و آنچه بر تو لازم است همین است که مردم را وادار و خبردار کنی که به آن پیغمبر ایمان بیاورند و آن پیغمبر دیر نخواهد کرد و خواهد آمد و همهٔ اسرار راکشف خواهد کرد و حقایق و دقایق علوم را از برای شما ظاهر خواهد فرمود. پس جناب حبقوق از آمدن آن پیغمبر خبر داده.

و احتمال دیگر آن که وعده داده است خدا که پیغمبری بفرستد که خبر از انجام که قیامت است ـ بدهد و قیامت بر امّت او واقع گردد و اسرار قیامت را بتفصیل

۱. استفسار : توضيح و تفسير خواستن، جويا شدن، پرسيدن.

كشف خواهد فرمود و دروغ نخواهد گفت و خاطرنشان خواهد كردكه بعد از ايم. عالم عالم ديگري است كه در آن جا مظلومين بر ظالمين مسلّط خواهند شد، و بنا ير این احتمال نیز صدق این آیه بر پیغمبر آخرالزمان ظاهر است و کمال وضوح و ظهور را دارد؛ چرا که بالغ بر پنج هزار از آیات قرآن و بیشتر از اخبار آن حضرت در ذک قیامت و احوال آخرت است و تأویلاتی که علمای یهود و نصارا برای این آیات [كردهاند] از قبيل يخ و دروازه است و هيچ مناسبتي نداردا ـ چنان كه صاحب كتاب إقامة الشهودهم در اين مقام بتفصيل بسط كلام داده و گفته است كه: بعضى از علماي یهود تأویل و تنزیل به یرمیای پیغمبر نمودهاند و بعضی از ایشان به ماشیح که به اعتقاد ما مسلمین حضرت مسیح است، و هر دو تأویل و تنزیل غلط است؛ زیرا که جناب يرميا خود صادق مصدّق بوده و محتاج به تصديق حبقُوق نبوده. لاسيّما اين معنى بسيار بعيد است كه حبقٌوق به قول بعضي شاگرد شعياي پيغمبر بوده و مادامي كه شعيا زنده بود، حبقوق نبوّت نمي نمود و بعد از آن كه شعيا را منوچهر شهيد نمود، دو سال بعد از آن آمون سلطنت نمود و بعد از آمون ایشبا پادشاه شده و به قول بعضی ـ چنان که مرقوم شده ـ حبقوق قبول نبوّت از منحوم نموده در سنهٔ ۲۲۵۴ از هبوط آدم على و صفنیای پیغمبر از حبقُوق قبول نمود در سنهٔ ۳۲۸۰ و حُـولدِها و یـرمیای پیغمبر قبول نبوّت از صفنیا نمودند از قرار آنچه در کتاب یُوخسین بیان شد. فاصلهٔ میان يرمياي پيغمبر و اوّل نبوّت حبقوق بيست و شش سال بوده و بعلاوهٔ اينها هرگاه حبقوق تصديق يرميا راكرده باشد، معنى ندارد كه سربسته و مجمل خبر دهد و توضيح نمايد. همین اجمالگویی حبقوق است که باعث شده که تابه حال علمای گذشته و علمای زمان بحث و گفتگو می کنند در این باب و این تأویل را قبول نمی نمایند و رد می کنند.

و بعلاوه هرگاه يرمياي پيغمبر محتاج به مصدّق بود، مناسب بودكه معاصرينش

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٢٠٠ ـ ٢٠٥.

٢. لاسيّما: مخصوصاً. بويژه.

از قبیل صفنیای پیغمبر و حولدهار پیغمبر که بنا بر قول رُدَّق و راشه معاصر بودهاند با جناب یرمیای پیغمبر - [او را تصدیق کنند]، و بعلاوه یرمیا هم که احتمال کذبی در او نمی رفت که محتاج به مصد قی بوده باشد، بعکس پیغمبر موعود که در مذاق یهود بسیار بعید بود که از غیر بنی اسرائیل پیغمبری به این جاه و جلال بیاید و بر این طایفهٔ حسود بسیار ناگوار بوده و هست که مطبع او شوند و ناچار او را تکذیب کرده و میکنند - چنان که کردند و میکنند. پس نظر به این جهت آن جناب محتاج به مصد قی بوده و هست.

فلذا خداوند مهربان بسیار مُصِرٌ و مُبرِم ابوده در این خبرهایی که دربارهٔ آن جناب به همهٔ پیغمبرهای سلف بخصوص پیغمبران بنی اسرائیل داده -بخصوص به کلیمش موسی و شعیا و صفنیا و حبقوق و یرمیا و دیگران - ؛ نظر به این که علام الغیوب مطلع بوده بر آنچه بر آن حضرت وارد می آمده -از تکذیبهایی که از کافهٔ کفّار و مشرکین بالنسبه به آن جناب شده ، لاسیّما از جماعت یهود حسود عنود.

و بعلاوه خود يرميا خبر نداده است كه: اين إنباء ٢ حَبَقُوق براى من بوده است ، بعكس جناب ختمى مآب كه خبر داده ـ بنا بر آنچه در قرآن منزّل بر آن جناب كه خداى تعالى به او خبر داده ـ ، و بعلاوهٔ آن كه مى گوييم: هرگاه تنزيل آيات كتاب حبقوق در حقّ يرميا واقعيّت داشت و صحيح بود ، هرآينه اين همه اختلافات در ميان علما و مفسّرين از قدما و متأخرين از يهود واقع نمى شد و بعضى تكذيب بعض ديگر را نمى كردند.

چنان که اِبْرِبْنال و امثال او تکذیب کسانی که تأویل به یـرمیای پـیغمبر کـردهانـد نموده و به وجوهی چند میخواسته منزّل بر ماشیح که مکرّر به آن اشاره شد نـماید و هکذا امثال او ، و حال این که این تأویل و تنزیل هم مثل تأویل اوّل که بـر یـرمیای

۱. مُصِرٌ و مُبرم: هر دو به معناي اصرار كننده.

٢. إنباء: خبر دادن، آگاه ساختن.

پیغمبر کرده اند و می کنند باطل است؛ به دلیل آن که هر کس از علمای یهود که از باب فرار از کلام حق گفتن به ماشیح منزل و تأویل نموده است هر آیه ای از آیات تورات و یا کتب سایر انبیا ﷺ [را] اوّلاً همهٔ ایشان زمان آمدن ماشیح را به قیامت برده اند و ثانیا متفق القول قائل اند که دارای شریعت تازه و احکامی نمی باشد که در آن زمان مردم به آن عمل کنند؛ زیراکه در آن زمان مردم محتاج به احکام و شریعتی نیستند، و حال آن که در این جا حضرت حبقوق که خبر آمدن آن پیغمبر را داده، فی الجمله بیان کرده است بعضی از چیزهایی را که در شریعت اوست که از آن جمله است خبر دادن آن حضرت از قیامت و راستگو هم می باشد.

در این صورت آنهایی که این آیات را بر ماشیح تنزیل کردهاند، اگر میگویند: در قیامت خواهد آمد، جواب همان است که گفته شد که: در قیامت تکلیف برای بندگان نیست، بلکه در آن زمان جزای اعمال خوب و بدبندگان داده می شود می و اگر می گویند که: از زمان حبقوق پیغمبر که می گویند که: در دنیا خواهد آمد، به ایشان می گوییم که: از زمان حبقوق پیغمبر که تاکنون بیش از دو هزار و چهار صد سال است و تا زمان مؤلف کتاب اقامة النهودبنا بر تصریح او در آن کتاب دو هزار و سیصد و هفتاد سال نوشته، هرگاه بر پیغمبر آخرالزمان، محمّد بن عبدالله ﷺ، منزّل نکنیم و از همهٔ ادلهٔ واضحه و حجج و براهین شافیهٔ کافیه صرف نظر نماییم و ندیده و نشنیده پنداریم، با آن که اعتقاد یهود بر این است که عمر دنیا از هبوط آدم صفی الله تا روز قیامت جمعاً بیش از شش هزار سال نیست ـ چنان که می گویند: از اوّل دنیا تا دوهزار سال یعنی: از هبوط آدم تا دو هزار سال که زمان انبیای بنی اسرائیل بوده دنیا و اهلش قُوّامی اداشتند و پس از انقطاع نبوّت از بنی اسرائیل تا زمان آمدن ماشیح که از زمان مردن عزیر باشد تا آن زمان باز دنیا و اهلش یتیم و سرگردان شدند و از زمان آمدن ماشیح هم تا قیامت که منتها و پایان با و اهلش یتیم و سرگردان شدند و از زمان آمدن ماشیح هم تا قیامت که منتها و پایان

١. قُوّام: در عربي جمع قائم مقام است.

زمان عمر دنیاست که شش هزار باشد زمانی باقی نمانده است؛ زیراکه به حساب جماعت یهود و بیانات علمای ایشان که از کُماری نقل می کنند پنج هزار و چهار صد سال تقریباً گذشته و از زمان خبر دادن پیغمبرشان حَبَقُوق تاکنون دو هزار و چهار صد سال و کسری است و بنا بر اعتقاد یهود این ماشیحی که می گویند و انتظار او را دارند منوز نیامده و از بقیهٔ شش هزار سال هم که عمر دنیا را می دانند تقریباً از ششصد سال کمتر مانده ، اوّلاً بیشتر از مدّت عمر دنیا به زعم ایشان گذشته است -چه بی تکلیف بودند ، یا با تکلیف.

اگر بگویند که: بی تکلیف بوده اند ، لازم می آید که بگوییم که: این اعتقاد بر خلاف ضرورت جمیع ادیان است ، و اگر بگویند که: تکلیف داشته اند ، می گوییم: تکلیف ایشان در این مدّت طولانی که خدا برای ایشان پیغمبر نفرستاده چه بوده ؟ و بعلاوه از مسامحه نمودن خدا در فرستادن پیغمبری که به زعم ایشان ماشیح باشد با ایس که مکلف به تکلیف باشند ، تکلیف مالایطاق والعیاذ بالله ظلمی است که خدا بر خلایق کرده و ظلم کردن خدا قبیح است و این اعتقاد برخلاف حکم عقل هر صاحب شعوری است و مخالف با ضرورت همهٔ دین هاست نسبت به زمان باقی مانده از عمر دنیا.

و اگر بگویند که: هنوز انتظار آمدن ماشیحی که علمای ماگفته اند داریم ، از ایشان می پرسیم که: این ماشیحی که می گویید ، آیا حضرت روح الله مسیح بن داود است که انتظار آمدن او را دارید ، یا نه ؟ اگر مراد شما همان مسیح است ، می گوییم که: آن جناب محل صدور احکام و شریعت تازه به اعتقاد جماعت یهود و نصارا نخواهد بود ، بلکه مروّج طریقت و شریعت حضرت موسی به بوده . امّا آن پیغمبر موعودی که در تورات موسی و کتب سایر انبیا خبر داده اند ، آن بزرگوار بعلاوه از علائم بی شماری که بیان شده است باید محل صدور احکام و شریعت تازه باشد ، و اگر بر غیر حضرت مسیح - که عیسی بن مریم است - منزّل کنید ، می پرسیم که: آیا آن کس از طایفهٔ بنی اسرائیل باید باشد ، یا نه ؟ اگر بگویید که: از طایفهٔ بنی اسرائیل باید باشد ، بعمبر حواب می گوییم : در این صورت لازم می کند که بر خدا و جبرئیل و دانیال پیغمبر

که فرموده بعد از هفتاد هفته که به حساب کلمهٔ الشمیطا اله جهار صد و نود و یک سال است ختم نبوت از بنی اسرائیل بشود ـ چنان که در کتاب اقامة الشهود در مقام اثبات موقت بودن تورات و احکامش مفصّلاً بیان شده است و هکذا در فصل نهم از کتاب دانیال ـ ا و جمیع متقدّمین از علما و مفسّرین یهود این معنی را منکر نشده اند و دیگران هم نمی توانند منکر شوند، و اگر بر غیر بنی اسرائیل آن نبی موعود را منزّل کنند، این خلاف گفتهٔ خود ایشان خواهد بود ؛ زیرا که کسانی از ایشان که قائل به ماشیح شده اند او را از اولاد داود پیغمبر نوشته و دانسته اند و بعلاوهٔ آنچه که گفته شد حمل آیات منقوله از کتاب جَتقوق را به ماشیح منافات دار د با آنچه که نقل شده است از کتاب رُوهر از آسمان به زمین می آید، ملائکه به همراهش می آیند و یاوران او هستند و ستونی از آسمان به زمین می آید، ملائکه به همراهش می آیند و یاوران او هستند و ستونی از آتش از زمین تا به آسمان برایش نصب می کنند و اهل مشرق زمین بواسطهٔ روشنی آن ستون به مغرب روند.

بنابر این گفته و اعتقادی که به ماشیح دارند، کی جرأت دارد که او را تکذیب کند تا این که محتاج به تصدیق حضرت حبقوق بوده باشد؟ زیرا که با این حالت همهٔ مردم او را خواه از روی میل و خواه از روی کراهت مطیع و منقاد او خواهند شد، بخصوص با اعتقادی که جماعت یهود به علمای خودشان داشته و دارند و می گویند که: شأن علما در میان سایرین چنان است که هرگاه به هر کدام از ایشان بگویند که: دست راست دست چپ است و یا بعکس مثلاً، باید شنید و الا قتلش لازم می شود و او را از جماعت یهو د باید بیر ون کرد.

پس بنا بر این اعتقاد در خصوص ماشیح ایشان که از آسمان با ملائکهٔ نصرت می آید، چگونه ممکن است و جایز برای احدی که احتمال کذب در ماشیح بدهند تا این که محتاج به تصدیق حبقوق بشوند؟ پس بنا بر این تقریر بیان آن تصدیقی که حبقوق فرموده لغو و بی فایده خواهد بود، خصوصاً با آن اصرار و تأکید و تکراری که

١. كتاب مقدّس، ص ١٠١٣ ـ ١٠١٥، كتاب دانيال، باب ٩.

حبقُوق در خبرهایی داده است که البتّه خواهد آمد و تخلّف نخواهد کرد و منتظر باشند که تعویق نخواهد افتاد.

و یهود می گویند که: تا به حال نیامده در این مدّت مدید و تعویق نیفتاده است آمدن او و خلف و عده نشده است. جای بسی تعجّب است از این اعتقاد سخیف که این همه مدّت را بگویند هنوز تعویق نیفتاده و با این همه اختلافات ادیان و طول زمان هنوز آن بیغمبر موعود به وجود نیامده و به اعتقاد خودشان با این زمان کم باقی مانده از عمر دنیا با نداشتن دلیل و برهانی بر مدّعای خود که بتوانند حقیقة به آن استدلال کنند باز انتظار آمدن آن ماشیح موهوم خود را دارند. ا

(تا این جا مقداری از سخنان صاحب إقامة الشهود را با اندک تغییری در لفظ تمام میکنم و از خداوند متعال برای طالبین طریقهٔ حقّه و هدایت یافتن طلب توفیق مینمایم، والسلام علی من اتّبع الهدی).

# بشارت دیگر از کتاب حَبَقُوق

در آیهٔ ۱۳ز باب سوم آن کتاب به عبرانی چنین مینویسد: آیهٔ سوم:

برخ الله والدرور المراف والدرور والمراف والم

١. منقول الرضائي، ص ٢٣١ ـ ٢٣٧.

ترجمه طبق مطبوعهٔ لندن سال ۱۹۳۲ م، آیهٔ ۳: خدا از تیمان آمد و قدّوس از جبل فاران، سِلاه. جلال او آسمان ها را پوشانید و زمین از تسبیح او مملو گردید. ۴ پرتو او مثل نور بود و از دست او شعاع ساطع گردید و ستر قوّت او در آن جا بود. ۵ پیش دوی وی وبا می رفت و آتش تب نزد پاهای او بود. ۶ او بایستاد و زمین را پیمود. او نظر افکند و امّتها را پراکنده ساخت و کوههای ازلی جستند و تلهای ابدی خم شدند. طریقهای او جاودانی است. ۷ خیمههای کوشان را در بلادیدم و چادرهای زمین مدّیان لرزان شد. ۱

#### توضيح

مرحوم فخرالاسلام در کتاب آئیس الأعلام در بشارت ۲۷ در ذیل آیهٔ ۱۳ زباب ۱۳ زکتاب جَنقٌ ق گفته: مقصود از لفظ «آلوه» و «آله» که به معنی خداست در این موضع مراد ملکِ خدا ورحمت خدا و وحی خداست ـ چنان که در مقدّمات باب سیّم کتاب گذشت که لفظ «آلوه» و «آله» بر ملک در عهد عتیق و جدید به کثرت واقع شده است. گذشت که لفظ «آلوه» و «آله» بر ملک در عهد عتیق و جدید به کثرت واقع شده است. اگر فراموش کردهای بدانجا رجوع کن، و همچنین لفظ خدا بر حضرت موسی که پیغمبر خداست اطلاق گردیده. پس در این جا مراد پیغمبر موعود و حضرت خاتم النبیین ﷺ است که در مکه ـ که فاران است ـ مبعوث شده و از آن جا طلوع کرد و به مدینهٔ طیّبه هجرت فرمود و مکه در جنوب بیتالمقدس واقع گردیده که محل نزول وحی بر حضرت جَبّقُوق همان اور شلیم است که بیت المقدس باشد و یحتمل که مقصود از لفظ خدا ملکِ نازل بر پیغمبر خاتم باشد در جبل فاران و مراد از قدُوش ـ که به معنی مقدّس می باشد که از جبل فاران آمد ـ بعثت آن جناب است.

و جمهور مفسّرین اهل کتاب فاران را به مکّه تفسیر کردهاند، چه در این موضع و چه در مواضع دیگر از تورات و در سفر اوّل تورات ـ یعنی: سِفر تکوین ـ در پاراش هَیشارَه در جایی که آب زمزم ظاهر شد که مسکن حضرت اسماعیل است ـ یعنی: در

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٥٨، كتاب حبقّوق نبي، باب ٣.

آیهٔ ۲۱ از باب ۲۱ از سِفر تکوین ـ که گفته است در حالات اسماعیل: و در صحرای فاران ساکن شد و مادرش زنی از زمین مصر برایش گرفت . اپس این آیه صریح است در این که مقصود از فاران مکه است ـ چنان که جمهور از مفسّرین این لفظ را به همین معنی تفسیر کرده اند .

پس حاصل مقصود از این آیه این خواهد بود که نبی موعود که ظاهراً و باطناً طیّب و طاهر می باشد، در آخرالزمان از مکه مبعوث خواهد گردید، و بعد از حَبَقُوق نبی هیچ پیغمبری از این مکان مبعوث نگردیده است مگر خاتم الانبیاء ﷺ.

پس آن سرور از جبل فاران مبعوث گردید. جلال او آسمان ها را پوشانید و زمین از تسبیح او مملو گردید. پرتو او مثل نور بود. نور ظاهر همیشه از جبینش پیدا و نور باطن از زبان معجز بیانش هویدا بود \_یعنی: نور هدایت \_و از دست وی شعاع ساطع گردید \_ چنان که در باب معجزات آن حضرت وارد شده که در شبهای تاریک نوری از انگشتهای مبارکش ساطع بود مانند شمع افروخته \_و نور هدایت نیز همیشه از دست مبارکش جاری بود.

و این که در آیهٔ پنجم فرموده: «پیش روی وی وبا می رفت »کنایه از این است که مبعوث به شمشیر خواهد بود و دشمنان و مخالفان دین خود را مستأصل خواهد فرمود و آن جناب نظر افکنده ، امّتها را پراکنده خواهد ساخت و بزرگ و کوچک مطیع و منقاد امر او خواهند گردید ، و مراد از این که فرموده که: «چادرهای زمین مدین از برای آن جناب لرزان شدند » در هنگام ولادت آن جناب چهارده کنگره از طاق کسری خراب شد و مدین که مقر سلطنت سلاطین عجم بود بعد از آن جناب به اندک زمانی از برای امّت او مفتوح گردید. پس تمامی کلمات حبقًوق نص صریح است در حق خاتم الانبیاء . ۲

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۲، تورات، سفر پیدایش، باب ۲۱.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥. ص ٢٠٧ ـ ٢٠٨.

و در آیهٔ دهم از همین بابگفته است:

יְפָנ זוֹר עַר יַפָּנ عנ

آیهٔ ۱۰: کوهها تو را دیدند و لرزان گشتند و سیلابها جاری شد. لجه آواز خود را

داد و دستهای خود را به بالا برافراشت. ۱۱ آفتاب و ماه در برجهای خود ایستادند از نور تیرهایت و از پرتو نیزهٔ برّاق تو برفتند. ۱۲ با غضب در جهان خرامیدی و با خشم امّتها را پایمال نمودی. ۱۳ برای نجات قوم خود و خلاصی مسیح خود بیرون آمدی. سر را از خاندان شریران زدی و اساس آنها را تا به گردن عریان نمودی، سِلاه. ۱ مرحوم نراقی علیه الرحمه در کتاب سیف الأمّة ترجمهٔ این آیات را از ترجمهٔ دیگر چنین بیان کرده: ۱۰ چون تو را ببینند کوهها، ترسنای شوند و دریاچه خشک شود. ۱۱ و آفتاب و ماه اطاعت کنند و به نور تیرهای تو روشنی نیزهٔ تو به راه خواهند رفت. ۱۲ و خشم تو زمین را پایمال خواهد کرد. ۱۳ و بیرون آیی به خلاصی امّت و همراه وصی خود، و بکشی سرکردهٔ خانهٔ ستمکار را و خالی کرده بتهای ۲ آن را از پایین تا بالا و لعن کرده به تاجهای او.

«ترسیدن کوهها» یا مراد پادشاهان است همچنان که بعضی گفتهاند \_یا اهل کوهها، و «خشک شدن» دریاچه واضح است؛ چه به مولود همایون آن حضرت دریاچهٔ ساوه خشک شد و «اطاعت آفتاب و ماه» ظاهر است که اشاره به رد شمس است. و شق قمر هر دو با جناب محمّدی [ این الله الله و الله و

و در إقامة الشهوداز كتاب كُماراى سن هِدرين نقل كرده كه در فصل پنجاه و سيّم آن كتاب گفته مطالبي راكه از آن جمله موقّت بودن تورات و احكام آن است و خبر دادن از آمدن پيغمبر ديگر و تعيين زمان ومكانش و اين كه ربّي اَباهُو ـكه يكي از مفسّرين

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۵۸، کتاب حبقّوق نبی، باب ۳.

۲. در مصدر : (پیهای).

٣. سيف الأُمّة و برهان الملّة ، ص ١٣٤.

معتمدین بوده ـ نقل نموده و روایت کرده از ربّی یـوحنان اکه گفت: آن پیغمبر موعودی که می آید، هرگاه به تو بگوید که: از جمیع احکام تورات دست بردار، باید دست برداشت، بجز آن که آن پیغمبر موعود ما را امر به بت پرستی نماید که در این موضوع اطاعتش نمی باید کرد، اگرچه فی المثل شق القمر بنماید و یا رد شمس کند، و شبههای نیست اگرچه ابتدای نوشتن کماری در زمان آبادی بیت المقدس ثانی بوده، ولی بعد از خرابی آن هم تا یکصد و هفتاد سال دیگر علمای مفسّرین و متقدّمین و متقدّمین دو ایشان آن کتاب را هنوز می نوشتند و در بلاد چاپ می کردند و با ایس حال به ذات دو الجلال هرگاه آن علمای متقدّمین مفسّرین ایشان درک زمان پیغمبر آخرالزمان را فراندها این مراتب علمیّه ای که دارا بوده اند و با ایس حجّتهایی که بر قلم و زبان هاشان جاری شده، البتّه یقیناً ایمان به آن جناب می آوردند.

و نیز در همین حکایتی که ربّی اَباهو از رِبّی یوحنان کرده و در کَمادای خود نوشته اشعار به چندین مطلب دارد و اشاره و تصریح شده به نحو کنایه ؛ زیرا که کنایه نزد صاحبان عقول دلالتش بیشتر و ابلغ از تصریح است.

یکی آن که گفته است: اوّلاً پیغمبری که می آید هرگاه بگوید که: «دست از جمیع احکام تورات بردارید» باید از او پذیرفت. این فقره اشعار دارد بر ناسخ بودن دین مبین آن پیغمبر خاتمی که می آید.

و فقرهٔ دوم که فرموده: «مگر آن که امر به بت پرستی کند» همین جمله مشعر است بر این که آن جناب نسبت به مشرکین و بت پرستان عداوتش بیشتر می باشد و کمال اهتمام را در دفع ایشان دارد.

و فقرهٔ سوم آن که فرمود: اگرچه برایت رد شمس نماید، یا شق القمر کند. این هم اشاره به این معنی است که آن پیغمبر موعود این گونه معجزات از او صادر میشود \_ جنان که از حضرت محمد هر دو آنها صادر شد این بنحوی که مشرکین عرب و فرقهٔ

۱ و ۲. در بالای « يو » در نسخه نوشته شده : ( خل).

یهودی که در مدینه و اطراف آن بودند نتوانستند پس از دیدن آن انکار کنند و از روی عناد حمل به سحر و جادو کردند.

و این جملهای که گفته: «هرگاه آن پیغمبر موعود بگوید: دست از جمیع احکام تورات بردار » از باب مبالغه است ، نه این که حقیقتاً آن حضرت چنین کلامی را بگوید؛ زیرا که در همان کتاب کمارای معروف ایشان در فصل یکصد و شصت و ششم گفته است که: درس خواندیم در مدرسهٔ الیاهُو که به اعتقاد بعضی حضرت خضر نبی بی باشد که فرمودند: عمر دنیا ششهزار سال است. از اوّل هبوط آدم صفی بی تا روز قیامت دو هزار سال به بیهودگی گذشت و دو هزار سال هم زمان تورات بوده و بعد از آن ایضاً دو هزار سال دیگر زمان ماشیح بوده. بواسطهٔ معاصی عباد از میان خلایق بیرون رفته و مجدّداً عالم را یتیم نموده.

و نوشته است که: الیاهو گفت به رئی یهودا برادر رِئی سِلاحاصید ـ یعنی: صدیق ـ که عمر دنیاکمتر از هشتاد و پنج یُوبِل نیست و در یُوبِل آخرین بِنْ دود می آید ـ یعنی: پسر عمو. رِئی یهوداه پرسید: در اوّل و یا آخر آن ؟ گفت: نمی دانم. سؤال کرد که: تمام می شود، یا نه ؟ گفت: نمی دانم. و رِئی ایشای گفت که: چنین فرمود ـ یعنی: الیاهو ـ به او ـ یعنی: به رئی یهوداه ـ: تا به این جا ـ یعنی: پیش از یوبِلِ آخرین ـ امید مدار و از آن به بعد را منتظر باش.

پس از نقل این مطالب صاحب اقامة الشهودگفته: توضیح آن که: از این بیاناتی که در کتاب معتبر خود از الیاهو که خضرش می دانند بواسطهٔ ربّی یهوداه نقل کرده اند چنین مفهوم و مستفاد می شود که آمدن ماشیح بعد از چهار هزار سال است. در این جا آن فقره ای را که گفته: «بواسطهٔ کثرت معاصی خلایق ماشیح از میان خلق بیرون رفته» این نشانه ای است که از جناب روح الله مسیح بن داود داده که بواسطهٔ طغیان اسرائیلیان که در صدد قتل آن حضرت برآمدند خداوند تعالی آن پیغمبر مرسل خود را که مکمل طریقه و آیین جناب کلیم الرحمن بوده به آسمان چهارم بالا برده و بندگان خدا را به درد یتیمی و مفارقت خود مبتلا فرموده ؛ زیرا که پیغمبر نسبت به امتش به

منزلهٔ پدر مهربان است، بلکه حقیقتاً پدر روحانی رعایا و برایا میباشد و بعلاوه از این مطلب مطلب دیگر هم از آن بیان فهمیده شده که اجمالاً موقّت بودن احکام تورات را می رساند، در آن جاکه گفت: دو هزار سال زمان تورات بوده، و ممکن است که مراد از ماشیحی که بعد از چهار هزار سال از هبوط آدم صفی بی باید بیاید همان پیغمبر موعود باشد که باید بیاید و مردم را تکمیل نماید و خبر انجام و قیامت را به ایشان بدهد و از اولاد حضرت ذبیح الله اسماعیل بن ابراهیم خلیل الرحمن هم بوده باشد، به قرینهٔ عبارت بعد که الیاهو به رِبّی یهوداه برادر رِبّی سِلاحاصید فرموده که: این دنیا کمتر از هشتاد و پنج یوبل نخواهد بود و در یوبل آخرین بن دود می آید؟ در یعنی: پسر عمو کی می آید؟ در یعنی: پسر عمو حکی می آید؟ در اول یوبل آخرین است و یا آخر آن و یا بعد از آن؟ مجمل وا گذاشت و بیانی نفرمود. همان قدر فرمود که: قبل از یوبل آخر امید مدار و بعد را منتظر باش.

از قرار حساب کماری که هر یوبلی پنجاه سال قمری است، چهار هزار و دویست و پنجاه سال تمام آن هشتاد و پنج یوبل می شود و از این تاریخ با تاریخی که بعد ذکر می شود چنان مستفاد می گردد که این تاریخ اوّل تاریخ ولادت باسعادت حضرت ختمی مرتبت را خبر می دهد و تاریخ دوم که می فرماید: رِبّی یوحنان بن تهلیفا گفت به رِبّی اسحاق که: آدمی را یافتم که طوماری در دست داشت به خطّ موصِلی و به لفظ تورات. گفتم به آن مرد که: این طومار را از کجا آوردی ؟ آن مرد گفت که: در میان لشکر رومی مزدور و اجیر بودم. در میان خزائن روم این طومار را یافتم. ربّی حنان ابن تهلیفا گفت که: دیدم نوشته است که بعد از انقضای مدّت چهار هزار و دویست و نود و یک سال بعد از خلقت حضرت آدم صفی الله علی عالم یتیم خواهد شد یعنی: بعضی از ایشان به چنگ نهنگان و بعضی از ایشان به چنگ یأجوج و مأجوج گرفتار

۱. در بالای این کلمه در نسخه نوشته شده است: (یوحنان خل).

۲. در بالای این کلمه در نسخه نوشته شده است: (پلنگان، خل).

شوند ـ و مابقی از ایّام تا شش هزار سال ایّام ماشیح بن داود است که خواهد آمد، و تفاوت عبارت این تاریخ طومار با تاریخ اوّل که تاریخ فرمودهٔ الیاهو است و تاریخ هشتاد و پنج یوبل از چند بابت می باشد.

اوّل آن که: چهل و یک سال مابه التفاوت این دو تاریخ است. پس بنا بر ایس که تاریخ اوّل را منزّل کنیم بر تاریخ ولادت با سعادت حضرت ختمی مرتبت ـ چنان که منزّل کردیم ـ، این تاریخ را هم نیز باید منزّل کنیم بر تاریخ بعثت آن حضرت که بعد از چهل سال در سال نو د و یکم آن حضرت ﷺ مبعوث به رسالت شده در جبل فاران ـ که مکان تجلّی سوم خداوند سبحان بو ده ؛ چنان که در سابق به آن اشاره شد . ا

و جهت دوم این که: در این تاریخ ثانی بعداز خبر از یتیم شدن عالم ابتلای خلایق را بیان فرموده که در آن زمان یتیمی عالم مردم مبتلا میگردند به چنگ نهنگان ۲ و بعضی از ایشان به چنگ یأجوج و مأجوج. تطبیق این عبارت را که با تواریخ دیگر می کنیم، باید مراد ابتلای مردم باشد به غیر از یتیم شدن بنی اسرائیل به بیرون رفتن حضرت مسیح بن داود ﷺ و بالا رفتنشان به آسمان به خرابی بیت المقدس ثانی و تسلّط سلاطین جور که به هم رسیدند از سلاطین روم و سلاطین عجم و مراد از یأجوج و مأجوج ظاهراً به شیاطین انسی و جنّی است که بعد از جناب عیسی بن مریم در مدّت چهار صد سال و به روایتی بیشتر خلایق را گمراه کرده بودند و به طرق مختلفهٔ باطله حتّی بت پرستی را داشته بودند تا آن که پیغمبر موعود بن دود که پسر عموی جماعت بنی اسرائیل بود و از اولاد حضرت اسماعیل برادر بزرگ والد ماجد حضرت اسرائیل بود مبعوث به رسالت گردید و بندگان خدا را از چنگ پلنگان ۲ و بهلوانان و شجاعان عرب و عجم از مشرکین و یهود و مجوس خلاصی بخشید و به

۱. ر.ک: جزء ۴، صفحهٔ ۱۲۴.

۲. در بالای این کلمه در نسخه نوشته شده است: ( پلنگان ، خل).

٣. در بالاي اين كلمه در نسخه نوشته شده است: (نهنگان ، خل).

قوّت ایمان و توحید خداوند سبحان جمیع سرکشان عرب و عجم را ذلیل و منقاد فرموده و از چنگال تیز شیاطین انسی و جنّی از کَهّنه و ساحران روزگار از قبیل کَهّنه معاصرین خاتم الانبیاء که در شام و یمن و مکّهٔ معظمه و غیر آنها بودهاند \_از قبیل زرقاء یمانی و سطیح شامی \_نجات بخشید.

وامًا جهت سوم از تفاوت عبارتی که این دو تاریخ دارند آن عبارت آخر است که گفته است: و مابقی از شش هزار سال ماشیح - که مسیح بن داود است - خواهد آمد. در این مقام بعد از آن که ثابت نمو دیم از آیات گذشته و ادلّهای که قبلاً بیان کر دیم که مسیح بن داود پیش از زمان خاتم الانبیاء در جبل ساعیر مبعوث گردید و مروّج طریقه موسای کلیمالله بود و از ظلم یهود خدای متعال با بدن عنصری او را به آسمان بالا برد و او را در آسمان چهارم نگاه داشته ، پس مراد از این که در این عبارت تاریخ دوم گفته همان تاریخ اوّل است که فرمود: در یُویِل آخرین بن دود می آید - چنان که در همان تاریخ هم آن بزرگوار که از حیث نسب پسر عموی جماعت اسرائیلیان است آمده و ادّعای نبوّت هم فرموده و مدّعی خاتمیّت هم بوده و بر طبق ادّعای خود اقامهٔ شهود و بیّنات نبوّت هم فرموده و مدّعی خاتمیّت هم بوده و بر طبق ادّعای خود اقامهٔ شهود و بیّنات خاتمیّت معجزات واضحات پی در پی نموده به همه قسم ، حتّی آن که از برای دلیل خاتمیّت معجزات باقیه هم آورده که از جملهٔ آنها قرآن است که در تمام زمانها تا قیام خاتمیّت باشد و در زمان حیات و پیغمبری خودش که مدّت بیست و سه سال بوده قیامت باقی باشد و در زمان حیات و پیغمبری خودش که مدّت بیست و سه سال بوده با آن که معاصرینش اغلب از فصحای عرب بو دند احدی نتوانسته است که یک سوره مثلش نظیری بیاورد، هرچند آن سوره کوچک ترین تمام سورههای آن باشد.

و شاید این تفاوت عبارت هم از نسخهٔ نویسندگان باشد و به قرائین خارجیه و داخلیّه و نظر به آنچه که واقع را هم ثابت نمودیم، باید مراد در هر دو مقام و هر دو تاریخ همان بن دود -که پسر عمو است -بوده باشد.

و بعلاوه صاحب كتاب منقول الرضائي [تمسّك كرده]به وجوهي كه ذكر مي شودكه

١. كَهَنه: كاهنان ، جمع كاهن ـ به معنى غيبكو ، مرد روحاني در نزد مصريان قديم و يهود و نصارا.

به اسماع جماعت یهود موافقتش بیشتر است و به آنها می توان استدلال نمود. از آن جمله است آن که: هرگاه علمای یهود که عادتشان حجّت بنی اسرائیلی گرفتن است، عکس گفتهٔ ما بگویند و بن دود را منزّل بر ماشیح که مسیح بن داود است کنند و بگویند: مراد از بن دود بن داود به اشباع واو است، جواب می گوییم که: اوّلاً تفاوت لفظی در میان این دو لفظ یعنی: دود و داود به حسب کتابت هست چنان که در تورات و کتب انبیا و کماری آنچه «بن داود» به نظر آمده کلاً با اشباع است در خط عبری و لغت عبری با اشباع کسره که علامت آن در کتابت سه نقطه است که در زیر حرف می گذارند و یا آن که به لفظ «یا» تعبیر می کنند و «داوید» می نویسند و می گویند و مراد از آن هم بر حسب معنی پسر داود نبی می باشد.

و امّا در تعبیر عبری ـ چنان که در قرآن و کتب اخبار است ـ با اشباع به ضمّه می نویسند و تعبیر می کنند، ولی دَوُد که به معنی عمو است بدون اشباع با «یا» و یا «واو» نوشته می شود و گفته می شود ـ چنان که در کتاب تاریخ اوّل ایّام در فصل بیست و هفتم، آیهٔ سی و سیّم لفظ دَوُد و داودِ بلااشباع را به معنی عمو تعبیر کرده و بااشباع را به معنای داودِ نبی ﷺ، و کتابت هر دو را به این نحو نوشته:

# ٢٠٠٦ ـ ١٦٠ ـ ١٠٠٦ ـ ١٠٠٦ ـ ١٠٠٦ ـ ١٠٠٦ ـ ١٠٠٥ ـ داويد

يعنى: ويَهوناتان عموى داود.١

شاهد در این آیه تفاوت بین دو لفظ دود و داوید است که در تلفظ و کتابت هر دو با هم تفاوت دارند. دُوْد به معنی عمو و داوید اسم است برای داود. دُود سه حرفی است و داوید چهار حرفی است.

و شاهد دیگر در تورات در سفر لاویان ، باب بیست و پنجم ، آیهٔ چهل و نهم چنین

١. كتاب مقدّس، ص ٥٢٢، كتاب اوّل تاريخ، باب ٢٧، آية ٢٢.

# نوشته است: بجز ۲۱۲ بجر چم ۱۲ را دود او بين دُود

(يعني): يا عمويش، يا پسر عمويش.١

پس از این مثالها واضح و معلوم گردید که این دو لفظ هم در تلفظ و هم در کتابت و هم در معنی با هم تفاوت دارد و منزّل کردن بن دود که به معنای پسر عموست بر بن داود که پسر داود باشد بدون قرینه دلیل و معنی ندارد و همچنین تنزیل بن داود بر بن دُود که ادلّه و شواهدی بر آن به قاعدهٔ تفسیر و توضیح که در کتب مفسّرین و شارحین بیان شده بسیار است که قسمتی از آنها قبلاً ذکر شد از خبر دادن موسی که: پیغمبری از میان برادران شما می آید مثل من و کلامی هم در آن نیست که مراد از برادران شما همان معنی پسر عمو است که در کماری نوشته شده است؛ زیراکه اولادِ قدار و جناب اسماعیل با بنی اسرائیل چنان که پدران ایشان برادر بودند، پسران ایشان را هم به تعبیری که در لغت بنی اسرائیل متداول بوده به همین جهت عمو و پسر عمو مم گفته شده آ (انتهی کلام صاحب منقول الا ضائی).

#### بهرهٔ هفتم از بخش دوازدهم

از جمله ادلّه بر اثبات نبوّت خاتم الانبياء الله اخبار وحی کودک است که علمای یهود تعبیر کرده اند به نبوّت هیلد و گفتار او را صحیفهٔ نحمان نامیده اند و او کودکی بوده که بنا بر قول ایشان هفتاد سال پیش از بعثت خاتم الانبیاء که در قریه ای از قرای بیت المقدس که آن راکوفِر بَرعم نامیده اند نزدیک به بلدهٔ صفات متولّد شده که پدر او ربّی پنحاس و مادر او راحیل نامیده می شدند و ترجمهٔ حالات او را ایس طور نقل کرده اند - چنان که در هدایة الطالبین و إقامة الشهود و سیف الاُمّة و اُنیس الأعلام گفته اند - که:

١. كتاب مقدّس، ص ١٥٢، تورات، سِفر لاويان، باب ٢٥.

۲. منقول الرضائي ، ص ۲۴۰\_۲۴۷.

در بنی اسرائیل و نیکان از ایشان مردی بوده به نام رِبّی پنحاس که جماعت یمهود و معاصرینش -بلکه دیگران از لاحقین - همگی او را به نیکی یاد کردهاند و همه بالاتّفاق او و زوجهاش راحيل را از خوبان مي دانستند و مي دانند و ايشان را تا هفتاد سال پیش از بعثت حضرت ختمی مرتبت اولادی نشده بود و از این باب بسیار دلتنگ بودند، بخصوص زوجهٔ او که همیشهٔ اوقات از خدا طلب اولاد می کرد و با حضرت قاضی الحاجات برای پیدا کردن فرزند تضرع و زاری مینمود به اندازهای که دل شوهرش ربّی پنحاس به حال او سوخت و با همدیگر برای یافتن فرزند بـه دعـا و زاری پرداختند و خداوند متعال تیر دعای ایشان را به هدف اجابت رسانید. پس از مدّت كمي آثار حمل در راحيل ظاهر شد و بعد از شش ماه در صبح پنجشنبهٔ اوّل ماه تشرین از مادر متولّد شد و در آن روز مدّت چهار صد و بیست سال از خرابی بیتالمقدس ثانی گذشته بود و پدر و مادر آن طفل او را به نام جدّش نَحمان حَطُوفاه نامیدند، و چون متولّد شد آن طفل، به سجده افتاد و بعد از آن که سر را از سجده برداشت ، به تکلّم درآمد و گفت: ای مادر من! در این پردهٔ آسمان که شما می بینید در بالای آن نهصد و پنجاه و پنج پرده است و بر بالای این پردهها چهار حیوان است و بر بالای آن چهار حیوان کرسی بلند پایهای است و بر بالای آن کرسی آتش سوزانندهای است و بالای آن کرسی خدمتکارانی هستند از آتش.

چون پدرش رئی پنحاس این سخنان را از طفل خود شنید، به هیبت فرمود که: خاموش باش، و طفل خود را منع كرد از سخن گفتن. پس آن طفل ديگر سخن نگفت تا مدّت دوازده سال تمام و در این مدّت مدید باز مادر آن طفل بسیار نگران و دلتنگ شد از لال شدن و تکلّم نکردن آن طفل و بسیار بی تابی می نمود بنحوی که به مردن او راضی شده بود و میگفت: ای کاش متولّد نشده بود این طفل برای ماکه سبب هم وغمّ ماگردد! تا این که آخر کار مادرش نحمان حطوفاه را آورد خدمت پدرش

۱. تِشرین : نام دو ماه از ماههای رومی : تشرین اوّل و تشرین دوم بین ایـلول و کـانون اوّل. در تـقویم شـمسی بعضی از کشورهای عربی تشرین اوّل مطابق با ماه اکتبر و تشرین ثانی مطابق ماه نوامبر است.

ربی پنحاس و از او درخواست کرد که در حق آن طفل دعایی کند که زبانش باز شود و به حالت اوّل برگردد و خداوند او را به زبان آورد. ربی پنحاس گفت: تو آرزو داری که این طفل سخن بگوید، ولی اگر گویاگردد سخنانی را بر زبان جاری می کند که خلایق را از سخنانش وحشت و خوف حاصل شود. باز مادرش اصرار را از حد گذرانید و از شوهر خود خواهش کرد که: تمنّا دارم که در حق او دعاکنی که به زبان آید، ولی سربسته و مجمل سخن گوید که کسی از سخنانش وحشت نکند. ربّی پنحاس دهان به دهان طفلش گذاشت و او را رخصت داد که سخن نگوید مگر سربسته. پس از این که پدر پسر را رخصت داد در تکلّم، آن طفل شروع کرد به سخن گفتن در سه فصل به ترتیب حروف ابجد.

فصل اوّل: از الف تا تاء قرشت، و فصل دوم: از تاء قرشت تا الف، و فصل سوم: از الف نیز تا تاء قرشت، و از جمله بیست و چهار جمله از آنها مفهوم شده که آنها شرح کرده شده و بقیّه در بو تهٔ اجمال و ابهام باقی مانده و در آخر کلماتش گفت که: شما مرا به دست خود دفن خواهید کرد، و پس از چندی آن طفل به عالم بقا رحلت نمود و مادر را به مصیبت خود مبتلا کرد و او [را] در قریهٔ کفر برغم که از قراء بیت المقدس و مسقط الرأس او بود دفن کردند. ا

مرحوم نراقی په در کتاب سیف الأمّة فرموده است که: در صحیفهٔ نحمان بن پنحاس که از آن به نبوّت هیلد تعبیر می کنند و در آن تصریح به نام نامی و اسم گرامی و سایر اوصاف آن بزرگوار \_یعنی: خاتم الانبیاء ﷺ شده، به این جهت همچنان که صاحب محضر الشهود \_ که از اعاظم علمای یهود در این زمان بود و به شرف اسلام مشرّف شد ذکر نموده که: علمای یهود بقدر وسع و طاقت سعی در اخفای کتاب مذکور نموده، چنان کردند که بلکه کسی از آن خبر نداشته باشد، ولیکن نظر به این که حق باید ظاهر شود نتوانستند.

١. منقول الرضائي، ص ٢٩١ - ٢٩٢؛ أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٢١ - ٢٣.

و در محضر الشهود می گوید که: نسخه ای از آن در دارالعباد یز د به نظر والد فقیر که اعلم از جمیع طایفهٔ خود بود رسید و چون فهمیدن اکثر فقرات آن مشکل و ابهام تمام دارد و در معانی آن تأمّل کرد، بسیاری را تفسیر کرد و بعضی در پردهٔ ابهام ماند. پس می گوید: فقیر در آنها تأمّل بسیار کرده، بعضی دیگر از فقرات را فهمید.

نراقی مرحوم پس از نقل کردن این کلمات از کتاب محضرالشهود می فرماید: مؤلف گوید که: با وجود این صاحب محضر الشهود بسیاری از فقرات را گفته: «ابهام دارد» و متعرّض آنها و بیان آنها نشده و حقیر در حین تألیف این کتاب \_یعنی: سیف الأمّة ـ در صدد تفحّص و تحصیل آن صحیفه برآمده و در کتابخانهٔ ملاموشهٔ یهودی که در این عصر در میانهٔ یهود در غایت اشتهار و مرجع اکثر بود آن را یافتم و به اتّفاق جمعی از علمای یهود کتب معتبرهٔ لغت عبری را جمع آوری نموده، در آن فقرات تأمّل شد، تا آن که بعضی فقرات دیگر آن حل شد و بعضی دیگر در ابهام باقی ماند انتهی کلام نراقی).

و در إقامة الشهودگفته است که: ۲ چون مفاد این انباآت غیبیّه که این طفل کرده آن است که از تمام این سه فصل در وحی کودک که در میان بنی اسرائیل نبوّت هیلِد مشهور است خبر دادن و بشارت دادن به آمدن پیغمبر آخرالزمان هی است و ذکر اوصاف حمیدهٔ آن جناب و اخبار و انباء به وقایعی که بعد از آن جناب تا زمان ظهور مهدی آل محمد هی و هبوط حضرت عیسی هو و زنده شدن مردگان و رجعت است، چنان که بسیاری از اینها مستفاد از این سه فصل وحی شده و می شود و اشکال بسیار داشته و دارد فهمیدنش، اوّلاً بواسطهٔ اجمالاتی که بیان شده و ثانیاً به علّت رمز بودن آن و ثالثاً به علّت آن که بسیاری از آنها هنوز واقع نشده، ولی با این همه اشکالاتی که داشته و دارد علمای مفسّرین و اهل لغت ایشان آنچه را که باید بفهمند از این انباآت

١. سيف الأُمّة ويرهان الملّة، ص ١٤١ - ١٤٢.

٢. از اين جا تا حدود سي و پنج صفحه ، مطالب از كتاب منقول الرضائي ، ص ٢٩٣ \_ ٣٤٧ آورده شده است .

فهمیده اند و به همین و اسطه که اقوا شاهد و گواه است برحقیّت این دین مبین متین مستحكم سيّد المرسلين و خاتم النبيّين -صلوات الله وسلامه عليه وآله وعليهم أجمعين \_، فلذا بواسطهٔ اخفاي اين شواهد صدق هميشهٔ اوقات در مقام بيانش نبوده و نیستند؛ نظر به آنچه در ایشان غالباً بوده و هست از اوصاف ذمیمه از حسد و عناد و کینه و بغضی که حق تعالی در کتاب هوشع و سایر موارد از کتب انبیای سلف ﷺ از ایشان خبر داده و ایشان به این اوصاف ذمیمه مذمّت کرده شدهاند ، بلکه در مقام ینهان كردن ايشان اصل نسخهٔ أن كتاب را بودهاند ، ولى نظر به اين كه گفتيم : ﴿ يُريدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِم وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَو كَرِهَ الكَافِرُونَ ﴾ ٢، از أن كتاب نسخه صحیحهای در کنف حفظ حفیظ متعال باقی بوده ، تا زمانی اکه اکتابی از کتب بني اسرائيل كه موسوم به نعيد و ميصوله را به قالب خانه برده بودند كه منطبعش نمايند، از مقارنات اتّفاقيّه اين نسخه صحيحه وحي كودككه موسوم به نبوّت هيلِد بوده با أن کتابی که مقصود یهود بر انطباعش بود در یک جلد بوده و به نظر علمای آن زمان هم رسیده و همگی بر صحّت هر دو نسخه شهادت داده بودند ـاز برای آن کـه عـمل كارخانة انطباع و قالب و چاپ بر اين است كه هر نسخهاي راكه بخواهند منطبع كنند، تاكمال دقّت در صحّتش نكرده باشند و نكنند، متصدّى انطباعش نـمىشوند كـلّيّة، لاستیما در کارخانه های دولتی ـ و بعد از انطباع آن کتاب نسخهای از آن چاپ به دست این مستبصر به دینالله به يُمن و بركت اين دين و اهلش در دارالخلافهٔ تهران ـصانها الله تعالى عن الحدثان ـ " أمد و كمال اهتمام را در توضيح و تفسير و ترجمهاش بقدر الوسع والطاقة نمودم و أنجه راكه منحل گرديد از اين سه فصل از وحي كودك به قلم بیان آوردم و بر صفحات این کتاب مستطاب نگارش نمودم تا آن که بر جماعت یهود

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٢٠ ـ ١٠٢٩، كتاب هوشع.

۲. سورة صف، آية ٨.

٣. خداوند آن را از جميع حوادث مصون و محفوظ بدارد.

ایضاً حجّتی گردد شافی و دلیلی گردد وافی ، و تمام این سه فصل از وحی کودک به سه قسم بیان شده:

قسم اوّل از الف شروع شده به ترتیب حروف ابجد، و قسم دوم از تاء قَرَشت که کلمهٔ آخر ابجد است [شروع شده]، و قسم سوم عکس ثانی.

اما قسم اؤل در حرف الف فرموده:

#### حرف الف

#### אָתיא אוֹטְן א מפתא מזעזע בּיְרְיָתְ וֹבֵּיוֹ וֹנִימִיוֹ. וֹזֵיוֹ אֹזִזֹיִם הֵיְיוֹיָנוּ עַרְרָא הרמתא בְיַר בֶנְי אַמתא פֹתַנוֹ שִׁי וֹזִיוֹ שִׁי וֹזִיוֹ

یعنی: بعد از این بیاید امّت و گروهی که متزلزل سازند عالم را و کرده شود خرابی ها و خاموشی ها به دست پسر کنیزک. در سابق از آیات تورات گذشت که هاجر والدهٔ ماجدهٔ حضرت اسماعیل بالنسبه به ساره و شوهرش جناب خلیل الرحمن علیه و علی ذریّته الطاهرة آلاف التحیّة والسلام - کنیز خوانده شده و در این جا این و حی را هم به اصطلاح تورات فرموده است در فقرهٔ «بِیَدْ بِنْ آمتا» و فقرهٔ اوّل که خبر از آمدن گروه و امّت داده مراد امّت مرحومهٔ پیغمبر آخر الزمان - علیه و آله صلوات الله الملك المنّان - می باشد.

و فقرهٔ دوم که فرموده: «متزلزل سازند عالم را» مراد همان رُعب و ترسی بوده که أز جناب ختمی مآب و لشکر و اصحابش در دلهای خلایق به هم رسید که با قلت جمعیتشان غالباً غلبه می نمودند بر جماعت کثیره از لشکرها چنان که از این معنی در قرآن خداوند سبحان اشاره فرموده که: ﴿ كُم مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَت فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذِنِ اللّهِ ﴾ ا

١. سورة بقره. آية ٢۴٩.

یعنی: چه بسیار که لشکر قلیلی که غالب شده اند مر لشکر بسیاری را به اذن باری تعالی؛ چنان که در کتب تواریخ و سیر و اخبار مشحون است از غزوات جناب ختمی مآب و بعد از آن جناب از فتوحات اصحاب آن جناب با لشکر قلیلی از اعراب بادیه و غلبه ایشان بر سلاطین روی زمین از قبیل قیاصره و اکاسره و غیرهما و این غلبه از بدیهیات اولیهٔ هر ذی شعوری است که نبوده بجز از باطن شرع و دین مبین مستحکم سید المرسلین و تأییدات و تسدیدات اله العالمین، فالحمد لله ربّ العالمین.

و فقرهٔ ثالثه که فرموده: «و کرده شود خرابی ها» مراد خراب شدن قلاع خیبر و سایر شهرهایی [است] که از یهود و نصارا و مجوس در اطراف مدینهٔ طیبه و مکهٔ معظمه و غیرهما بواسطهٔ فتوحاتی [خراب شده] که اوّلاً در زمان آن حضرت واقع شده و ثانیاً در زمان خلفای راشدین آن حضرت ـسلام الله علیه.

و مراد از فقرهٔ جهارم که فرمود: «و خاموشی ها به دست پسر کنیزک» ممکن است که اوّلاً خاموش شدن آتشکدهٔ فارس [باشد] که محلّ پرستیدن جماعت آتش پرست بوده به ولادت باسعادت آن حضرت و ثانیاً خاموش شدن آتشهای محاربه و مجادله و معارکه [باشد] که در زمان جاهلیّت در میان اعراب بوده که همیشه در آن زمان آتش حرب در آنها مشتعل بوده و بواسطهٔ استیلای آن حضرت آن آتشهای محاربهٔ تاخت و تاز بی جا از میان ایشان برداشته شده، و شاهد بر این مدّعا حکایات منقوله از طوایف بهود و کفار قریش معروف و مشهور و در اغلب کتب تواریخ و سیّر مسطور است.

و ممکن است که مراد از خاموشی ها چون به لفظ جمع فرموده ، این معنی هم اراده شده باشد ـ یعنی : بواسطهٔ نور هدایت و ارشاد آن برگزیدهٔ ربّ العباد والبلاد آتشهای کفر و ضلالت و شرک و معاصی کبیره ، بلکه صغیره رفته رفته خاموش خواهد شد ، بلکه در معنی زبانیه های جهنم و آتشهای غضب خداوندی عزّ و علا در یوم المعاد بواسطهٔ شفاعت آن جناب و اولاد امجادش ان شاء الله تعالی خاموش خواهد شد ،

چنان که بر شفاعت کردن آن جناب و اولاد طیبین آن حضرت گذشته از آن که معتقد قاطبهٔ مسلمین است از کتب انبیای سلف ﷺ هم واضح و معلوم شده ؛ چنان که به بعضی از آنها سابقاً اشاره شد.

توضیح دیگر آن که: اوّلاً در فقرهٔ اولی که گفت: «از جابکند و حرکت دهد خلایق را» اشاره به این مطلب است که سابقاً از آیات مرقومات منقولات از تورات و سایر کتب انبیای بنی اسرائیل علی فهمیده شده بود ـاز آن که جناب ختمی مآب بعلاوه از پیغمبریش مبعوث بر کافّهٔ عباد بوده از جنّ و انس؛ چنان که بر این مدّعا شهادت می دهد کتاب مستطابش قرآن هم به قول خدای تعالی: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلّا کَافّهٔ می دهد کتاب مستطابش قرآن هم به قول خدای تعالی: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلّا کَافّهٔ لِلنّاسِ ﴾ ا؛ یعنی: نفرستادیم تو را ـ ای احمد! ـ مگر از برای کافّهٔ خلایق از جنّ و انس. و در حرف باء گفته:

#### حرف باء

#### 

توضیح این فقره آن که: چون لفظ دوم که کلمهٔ «وِنِشا» است ممکن است که به قاعدهٔ لغت عبری که موسی را موشه می گویند [و] اسماعیل را اشمعیل می خوانند و چون عبری با عربی مقارن اللفظ و المعنی می باشد، فلذا این کلمه ونسا فراه وش فرمودن می شود. مفاد این فقره آن است که: در اهل عالم فراموشی به هم می رساند

١.سورة سبأ، آية ٢٨.

از تمامی دنیا و زهد خواهد ورزید و زهد جناب ختمی مآب ـسلام الله علیه وآله محل انکار احدی نبوده و نیست و تشریع شریعت مطهرهٔ آن حضرت بنایش بر زهد در دنیا و ترکش می باشد، و ممکن است که به معنی خراب کردن و کندن باشد ـ چنان که بعضی از مفسرین چنین تفسیر و توضیح کرده اند.

بنابر این معنی موافق می شود با و حی اوّل و به این معنی مناسبت دارد فقر هٔ بعد که لفظ «حَردین کرشا جبّارین» می باشد - ؛ زیرا که لفظ حردین را چند معنی کرده اند : متحرّ ک شدن و جنبانیدن و ترسانیدن و از جاکندن ، و همچنین لفظ کرشا را معنی راندن و دور کردن نموده اند و [به] قرینهٔ لفظ «جبارین» با الفاظ سابقه همان معنای اوّل که در الف بود مستفاد می شود - که : پسر کنیزک همهٔ عالم را حرکت دهد و از مقام کفر و شرک و بت پرستی به ساحت قرب مبدأ رساند و خراب کند بنیاد کفر و ضلالت را و براندازد خود دنیا و اهلش را ، اگرچه اقارب و ارحام و خویشاوندان نزدیک آن حضرت بودند ، و بترساند به قوّت قلب خود و اصحاب و تابعینش همگی مخالفینش را حتی پادشاهان و جبّاران و ظالمان را و منهدم نماید خانهٔ جبّاران را و بشکند صولت را حتی پادشاهان و جبّاران و ظالمان را و منهدم نماید خانهٔ جبّاران را و بشکند صولت مرحومهٔ آن جناب به محل بروز و ظهور پیوست بنحوی که کسی را ممکن نمی شود انکار آنها .

و امّا حروف بعد از باء تاكلمهٔ لام به ابهام باقی مانده ، مگر حرف حاء حُطی که مراد از آن فقره نشانه از آوردن ابرهه فیل سفید و لشکر فیل سواران را از برای خراب کردن بیت الله الحرام [است] که مکهٔ معظمه بوده باشد در سال تولّد آن جناب و اطاعت ننمودن فیلان مر صاحبان خود را و به هلاکت رسیدن جمیع لشکر ابرهه به آمدن مرغهای ابابیل -چنان که از کتاب إقامة الشهود و محضرالشهود و سیف الأمّة نقل شده . ۱

١. منقول الرضائي، ص ٢٩٧؛ سيف الأُمّة وبرهان الملّة، ص ١٤٣٠.

#### وامّا حرف لام

### 

توضیح این فقره آن که: چون به مضمون آنچه که در کتب تواریخ و سیر مسطور است که بیتالله الاعظم مکه ـ زاد الله تعالی شرفه ـ که قبل از ولادت با سعادت جناب ختمی مآب خرابه مانده بود ـ به این معنی که از تردد خلایق بازمانده بود و وقفه ای در آمد و شد خلایق به محج بیتالله الحرام به هم رسیده بود ـ از طول زمان فترت و طغیان بت پرستان و قوّت سلاطین و جبّارین روی زمین و به همین حالت بود تا سی و پنج سال بعد از تولّد جناب ختمی مآب به و پنج سال قبل از بعثت آن حضرت آبادان گشت و آمد و شد خلایق از حاج از اطراف زمین زیاد گردید و در این حرف لام خبر داده از نشانه دیگر آن حضرت، پس در این فقره فرموده از برای شکسته شدن آن در که بسته شده باشد از آمدن به رسیدن به آن مکان ـ یعنی: کعبهٔ معظمه که محل آمد و شد خلایق نبوده ـ بو اسطهٔ آمدن پادشاه آبادان خواهد گردید.

چنان که از آمدن همین پادشاه حضرت دانیال نبی هم در مقام تعبیر خواب بختنصر در کتاب خود در فصل دوم در آیهٔ چهل و چهارم خبر داده به لفظ «دی مِلخیایاقیم» - چنان که قبلاً شرح داده شد در بهرهٔ پنجم از بخش دوازدهم همین جزء

از کتاب او در کتب انبیا هم از پیغمبر به پادشاه بسیار تعبیر شده و تعبیر از نبوّت به سلطنت و از نبی به سلطان مراد سلطنت حقیقی خدایی است بر خلق و معنای آن هم واضح و روشن است. بعید به نظر نیاید.

#### وامًا حرف ميم

یعنی: محمد ﷺ بزرگ و صاحب اختیار، چوب درخت برازندهٔ خواهش کرده شده، که نابو د کند بوده را و فرو نشاند آتش را و خودش بوده باشد جمله و کل.

ظاهراً این فقرهٔ عبارت «محمدکایا» یا بقیهٔ حرف وحی لام است که «یبصمح ملکا محمدکایا» باشد \_ یعنی : بروید پادشاه که نام او محمد باشد \_ و لفظ کایا [که] عربی آن که به کهیا و عبری آن کهوا می باشد به معنی بزرگ و صاحب اقتدار است، و یا آن که به ترتیب بعد از وحی حرف لام ابتدا به این حرف میم شده. به هر تقدیر مفاد این دو وحی همان است که ذکر شد و لفظ «أغا» به الف اول و عین دوم به معنی درخت و چوب آمده است \_ چنان که تعبیر از مرد نیک و با صلاح و تقوا را به درخت و چوب در تودات در سفر اعداد، فصل سیزدهم، آیهٔ بیستم فرموده که: ببین که زمین چیست؟ ثمین یا لاغر.

الله بي الماله الماله

۱. ر.ک: جزء ۴. صفحهٔ ۱۷۳.

یعنی: درختها در آن هست. ۱

و لفظ «بایا» به معنی برازنده و لفظ «دیبطمّع» به معنی خواهش کرده شده. مفادش آن که محمّد از شجرهٔ طیّبهٔ رسالت خواهد بود که صاحب مقام و مرتبهٔ بزرگ می شود به قسمی که تمنّای مرتبه و مقام بلند و پایهٔ ارجمندش را همه کس آرزو خواهد نمود. و ممکن است لفظ «دیبطمّع هَویًا» به معنای «فرو نشاند» بوده باشد ـ یعنی: آتشهایی که در میان طوایف اعراب و اختلافاتی که در میان ملل و ادیان بوده همگی را خاموش فرماید و اصلاح دهد و اختلافات ادیان و ملل باطله را به قوّت شریعت مطهّرهٔ خود برطرف کند.

و ممکن است که به معنی «نابود کند بود را» بود ـ یعنی: جمیع داعیان از اهل کفر و شرک و بت پرستی را که مردم را به سوی خود دعوت می نمودند و مایهٔ اغوای خلایق بودند همگی را مأیوس می فرماید از عمل شنیع خود و از طمع در اغوای خلایق ایشان را می اندازد و همچنین هر سرکش و طاغی و یاغی از دین و آیین خدای تعالی را اگرچه سلطان هم بوده باشد نابودش کند بنحوی که دست طمع از زندگی و زندگانی خود بر می دارد.

و فقرهٔ كلمهٔ «ويهيه كليليا» اگر لفظ «كليليا» را به معناى كل توضيح نماييم - چنان كه جمعى از مفسّرين كرده اند -، معنى آن چنين است كه: وجود آن حضرت اصل اصيل و كلّ في الكلّ خواهد گرديد - چنان كه معناى خاتميّت و پيغمبريش بركافّه عباد همان است -، و هرگاه از كليل و اكليل كه به معنى تاج است بگوييم، ايضاً مناسبت دارد به اين معنى سيّد المرسلين و افضل الاوّلين والآخرين و اكمل السابقين واللاحقين و تاج البكائين و سراج الموحّدين و ساير القاب آن جناب عليه وآله صلوات الله الملك الوهّاب -، و ممكن است كه اين لفظ «كليليا» از كلاله به معنى كلّ صلوات الله الملك الوهّاب -، و ممكن است كه اين لفظ «كليليا» از كلاله به معنى كلّ حداوند حديّت به زبان وحى القا فرموده است بر آن طفل معصوم اين نشانه ديگر را از حضرت ختمى مرتبت كه بو اسطه بغض و عداوتى كه اسرائيليان و يهود با آن جناب دارند آن

١. كتاب مقدّس، ص ١٧٤، تورات، سِفر اعداد، باب ١٣.

جناب باری می باشد بر دوش ایشان ، و الحق به همان قسم هم بوده و آن جناب به همهٔ این معانی متّصف بوده. حتّی معنایی که به تأییدات ربّانی و توفیقات سبحانی از لفظ «کلیلیا» استنباط شده مناسبت با لفظ و حالات اسرائیلیان داشته و دارد.

و این وحی حرف میم که بالصراحه تعبیر به لفظ مبارک و اسم سامی و نام نامی آن حضرت به شده که در اوّل وحی فرموده: «محمّد کایا» موافق است با آیهٔ کتاب هوشع که گفته است: «محمّد لکثیام». نهایت آن که در آن آیه هوشع فرموده که: محمّد هرآینه جزیه گیر است و از طلا و نقرهٔ شما خواهد گرفت ـ چنان که در بهرهٔ چهارم از بخش دوازدهم در این جزء از کتاب شرح داده شد بروجه تفصیل.

#### وامّا حرف نون

چون در حرف سابق تصریح به مدح و ستایش آن حضرت ـسلام الله علیه وآله ـ نبود و ممکن بود قائلی بگوید که: این انباآت تصریح به توصیف و مدح آن حضرت نیست، فلذا در این وحی که حرف نون است تصریح به مدح آن حضرت شده است؛ به علّت آن که فرموده که: روشن کند چون برسد و بنشاند در زمین و دینشان قیامت برساند، و کُنندهٔ جنگ باشد، و باشد از سفال، و از گل برآمده باشد.

توضیح آن که: چون عالم را تاریکی کفر و شرک و سایر معاصی ـاز قتل و غارب

و تاخت و تاز طوایف اعراب در زمان جاهلیّت به یکدیگر و غیر اینها فراگرفته بود و از یُمن قدوم شریف آن حضرت عالم را خداوند جبّار به انوار مقدّسهٔ ارشادات و هدایات و انباآت آن حضرت و تابعینش منور و روشن فرمود و این انباآتی که در این فقره از وحی کودک است مطابق است با انباآتی که در کتاب شعبای پیغبر در فصل چهل و دوم بیان شده که فرموده: تو را عهد و نور امّتها خواهم گردانید، او فقرهٔ عبارت بعد دوم بیان شده که فرموده: تو را عهد و نور امّتها خواهم گردانید، او فقرهٔ عبارت بعد که فرموده بود که: دینشان به قیامت برساند یعنی: دینش تا نفخهٔ صور که نشان قیامت است می رسد، و این انبائی که در این وحی شده مطابق است ایضاً با انباآتی که در کتاب دانبال نبی فرموده، در فصل هشتم، آیهٔ هجدهم: و امّا مقدّسین خدای تعالی مملکت را خواهند گرفت و به مملکت تا به ابدالاً باد ملک خواهند شد، آپس هر یک از این دو انباء کودک با انباء دانبال نبی مصدّق یکدیگر می باشند و مفاد هر دو ابدی بودن دین و آیین جناب سیّدالمرسلین و خاتم النبیّین است.

و فقرهٔ بعد که فرموده در این دحی کودک که: کنندهٔ جنگ باشد موافق است با آنچه دانیال نبی ﷺ در کتاب خود در فصل دوم ، آیهٔ چهل و چهارم [فرموده]؛ زیراکه فرموده دانیال نبی: «تدن و تأسف» یعنی: تمامی مملکت را سحق و مغلوب خواهد کرد ی و در آخر آیه اشاره به ابدی بودن دین و آیین شریعت مطهّرهٔ آن حضرت نموده و در فصل هفتم ، آیهٔ هجدهم ، دانیال نبی فرموده:

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۲۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۴۲.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۱، کتاب دانیال، باب ۷.

٣. سحق: كوفتن ، ساييدن ، نرم كردن ، ريز ريز كردن ، هلاك كردن .

۴. کتاب مقدّس، ص ۱۰۰۳، کتاب دانیال، باب ۲.

و امًا فقره « حَسَف طينًا دامِلطًا » اگرچه بعضى از علماى بنى اسرائيل از اين فقره از مستبصرين و غيرهم همچنان تفسير و توضيح كردهاند كه آن حضرت از ميان عرب مبعوث به رسالت گردیده و اعراب هم در جنب سایرین به منزلهٔ سوفال و گل بودهاند -به علّت آن که صاحب دولت و سلطنتی نبودهاند قبل از بعثت آن سرور - و از سلاطین روی زمین محسوب نمی شدند، فلذا ایشان را در این مقام و در مقام تعبیر خواب بخت النُّصِّر دانيال نبي تعبير به سوفال فرموده ـ چنان كه قبل از اين در اخبار دانيال شرح داده شد ـ.، ولي اين احقرالعلماء والسادات كه مؤلّف ثاني اين كتاب إقامة الشهود في رد اليهود مي باشم در اين مقام توضيح اين كلام وحي كودك را بنحوي ملهم ٢ گردیدم که به صفحهٔ این اوراق نگارش نمایم که مناسبتش به صفات حمیدهٔ آن سرور بيشتر و به مذاق جماعت اعراب هم بهتر بوده باشد و بيان آن توضيح آن كه: چون نسب أن حضرت ـ سلام الله عليه و آله ـ به جناب خليل الرحمن و او به نوح نجي و نوح نجي به جناب آدم صفي الله ﷺ ميرسد و در كتب اخبار و تواريخ و سير مسطور است و همیشه در اصلاب شامخه و ارحام مطهره بودند و هرگز نه در عالم اصلاب آبای طاهرین و نه در عالم ارحام امّهات طاهرات و نه در عرصهٔ تكليف و عالم ظاهر دامن وجود ذى جو دشان آلايش به زنگ كفر و شرك و بت پرستى ـ بلكه ملؤث به نجاسات معاصى ـ

۱. ملکوت او ملکوت جاودانی است و جمیع ممالک او را عبادت و اطاعت خواهند نمود [ر.ک:کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۲،کتاب دانیال، باب ۷، آیهٔ ۲۷].

٢. مُلهَم: الهام شده ، كسى كه امرى به او الهام يا تلقين شده .

نشده بود و خسف و طین بودنش به عالم ظاهر بشریّت از طینت طیّبهٔ طاهرهٔ آبای طاهرین بوده، مخلوط به نار و آتش کفر و شرک و معاصی به هیچ وجه من الوجوه نشده.

و ممکن است که این فقره را به نحو دیگر توضیح نماییم و بگوییم که: چون آن برگزیدهٔ خداوند بی چون بواسطهٔ بودنش به اعلا درجهٔ کمال حسن خلق و تواضع و فروتنی و زبان مقال آن حضرت بدین گونه کلمات گویا بود که: إنّی مسکین جالس مسکیناً، و همیشهٔ اوقات با فقرا و خاکنشینان می نشستند و خود را در مقام خفض جناح و همراهی با فقرا و مساکین و تابعین خود با خاک یکسان می فرمودند [در وصف آن جناب چنین فرموده] و شاهد بر صدق مدّعای ما فرمایش خدای تعالی است در قرآن مجید که در وصف خلق شریف آن بزرگوار او را مخاطب به خطاب: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِیم ﴾ فرموده.

و ممکن است که مراد از این جملهٔ «حَسَف طبنا» در این جا و تعبیر خوابی که دانیال برای بخت النُّصَّر بن را در عالم رؤیا دیده بود به هیئت غریبی که سر و گردنش از طلا و دستها و سینه و شکمش از نقره و پاهایش تا به ساق از مس و ساق و پاهایش تا سر انگشتان از آهن و سوفال بود و دانیال در تعبیر پاهایش که مرکب از آهن و سوفال بوده فرموده بود که: پادشاهان چهارمین مرکباند از دو فقره. بعضی به مثل آهن سخت و بعضی به مثل سوفال ضعیف و آن سوفال به عرب تعبیر شده بود و اسمی از آهن نبرده بجز آن که فرموده بود که: این دو نوع سلطان قوی و ضعیف با هم مخلوط نخواهند شد ـ چنان که آهن و سوفال با هم مخلوط نمی شود.

در این مقام آنچه به نظر احقر میرسد آن است که چون سلطنتی از اعراب پیش از ولادت حضرت ختمی مرتبت ﷺ معروف نبوده و نیست و دانیال که پیغمبر خدا بوده

۱. خفض جَناح: وقار و آرامي ، تواضع و فروتني .

٢. سوره قلم ، آيه ٢.

دروغ نمی گفته، پس ناچار سلطنت تعبیر به سوفال در آن زمان باید سلطنت سلاطین رومی باشد، به قرینهٔ آن که معاصرین قیاصره در آن وقت سلاطین اکاسره یه به سرونه معاصرین قیاصره در آن وقت سلاطین اکاسره یه به سلاطین مجوس عجم یه بودهاند که در مقابل رومی ها مانند آهن اقوا بودند و هنگام محاربه و مجادله رومیان مغلوب عجم می شدند تازمان بعثت حضرت محتمی مرتبت پس بنابراین تعبیر کردن اعراب را به سوفال مطابقه دارد عبارت وحی کودک و تعبیر دانیال با سلاطین روم که به منزله احکشف طبنا ، بودند در مقابل سلاطین اکاسره عجم که اصحاب پیغمبر خاتم بواسطه تعصب عربیت خود و هم جنس بودن با اهل دوم بلکه در معنی رومی خوانده می شدند؛ زیرا که مکه و مدینه و توابع آنها از مغلوبیت سلطان روم و غلبه سلطان عجم بر آنها اظهار داننگی می کردند و از خدا مغلوبیت سلطان روم و غلبه سلطان عجم بر آنها اظهار داننگی می کردند و از خدا درخواست می نمودند که روم بر عجم غالب شود، تا این که بواسطه خاتم الانبیاء می نوید الهی به ایشان داده شد و آبه شریفه : ﴿ الم \* غُلِیتِ الزُّومُ \* فی آفتی الأرفی قهم بن بوید الهی به ایشان داده شد و آبه شریفه : ﴿ الم \* غُلِیتِ الزُّومُ \* فی آفتی الأرفی قهم بن بوعجم غالب شدند.

پس بنا بر این توضیح و تفسیر در موضوع این جمله از وحی کودک و کلام دانیال تعبیر کردن اعراب را به سوفال و گل که آن برگزیدهٔ خداوند متعال در میان ایشان بود و مبعوث به رسالت گردید کسری و نقصی بر طوایف اعراب هم وارد نیامده و به هیچ وجه دلالت بر مذمّت کردن دانیال و کودک ایشان را نمی کند، بلکه مراد همان جهت اضعفیّت سلطنت رومی که قیاصره بودند قبل از بعثت از سلطنت عجم که اکاسره بودند بوده است (این توجیه اخیر از مؤلف ثانی اقامة الشهوداست). آ

۱.سورة روم. آية ١٣٠١.

٢. منقول الرضائي، ص ٢٠٥\_٢٠٧.

#### و امّا حرف سين

# ٥١٦ و ١٦١ إكران و المراب و المراب ال

یعنی: محکم فرماید سخن گفتن را و تسبیح نمودن را و برود و بپرد و بیرون آورد جان امیران را.

توضیح این وحی: اوّلاً فرموده که: محکم کند سخن را؛ یعنی: در مقام تکلّم فرمودن آن جناب به این نحو میباشد که معدن فصاحت و بلاغت بوده باشد و کلام را چنان متقن و با معانی بسیار در کمال اختصار آن بزرگوار می فرماید که هیچ یک از فصحا و بلغا به حسب فصاحت و بلاغت نتوانند بر او ایرادی بگیرند و صاحب کلمات جامعه بوده باشد ـ چنان که این صفت فصاحت و بلاغت از آن حضرت و اوصیای مرضیّین آن جناب معروف و مشهور است ـ و از همین جهت است که خداوند منّان قرآن را که افصح از جمیع کتب سماویّه میباشد بر آن حضرت نازل فرموده و خود آن حضرت فرموده: أنا أفصح العرب والعجم، او ایضاً در آن وحی مبارک به این جمله معطوف داشته است فقرهٔ بعد از آن را و فرموده: و مستحکم فرماید تحمید پروردگار مجید و تنزیه و تقدیس و تسبیح را. اشاره است به نمازهای بنجگانهٔ یومیّهای که در شریعت مطهّرهٔ خود تشریع فرموده و آن را رکن رکین دین خود قرار داده.

١. ر. ك: عوالي اللآلي، ج ٢، ص ١٢٠. ح ١٩٣؛ كشف الخفاء، ج ٢، ص ٢١٧.

و امًا جملهٔ بعد که فرموده: او برود و ببرد » کنایه از معراج رفتن آن حضرت است - چنان که در آیه ای که سابقاً از کتاب هوشع نبی نقل کردیم اشعار بر ایس علامت که معراج رفتن آن جناب باشد شد و در این جا هم اشارهٔ اجمالیّه ای بشود سزاوار است. شاهد بر صدق معراج رفتن آن حضرت بسیار است و از آن جمله می گوییم که: خداوند متعال از برای آسمانها درهایی قرار داده و بعلاوه از آن که در قرآن تصریح به آن شده است در تورات و کتب بنی اسرائیل هم به این معنی تصریح فرموده اند و خبر داده اند که درب آسمانها از بیت المقدس می باشد که به لسان قرآن مسجد اقصی نامیده شده و چون خدای یگانه می دانست که به بنی اسرائیل در کتابهای آسمانی فهمانیده بود که درهای مسان از مکان شریف بیت المقدس که مسجد اقصی باشد بوده و هست - چنان که در تورات در سفر تکوین در باب بیست و هشتم در آیهٔ هفدهم از زبان حضرت یعقوب فرموده:

וְירָא וְיאַמֵר מֵה יוֹרָה תַּמְם מּהּ בַּיְיֵלוֹ בְּיֵצְׁיֹּלִ בִּיּלְוֹ בִּיְצִׁיֹּלִוֹ בִּיְּלְוֹיִם בִּיּת הַנְיֹּה אָיִין זְהְ כִי אָנִם בִית אָלְהִים הַנְיֹּה שִׁעִר הַשִּׁמֵיִם בְּיָה שִׁער הַשִּׁמֵיִם בְּיָה שֹׁבִי בֹּה בַּיֹּוֹ בִיּיִם

یعنی: یعقوب نبی ترسید. گفت: این چه مکان ترسناک است؟ این نیست مگر [خانهٔ خدا و این است] دروازهٔ آسمان. ۱

چون آن حضرت در خواب دیده بود که در همان مکان شریف نردبانی گذاشته شده است و ملائکه به آن نردبان بالا میروند و به پایین می آیند و صعود و نزول ملائکه

۱. کتاب مقدّس، ص ۳۲، تورات، سفر پیدایش، باب ۲۸.

بدان که خدا اینچنین تعبیر را نفرموده مگر از برای آن که پیغمبرش را تکذیب نکنند جماعت یهود. آن کسانی از ایشان که می دانستند و خوانده بودند در کتب آسمانی که در های آسمان از بیت المقدس که مسجد اقصی است گشوده می شود.

پس بنابراین هرگاه فرموده بود که: از مسجدالحرام مرا بالا بردند، هرآینه آن کسانی که می دانستند که در های آسمان از مسجد اقصی گشوده می شود ممکن بود که تکذیبش نمایند ـ چنان که همان جماعت که می دانستند از یهود نشان صدق گفتار آن حضرت را، ابتداء ایشان تکذیبش کردند و گفتند که: محمّد این گونه سخنان را از روی ترس از دشمنان می گوید که مردم احتمال دهند که او راست می گوید تا هرگاه از نظرها پنهان شود کسی به جستجوی او بر نیاید و بگویند: شاید به آسمانها بالا رفته است.

و نیز داستان اخبار از معراج رفتن آن جناب را هوشع پیغمبر در کتاب خود خبر داده \_ چنان که قبلاً شرح داده شد \_ و ظاهر این جمله از وحی کودک با جملهٔ وحی یوشع مصدق یکدیگرند \_ کما این که در فقرهٔ اولی هم در مقام استحکام کلام با آنچه که صفنیای پیغمبر در باب سیزدهم از کتاب خود در آیهٔ نهم که گفته است: «به ایشان لبهای پاکیزه می دهم و سخن خود را در دهانش می گذارم " مصدق یکدیگرند.

١. سُلُّم: نردبان. ٢. سورة اسراء، آية ١.

۳. در آن زمان زبان پاک به امّتها باز خواهم داد تا جمیع ایشان اسم یهوه را بخوانند [کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۱، کتاب صفنیای نبی، باب ۳].

و فقرهٔ اخیر که فرموده: و بیرون آورد جان امیران را، پس ایس معنی نیز در آن حضرت بوده که بسا امیران و سرهنگان و بزرگان از عرب و عجم را از کفّار قریش و بت پرستان و یهود خیبر و غیر خیبر را به هلاکت رسانیدند از قبیل عمرو و عنتر و حارث خیبری در جنگ خیبر و شیبه و عتبه و خالد و عمرو بن عبدود در جنگ بدر و حنین و خندق به شمشیر بران خلیفه و جانشین و داماد و برادر و پسر عمش امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب پید.

#### و امّا حرف عين

یعنی: نیست و نابود کند بت را و براندازد از روی زمین و بیندازد از عزّت عزیزان را و باطل کند هر بدعت در هر دین را و آن جناب سلطنت نماید آسمان را. این است معنی اجمالی این وحی و امّا معنی تفصیلی و توضیح آن این است که:

اوُلاً گفته است: عَفَاعُزُا به ضمّ عین و تشدید «زا». اسم بت بزرگ مشرکین قریش بوده ـ چنان که در قرآن هم نام عُزَا به این معنی ذکر شده. «وَعَفا» به معنای اندراس و کهنه نمودن و هلاک و نابود کردن است ـ چنان که در مجمع البحرین فرموده: عفی علی قبره: محی أثَرَه، وعفّت الدار: غَطّاها التراب، فاندرست؛ یعنی: کهنه گردید آثار آن خانه تا آن که چنان خراب گردید که از آن اثری باقی نماند. پس بنا بر این جمله از وحی کودک

١. مجمع البحرين، ج ٣، ص ٢١١.

معنایش این است که: مندرس می کند - یعنی: محمد ﷺ - آثار بت بزرگ ایشان را که عُزّا باشد، بلکه جمیع بتها را، بلکه بت پرستی و بت پرستان را - چنان که همین طور هم شد. بعد از فتح مکّه آن جناب امیرالمؤمنین علی ﷺ را امر فرمود که پای مبارک خود را بر شانهٔ آن حضرت بگذارد و بالا رود و داخل کعبهٔ معظمه شود و بتهایی که در آن جا داشتند که بزرگ تر از آنها که سه بت بزرگ ایشان بود که عبارت باشد از لات و مّناه و عُزّا همهٔ آنها را بشکند و بیرون اندازد و آن حضرت هم همین کار را کرد.

و امّا مراد از جملهٔ سوم این وحی که گفته است: « وَوْبَاطِلا کُوزْا» یعنی: و باطل کند آن جناب هر بدعتی و تازه ای را که در زمان جاهلیّت بوده ، بلکه دینش ناسخ همهٔ دینها و ملّتها و شریعتهای امّتهای گذشته خواهد شد و نوعاً همهٔ دینهای باطله را از میان خواهد برد مگر آنچه را که خداوند از شرایع سابقه امضا بفرماید.

و امّا جملهٔ چهارم از وحی که گفته است: « ودې شَلْطَتْ شِمَيا وکزا» يعنی: به يک چشم به هم زدن آن حضرت به رفتن به آسمان و سير عوالم ملکوت و لاهوت از عالم ناسوت استيلا و سلطنت به هم مي رساند، و اين اشاره است به معراج رفتن آن حضرت بابدن عنصري - چنان که از بعضي از کتب عهد عتيق قبلاً اين معني اشاره شد و بعد از اين هم نيز از کتب عهدين اشاره خواهم کرد، إن شاء الله تعالى بعونه و توفيقه .

#### حرف فاء

يعنى: جناب ختمى مآب على از طايفهٔ اعراب است كه به زبان عبريان خسف و كِل

بوده اند. بیرون می آید \_ چنان که قبلاً از کتاب دانیال نقل شد و همچنین در حرف نون \_ و بزرگ و با شوکت فرماید فرزندان بت پرستان را و نشانهٔ کتابش قول بالای قول و حکم بالای حکم است \_ یعنی : کتابش بتدریج بر او نازل شود ؛ چنان که در کتاب شعیا هم تصریح شده و در اخبار شعیا از پیش گذشت. ا

و مراد از جملهٔ « هُواه کُولپِکُو بِبواه » بنا بر آنچه از بعضی از کتب سابقین یهو د مفهوم می شود و صاحب إقامة الشهودهم تصریح کرده کنایه است از خاصیت و نشانهٔ دیگر قرآن که خواندن آن موجب فرح و انبساط و شرح صدر و برآمدن حاجات است و احترامش موجب زیادتی دولت و مکنت است.

#### حرف صاد

یعنی: و درنگ نموده و ماه منشق گردید و اطاعت نمود آن حضرت را و شنید امر آن جناب را و از محل خود به سرعت آمد و سلام کرد و در گریبان آن جناب داخل شد و به سرعت بیرون آمد و به محل خود برگشت. این جملات اشاره است به معجزهٔ شق القمر و ممکن است که کنایه از رد شمس باشد به امر آن حضرت برای خلیفه و وصیش حضرت امیرالمؤمنین علی .

۱. ر.ک: جزء ۴، صفحهٔ ۶۸\_۶۹.

٢. منقول الرضائي، ص ٣١٥.

#### حرف قاف

#### הַאְמָא גוּרָא לְאַרִיְא וְרִידְא ישׁט צינו צינו בְיְאוּ וְמִית נַדְא דִיצְמַח גַדִּירְא יַבֹּיהְיֵּ בַּנֹ בִּיאָיִ בֹּח בִּיהְיָּלּ יַבֹּיהְיֵּ בַּנֹ בִּיאָיִ בַּיּהְיָּלּ

قاما کُودا: اسم بروج یا ستاره هاست، و جملهٔ « لِاَرْیا کِربِدا و ومبِتْ مَدا» کنایه از درازاکشیده شدن است، و جملهٔ «دبیصمَح جِدیرا» کنایه از روییدن پرچین کننده است و توضیح این فقرات جمعاً آن که بتهایی که به هیئت ستارگان و یا بروج بوده به آمدن حضرت ختمی مرتبت علیه همهٔ آنها را مانند چهارپایان به طویله خواهند برد و شاید مراد از طویله بردنشان کمال ذلّت آنها باشد ـ چنان که متبادر است که هرگاه بخواهند کسی را ذلّت و خواری دهند، می گویند: او را باید به طویله برد و جملهٔ بعد که « یبصمح جدیرا» باشد یعنی: بروید به سوی آن کسی که سزاوار همهٔ کمالات بوده باشد ـ چنان که از پیش گفته شد که: در کتاب دانیال « و وییوم مُون یاقیم مَلِکا» به همین معنی تفسیر شده و هر دو عبارت در آن کتاب و در ایس و حی همین معنی را می فهماند که مراد روییدن پادشاهی باشد که لیاقت سلطنت ابدی داشته باشد.

و اگر فقرهٔ آخر که کلمهٔ «جدیرا» است به معنای پرچین کننده باشد - چنان که صاحب کتاب منقول الرضائی ترجمه کرده ۱ - ، معنایش این است که : آن جناب مستحکم کننده می باشد بنیان توحید و خداشناسی و خداپرستی را و اصلاح کننده خواهد بود

١. منقول الرضائي، ص ٣١٨.

ناهمواری هایی راکه در راه بندگی کردن بواسطهٔ طول زمان فترت به هم رسیده ـ چنان که همین طور هم شد.

پس همهٔ این صفات در حقّ آن جناب به راستی و درستی باشد.

## حرفراء المرام لحدان المرام لمرام المرام ال

توضيح اين كلمات چنين است:

کلمهٔ «رام» یعنی: خدای افراشته - چنان که می گویند: رام عَل کُل رامیم؛ یعنی: خدای تعالی بلند است بر همهٔ بلندی ها و در این مقام به قرینهٔ فقرات بعد کنایه است از برتری خاتم الانبیاء به بر جمیع پیغمبران و بلند مرتبه تر بودن آن جناب از همهٔ پیشینیان و پسینیان.

و امّا جملهٔ بعد كلمهٔ «بَشِيتًاغًاه» كنايه از متوّج بودن آن حضرت است به تاج سلطنت خدايي و خاتم الانبياء بودن.

و جملهٔ «لِبُوشِياه كِتَلكاه» كنايه است از بسيار سفيد بودن جامه. كنايه از نوراني بودن آن حضرت بنحوى كه نور به منزلهٔ لباس او را پوشانيده باشد.

و جملهٔ «مُخِبّد شِغاغاه» یعنی: سنگین کننده باشد گناهان امّت را در اثر ظلمها و جورها و اذیّتها و آزارهایی که به آن حضرت و ذریّهٔ طیبین و طاهرین او و شیعیان و دوستان آنها وارد میکنند. پس معنای این جمله چنین می شود که: اشقیای امّتش بر همان شقاوت خود خواهند مرد، بواسطهٔ همان شقاوتی که اختیار کرده و میکنند.

#### حرف شين

از کلمهٔ «شِبُویا» تاکلمهٔ «طٰابا» معنایش این است که: اسیر میکند آن حضرت ﷺ اسیر کردنی در ساعت خوب.

و مراد از اسیر کردن در ساعت خوب همان کیفیّت جنگ بدر است که بواسطهٔ نصرت ملائکه هفتاد نفر از رؤسای قریش و سایر طوایف را لشکر آن حضرت به کمال سهولت اسیر نمودند و خوب بودن ساعت بواسطهٔ نزول ملائکهٔ نصر بر آن حضرت بوده و در جملهٔ آخر که گفته است: «عَلْ بُوخرا حَبِیا» کنایه و اشاره است به آن وعدهای که خدای تعالی دربارهٔ حضرت اسماعیل به ابراهیم خلیل ایش داده که فرموده بود: ذرّیهٔ او را برکت دهد و یاری فرماید.

و در جملهٔ وُسطى كه گفته است: « لاَرعا پِتيا وُورِهاباه دِعَبِدا تِشُوباه وِ يَرحِم» يعنى: آن اسير كردن در زمينى باشد كه وسيع و خوب بوده باشد. كنايه از همان جنگ بدر و حنين و احزاب است كه در مكان وسيع نيكو بوده. حرف تاء

תיתי של עד וְתיף פוּת תְשׁינְיה בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבּים בְּבּים בְּבִים בְּבְּבִים בְּבּים בְּבּים בְּבּיבִים בְּבּים בְּבּים בְּבּים בּיבּים בּיבים בּיבּים בּיבּים

یعنی: بیاید ساعتی که قوی گردد فرج و بسیار شود نبوّت و مانند سیل پر کند همهٔ روی زمین را.

بدان که مصداق جملهٔ اولی که فرموده: «بیاید ساعتی که قوی گردد فرج » مصدّق آن است: کلام شعیای پیغمبر که در باب پنجاه و یکم کتاب خود در آیهٔ چهارم فرموده و آن آیه این است:

ا د الله الله الله الله المالة الما

یعنی: ای امّت من!گوش دهید و ای قوم من! به من متوجّه شوید، که شریعت از نزد من صادر خواهد شد و حکم را بر خلایق به جای نور و روشنی آرام خواهم

داد، او در آیهٔ پنجم همان باب نیز گفته:

## چېراد کېرې بېرې اېرون لاه، د کېرې د د کېرې د د د کېرې د د کېرې د د کېرې د د کېرې د د د کې د د د کې د د د کې د د کې د د کې د د کې د

یعنی: نزدیک است عدالت من و بیرون شود نجات و فرج من به ظهور می آید و بازوهایم اقوام را حکم خواهد نمود و جزایر منتظر من بوده و به بازوهایم اعتماد خواهند نمود. ۲ این دو آیه تقویت وحی کودک را کرده و وحی کودک هم تقویت گفتهٔ شعیا را کرده.

و امّا جملهٔ بعد که گفته است: «و بسیار شود نبوّت و مانند سیل پر کند همهٔ روی زمین را» اشاره است به دو علامت از علامات خاتم الانبیاء علیه و مقوّی آن است اخبار شعیای پیغمبر نیز در آیهٔ دهم از باب بیست و هشتم آن کتاب. ۳

پایان یافت آنچه که از قسمت اوّل وحی کودک فهمیده شده و آن را علمای یهود توانستهاند تفسیر کنند.

و امّا آنچه که از جمله های قسمت دوم وحی کودک تفسیر و فهمیده شده که از تاء قرشت ابتدا شده و به حرف فاء رسیده از این قرار است:

حرفِ تاء از قسمت دوم

תישבה תפארה וירבה לבורה גילי גילי ייליי לייליי יישתר אסירא יישתר אסירא יישתר אסירא

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۳۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۵۱.

۲. کتاب مقدّس، ص ۸۳۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۵۱، آیهٔ ۵.

۲. زیراکه حکم بر حکم و حکم بر حکم، قانون بر قانون و قانون بر قانون ، این جا اندکی و آن جا اندکی خواهد
 بود [کتاب مقدّس، ص ۸۰۸، کتاب اشعیای نبی، باب ۲۸].

یعنی: زیاد شود شرافت و بسیار گردد جبروت و گشو ده شود بندیان و اسیران. توضیح این وحی آن که: بواسطهٔ بعثت حضرت ختمی مر تبت زیاد می شود شرافت آن کسانی که ایمان می آورند، اگرچه او لاد یهود و نصارا و مجوس و غیر ایشان از مشرکین و کفّار باشند و بسیار می گردد جبروت ایشان و دارای ملک و دولت می شوند و این که گفته است: «گشوده شود بندیان و اسیران» مراد خلاصی محبوسان نفس و شیطان است که شیطان رجیم آنها را به دام خود درآورده و اسیر بند طغیان و عصیان و کفر و ضلالت نموده که آن حضرت به قوّه نفس و ارشاد و هدایت خود همهٔ تابعین خود را از قید اسیری نفس امّاره و شیطان مکّار خلاصی بخشد و در اصطلاح یهود ـ یعنی: علمای بنی اسرائیل ـ بسیار متداول است که از خاصیان و طاغیان و گرفتاران نفس امّاره و شیطان تعبیر به محبوس و بندی و اسیر می کنند عاصیان و طاغیان و گرفتاران نفس امّاره و شیطان تعبیر به محبوس و بندی و اسیر می کنند ـ چنان که یکی از علمای ایشان در کتاب خود که نفاشه بؤم ادیر نام دارد چنین نوشته:

إبري بروات المراد والمال المال الما

یعنی: چگونه عبادت نمایم خداوند خود را با آن که خود اسیر نفس امّاره و شیطان رجیم میباشم؟

پس در لغت اسرائیلیان اطلاق اسیر و زندانی بر پیروان شیاطین انسی و جنّی شده.

وامّا حرفِ شين از قسمت دوم عن الرب نن وج به إص بن به يرب برب بن الرب عقا الرب الرب الرب بن المثانة الرب بن المثنقا یعنی: شش نفر آرزومند به دشواری افتند بعد از دشواری و چسبیدگان به زحمت بیفتند. در توضیح این جمله صاحب اقامة الشهودگفته است که: ظاهراً مراد از آن شش نفر فرزندان جناب ولایت مآب امیرالمؤمنین علیه السلام -اند که در رکاب سعادت انتساب برادر خود حضرت سیّدالشهداء ﷺ [و در یاری امام خود و یاری دین خدا] به درجهٔ رفیعهٔ شهادت رسیدند که چهار نفر از ایشان از اُم البنین والدهٔ ماجدهٔ حضرت عبّاس ﷺ بوده اند و دو نفر دیگر [هم از یک مادر بودند] کوچک تر ابابکر بن علی بیست و یک ساله [قاتلش زاجر نامی] و بزرگ تر عمر بن علی بیست و پنج ساله بوده اند ...، و گفته است نیز که: ممکن است مراد از شش نفر آرزومند همان شش نفر اولاد پیغمبر و فاطمهٔ اطهر بوده باشند که حضرت سیّدالشهداء ﷺ و دو فرزند دلبندش حضرت علی اکبر و علی اصغر و سه پسران حضرت امام حسن ﷺ که احمد مکنا به ابی بکر و قاسم و عبدالله ﷺ باشند. او نراقی علیه الرحمة در کتاب سیف الأمّة بعد از احتمال اوّل که موافق است با قول صاحب اقامة الشهودگفته است: می تواند شد که مراد از شش نفر آرزومند حضرت امیرالمؤمنین و امام حسن و امام حسین و امام رضا و حسین شهید در فخ و زید بن علی باشند، والله اعلم. ا

و مراد از چسبیدگان آنهایی هستند که در بین راه مکّه و عراق و در شب عاشورا ملحق به لشکر آن بزرگوار شدند و به درجهٔ رفیعهٔ شهادت رسیدند.

#### و امّا حرفِ راء

از قسمت دوم وحي كودك:

١. منقول الرضائي، ص ٣٢٤\_٣٢٧.

٢. سيف الأُمّة و برهان الملّة ، ص ١٤٧ \_ ١٤٨.

یعنی: به سختی بیفتند و به عذاب افتند و کنده شوند و خرد شوند. توضیح این جمله:

رعطا یعنی: خرد شوند؛ یعنی: استخوانهای مردان ایشان در زیر سم ستوران به قسمی کوبیده و خرد شود مانند هریسه و هلیم که گوشت ایشان با اجزای دیگر مخلوط شود و استخوانهای بدنهای ایشان با گوشت هاشان ممزوج شود.

و میترطا: به معنای شکستن استخوان های زنان ایشان است که خود را سپر کودکان میکنند که دشمنان آنها را نزنند و آزار نکنند.

وناهٔ طا: به معنای شتاب کردن است که شتاب کردن هر یک از جوانان و اصحاب آن بزرگوار باشد برای شهادت و کشته شدن.

و خالصاه: به معنای کوبیده و هریسه گردیدن است که اشاره به تاختن اسبها باشد بر بدنهای ایشان.

#### و امّا حرفِ قاف

یعنی: به خنجر از قفا بریده شود کنار فرات در صحرا مانند امتحان کرده شده و گرفته بشود از او زفاف.

توضيح اين جملات اين است كه:

مراد از دو کلمهٔ «قفیطا» «میتعرفا» بریدن از قفا به خنجر است که آن شمشیر کوچک هندی است که آن را بُکده گویند.

و جملهٔ بعد ـ که عبارت است از « عَلْ يَدي سٰاده » ـ اشاره به بريدن دو دست است

و کلمهٔ «سافاه» به معنی کنار فرات است و مراد از کلمهٔ «کصورفاه» ظاهراً واقع شدن حادثه ها و تغییرات است در عالم که مشابه نفخهٔ صور و نمونهٔ قیامت باشد از قبیل وزیدن بادهای سخت و متزلزل شدن زمین و گرفتن آفتاب و بلند شدن صداها و امثال آن و مراد از چهار کلمهٔ آخر گرفتن زفاف و مبدّل شدن عروسی به عزاست و همهٔ این اخبار راجع به شهادت حضرت سیدالشهداء و کشته گردیدن آن حضرت و اصحاب با وفای او و بریده شدن سر آن بورگوار از قفا و جدا شدن دستها در صحرای کربلا در کنار فرات و مبدّل به عزا شدن عروسی قاسم و ظهور حوادث و قلب و انقلاب در عالم است در اثر این واقعهٔ جانگداز عالم سوز.

#### و امّا حرفِ صاد

# خدا بد بهروبد بنیرا، دوروبد الدوردد و بنیرا، دوروبد بنیرا، دوروبد دورو

یعنی: خیمه های رنگین که جای نشستن فرزندزادگان است سوخته شود و آشکارا شوند خویشان معروف که به ناز پرورده شده بودند و بالب تشنه کشته شوند. توضیح آن که: این جملات نیز اشاره است به واقعهٔ کربلا و آتش زدن خیمه ها و اسیر شدن زن ها و کودکان ناز پرورده و بالب تشنه کشتن اشقیا ایشان را.

بدان كه بعد از حرف صاد روى قاعده عكس بايد حرف فاء باشد و أن اين است:

#### 

جِ ١٦٠٥× بَجَوْساء

يعنى: يك دسته نفقه خورها و پامال شدهها و جوقه بندها و دعاكنها و شجره داده شدهها به شجره داده شدهها.

این وحی شاید اشاره باشد به آن که این کودک بعد از خبر دادن از وقایع کربلا و شهادت حضرت سیّدالشهداء بیان کرده است احوال کثیرالاختلال سلسلهٔ علیّهٔ علویّه و فاطمیّه از ذریّهٔ طیّبه را و کیفیّت سلوک مردم را با ایشان و سلوک ایشان با مردم. پس جملهٔ اولی که گفته است: «پیشاء پَرْفِساء» یعنی: بعد از این که خاک ماتم بر سر اهل عالم بیخته شد و سیّد دنیا و آخرت حسین بن علی پید در کربلا شهید شد، یک دسته از زنان و کودکان و کنیزان نفقه خور باقی ماندند که آثار گرسنگی ایشان را زنان اهل کوفه دیدند و فهمیدند و به حال آنها رقّت نموده، تصدّق برای ایشان آوردند و ایشان در کمال گرسنگی صدقات به حال آنها را نمی پذیرفتند و میگفتند: صدقه های شما بر ما حرام است.

و مراد از كلمهٔ « ونير مساء» اشاره به نهايت مظلوميت و پامال شدن آنهاست.

و جملهٔ بعد که گفته است: «مبت کیبساء و بهرساء مبتنبساء» ـ یعنی: جوقهبندها و دعاکنها ـ این جملات مناسب حال فقرای ذرّیهٔ آن سرور است که از هر شهر و قریه از آن زمان تا به حال بواسطهٔ ظلم بنی امیّه و بنی عبّاس کار ذرّیهٔ پیغمبر به جایی رسید که جوقه به جوقه و دسته به دسته از اوطان خود آواره و جلای وطن اختیار کنند و بعضی از تسرس در صحراها و بیابانها به عسرت و گرسنگی به سر برند و از ظلم و جور طاغیههای زمان خود بسا در زندانها بمانند و یاکشته شوند و بعضی بر در خانهها و حجره ها به گدایی افتند و بسا شود که برای اطمینان مردمان همین جماعت فقرای سادات به علامت آخری که در این وحی است ـ که گفته: و ومبتیّحساء بینه و ساه ؛ یعنی: شجره بندها به شجره بندها -

شجرهٔ معتبرهٔ خود را منتهی کرده و میکنند به شجرهٔ طیّبهٔ نبوّت و ولایت از برای آن که این امّت مرحومه به خاطر بیاورند فرمایش پیغمبر خود را که فرموده است: الصالحون شه والطالحون لی، او برای تقرّب به خدا و رسول به ایشان احسان و دستگیری کنند.

مؤلف ناچیز گوید: این توجیهی است که صاحب بداه ه الشهود فرموده و امّا نگارنده را چنین به نظر می رسد در معنای چند جملهٔ اخیر این وحی که: کلمات همت کیبناء و بهترساء مبتنبناء و میتیکساء بیکوساء باشد ـ مراد تفرقه و جدایی افتادن در میان ذریّهٔ رسول خدا این باشد، و مراد از دعاکن ها بعد از قضیهٔ کربلا حضرت زین العابدین علی بن الحسین بی باشد و تابعین آن حضرت؛ زیراکه آن جناب بعد از داستان کربلا تا بر حسب ظاهر حیات داشتند شب و روز به عبادت و دعا کردن مشغول بودند ـ چنان که شاهد آن است فضلاً از احادیث و روایات و اخبار فریقین از مسلمین ، بلکه غیر ایشان ، صحیفهٔ سجادیهٔ آن بزرگوار که از آن تعبیر به زبور آل محمّد می شود ـ و مراد از جوقه جوقه شدن متواری شدن هر دسته ای از ایشان است از ترس بنی امیّه و بنی عبّاس و اعوان آنها به اطراف جهان و بسیاری از ایشان از راه تقیّه و حفظ جان خود نشانه و شعار بنی هاشمی ـ یعنی: از ذریّهٔ پیغمبر بودن ـ را از خود دور کرده ، بسا به سقّایی یا مزدوری یا فقر و بی نوایی در اطراف متفرّق شدند.

و مراد کودک در آخر این وحی از جملهٔ «میتبخسا بَیخوسا» که معنی آن شجره بندها به شجره بندها باشد این است که: پس از تفرقه افتادن در میان ذریّهٔ پیغمبر در اطراف شهرها و دهات و قصبات به صورت ناشناس در لباس تقیّه بعضی از ایشان برای حفظ نسبهای ابن ذریّهٔ علویّه کتابهای انساب نوشته که سلسلهٔ نسبهاشان محفوظ بماند و نقبایی برای خود در این باب انتخاب کرده که در زمان تقیّه حفظ انساب علویّین را نموده ، تا هر کدام از ایشان در هر کجا هستند شناخته شوند.

١. ر. ک: معارج اليقين في أُصول الدين (جامع الأخبار)، ص ٣٩٣، ح ١٠٩٨؛ مستدرک الوسائل، ج ١٢، ص ٣٧٤، ذيل حديث ٨.

٢. منقول الرضائي ، ص ٣٣٧\_٣٠٠.

#### و امّا قسمت سوم

از وحى كودك صاحب كتاب منقول الرضائي چنان كه در إقامة الشهوداز او حكايت كرده گفته است كه: بعد از حرف الف تا ياء چيزى مفهوم نشده و به اجمال خود باقى مانده. ١ امًا حرف الف، يس چنين آورده كه وحى اين است:

یعنی: بیایند امّتی سرسخت که آن امّت سرسخت از اولاد ادومی راکه از نسل عیص برادر یعقوب پسر اسحاق بوده و پادشاهان سرکش و سرسخت بودهاند بر ایشان غالب شوند.

بدان که اولاد ادومی از نسل عیص می باشند و ارتباط خویشاوندی ایشان با اولاد اسماعیل چنین بوده که عیص بن یعقوب اسرائیل پیغمبر رفت نزد اسماعیل در زمین مکه معظمه ، دختر خود مجلت را به زنی به اسماعیل داد ـ چنان که در باب بیست و هشتم از سفر تکوین تورات در آیه هشتم از آن خبر داده ۲ و قدار فرزند اسماعیل از او به وجود آمد و اولاد قدار خالوزادهٔ اولاد عیص می شوند و همیشه اولاد عیص در جهات جنوب سلاطین و سرکشهای روی زمین بوده اند تا زمان بعثت خاتم الانبیاء به قوت دین محمدی مسلمانان بر ایشان غالب شدند. این جمله از وحی کودک اخبار و اشاره به غلبهٔ مسلمین است بر اولاد عیص .

١. منقول الرضائي، ص ٣٤٢.

۲. كتاب مقدّس، ص ٣٢، تورات، سِفر پيدايش، باب ٢٨، آيه ٨-٩.

#### حرف یاء از قسمت سوم وحی کودک

#### ح ۱۳۱۳ مرا مرا تحقق لیاباء

یعنی: میپوشد پسر کنیزک لباس کهنهٔ سیاست را و بیرون آید با خشم بـرای گـم گردانیدن پسر خواهر خود راکه اولاد عیص بودهاند.

پسر کنیز اشاره است به حضرت خاتم الانبیاء به مناسبت این که از اولاد اسماعیل فرزند هاجر کنیز ابراهیم بوده ؛ چنان که در تورات در سفر تکوین به آن تعبیر شده ا چنان که از پسر خواهر تعبیر به خویشاوند مادری شده ؛ کما این که در عرب هم از خویشان مادری تعبیر به پسران خواهر می شود .. و بیرون آمدن با خشم کنایه است از جنگ کردن و غزوات پیغمبر به بینمبر الله ...

و امّا حرف كاف

פַסְאָה וּסְגֶרְיָה בִעַּנְנְ אָרְעָא וּגֶרְיָה פַסְאָה וּסְגֶרְיָה בִעַלְפָי בַּרִיךְ בַאַרְעָא לְפָנוּ אָרְעָא וּגֶרְיָה בַּיוּ

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۵ و ۲۷، تورات، سِفر پیدایش، باب ۱۶ و ۲۵.

یعنی: بپیچد در زمین از برای خالی کردن زمین و پیش اوست انبری که برمی چیند بتان روی زمین را.

در این وحی اشاره است به دو سه صفت از صفات جلال و کمال حضرت رسول خدا ﷺ:

اؤل آن که: گفته است: بپیچد در زمین از برای خالی کردن روی زمین - یعنی: دین او و اهل دین او چنان روی زمین را احاطه نمایند که کفر و اهل کفر و شرک و اهلش را قلع و قمع نمایند.

و دوم آن که: مراد از انبری که در پیش اوست که بتان روی زمین را برچیند، وجود مبارک امیرالمؤمنین علی ﷺ است که در کعبهٔ معظمه پا بر دوش پیغمبر گذارد و همهٔ بته ادا شکست و بیرون ریخت و به قوّهٔ توحید شمشیر به بینی های مردم زد تا «لا الله » گفتند و ریشهٔ شرک را از جاکند و توحید را رواج داد.

#### و امّا حرف لام

#### לְבִע בוֹ עָ א וּמַרְכֶּה בָאבְא וְרָחיִם בָּבַתְ שׁוֹבָה יִשְׁיָלְ בָּכַרְ אִנְחִיה עָבִי שׁוֹבָי שׁוֹבָר יִשְׁיָלְ בָּכַרְ אִנְחִיה יִבִי שׁנִין יִבְיּיִ

یعنی: از برای جوشش مردم و بسیاری در اصول و دوست دارِ آن جماعت خوب و دشمن دار آن جماعت کینه داران.

این وحی نیز اشاره است به بعضی از صفات حمیدهٔ آن حضرت؛ زیراکه آن حضرت فرموده: إنّی بعثت الأُتمّم مكارم الأخلاق ؛ پعنی: من مبعوث شدم که تمام کنم

١. ر. ك: سنن كبراي بيهقي، ج ١٠، ص ١٩٢؛ الشفا بتعريف حقوق المصطفى ﷺ، ج ١، ص ٩٤؛ عيون الأثر، →

صفات نیک را و کامل گردانم آنها را.

و در جملهٔ اولی اشاره است که آن جناب دل بندگان خدا را با یکدیگر مهربان می فرماید و وضع شریعت مطهّره اش بر مجالست و مؤانست و مهربانی به یکدیگر و انعام و احسان به زیردستان و صلهٔ رحم و ایثار بر فقرا و یتیمان و ترجیح دادن ایشان را بر خود و عیال خود می باشد ـ چنان که همین طور هم بوده و در کتب تواریخ و سیّر هم ذکر شده ـ و جملهٔ دوم که گفته است : «و بسیاری در اصول» یعنی : در شریعت خود جعل اصول و قوانین بسیار در اصول و فروع دین خواهد نمود بنحوی که اصول و قوانین شریعت های پیش، بنحوی که اصول و قوانینش زیادتی کند بر جمیع اصول و قوانین شریعت های پیش، و در جملهٔ سوم که گفته است : «دوست دار آن جماعت خوب و دشمن دار آن جماعت کوب و دشمن دار آن جماعت کوب و دشمن دار آن براگوار است و اهل بیت طیّبین و طاهرینش که با کفّار و اشرار نقمت و عذاب بوده اند ـ هر چند از خویشاوندان ایشان باشند ـ و بر نیکان و ابرار نعمت و خیرخواه بودند ـ هر چند از بیگانگان و دوران بوده اند ـ از پدران مهربان تر .

#### و امّا حرف ميم

ورا دروم بندم المرادم المراد

يعني: و از سمت جنوب بسيار شود ماهي و زياد شود و در سال يكصد و بيست و پنج

<sup>←</sup> ج ۲، ص ۴۲۱؛ مجمع الزواند، ج ۹، ص ۱۵؛ كنز العتال، ج ۱۱، ص ۴۲۰ ح ۳۱۹۶۹؛ سبل الهدى والرشاد، ج ۱، ص ۵۰۵ و ج ۶۸، ص ۳۷۳ و ۲۸۲. ص ۴۷۲ و ج ۶۸، ص ۳۷۳ و ۲۸۲.

وارد شود و غمگین شود به جهت مصیبتهایی که رو دهد به جهت اولادش و در هزار و یکصد درس گفته شود.

توضیح آن که: در این حرف میم خبر از روی کار آمدن و سلطنت بنی عبّاس و دورهٔ صفویّه و ترویج تشیّع و مذهب اثنا عشریّه داده، به ایس که ابتدای سلطنت بنی عبّاسی ها از سال یکصد و بیست و پنج شروع شده و مانند ماهی دریا زیاد شدند بنحوی که هرکه باایشان طرفیّت و سرکشی می کرد مقهور و مغلوب می شد و بواسطهٔ کشتن ایشان او لاد پیغمبر آخرالزمان را به انحای مختلفه و مغموم و مصیبت زده کردن آن حضرت که در این و حی به آن اشاره شده.

و امّا آن که در این وحی گفته: «بسیار شود ماهی» مؤیّد آن است حدیثی که هر ثمة بن اعین از حضرت رضا ﷺ روایت کرده از ظاهر شدن ماهی های کوچک بسیار در قبر آن حضرت که مؤوّل به بنی عبّاس است . ۲

و در بقیّهٔ این وحی خبر از سلطنت سلاطین صفویّه داده تا سال یک هزار و صد که گفته است: «در سال یک هزار و صد درس گفته شود» که اشاره به زمان مجلسی اوّل و دوم و شیخ بهایی و میرداماد و آقاحسین خوانساری و پسر او آقاجمال خوانساری و درس دادن ایشان و امثال ایشان باشد.

تا این جا عبارات وحی کودک تفسیر و تأویل شده و بقیّهٔ آن هنوز در پردهٔ خفا باقی مانده و هنوز علمای یهود و دیگران نتوانسته اند تفسیر و تأویل کنند، والله العالم بحقائق الأمور.

#### بهرهٔ هشتم از بخش دوازدهم

در اخبار ارمیای پیغمبر ﷺ در باب چهل و ششم ضمن آیهٔ دهم قضیّهٔ کربلا را بنحو

١. مؤوّل: تأويل شده.

٢. الهداية الكبرى، ص ٢٨٢-٢٨٤؛ روضة الواعظين، ص ٢٢٩-٢٣٢؛ مناقب آل ابي طالب على ، ج ٢، ص ٢٨٢-٢٨٦.

اجمال دانيال در كتاب خود بيان كرده است به اين عبارت:

### 

یعنی: ذبح و قربانی کرده می شود شخصی از برای خدای پروردگار جهانیان در زمین شمال در کنار نهر فرات. ۱

انطباق مضمون این عبارت از ارمیای پیغمبر بر حضرت ابی عبدالله الحسین الله واضح است و مدح و وصف آن به قربانی خدا مستلزم حقیّت پیغمبر آخرالزمان الله است.

#### بهرهٔ نهم از بخش دوازدهم

در اخــبار وارده در كـتاب يـؤئيل پـيغمبر از كـتب عـهد عـتيق كـه از پـيغمبران بني اسرائيل است در باب دوم آن كتاب گفته:

۱. زیرا خداوند ، یهوه صبایوت ، در زمین شمال نزد نهر فرات ذبحی دارد [کتاب مقدّس ، ص ۹۱۱ ، کتاب ارمیا ،
 باب ۴۶].

## 

یعنی: ۱ در صهیون کرنا بنوازید و در کوه مقدّس من صدا بلند کنید، تمامی ساکنان زمین بلرزند؛ زیرا روز خداوند می آید و نزدیک است. ۲ روز تاریکی و ظلمت، روز ابر ها و ظلمتِ غلیظ مثل فجرِ منبسط بر کوه ها. امّتی عظیم و قوی که مانند آن از ازل نبوده و بعد از آن تا سال ها و دهرهای بسیار نخواهد بود.

و در آیات بعد از این دو آیه در همین باب می گوید آنچه را که ترجمهٔ آن این است:
آیهٔ ۳ پیش روی ایشان آتش می سوزاند و در عقب ایشان شعله ملتهب می گردد. پیش روی ایشان زمین مثل باغ عَدن و در عقب ایشان بیابانِ بایر است و نیز از ایشان احدی رهایی نمی یابد. ۴ منظر ایشان [مثل] منظر اسبان است و مانند اسب سواران می تازند. ۵ مثل صدای عرّابه ها بر قلهٔ کوه ها جست و خیز می کنند. مثل صدای شعلهٔ آتش که کاه را بسوزاند. مانند امّت عظیمی که برای جنگ صف بسته باشند. ۶ از حضور ایشان قومها می لرزند و تمامی روی ها رنگ پریده می شود. ۷ مثل جبّاران می دوند. مثل مردان جنگی بر حصارها برمی آیند و هر کدام به راه خود می آیند و طریق های خود را تبدیل خدیمی کنند. ۸ بر یکدیگر از دحام نمی کنند؛ زیرا هر کس به راه خود می خرامد. از میان خربه ها هجوم می آورند و صفهای خود را نمی شکنند. ۹ بر شهر می جهند. بر روی

حصارها می دوند. به خانه ها بر می آیند. مثل دزدان از پنجره ها داخل می شوند. ۱۰ از حضور ایشان زمین متزلزل و آسمان ها مرتعش می شود. آفتاب و ماه سیاه می شوند و ستارگان نور خود را باز می دارند. ۱۱ و خداوند آواز خود را پیش لشکر خویش بلند می کند؛ زیرا اردوی او بسیار عظیم است، و آن که سخن خود را بجا می آورد قدیر است؛ زیرا روز خداوند عظیم و بی نهایت مهیب است و کیست که طاقت آن را داشته باشد. و بعد از آیاتی چند در همان باب باز گفته است: ۲۸ و بعد از آن روح خود را بر همهٔ بشر خواهم ریخت و پسران و دختران شما نبوت خواهند نمود و پیران و جوانان شما رؤیا خواهند دید. ۲۹ و در آن ایّام روح خود را بر غلامان و کنیزان نیز خواهم ریخت. ۳۰ و آیات را از خون و آتش و ستونهای دود در آسمان و زمین ظاهر خواهم می ساخت. ۳۱ آفتاب به تاریکی و ماه به خون مبدّل خواهد شد پیش از ظهور یوم عظیم و مهیب خداوند. ۳۲ و واقع خواهد شد که هرکه نام خداوند را بخواند نجات یابد؛ زیرا در کوه صهیون و در اور شلیم چنان که خداوند گفته است بقیّتی خواهد بود و در زیرا در کوه صهیون و در اور شلیم چنان که خداوند گفته است بقیّتی خواهد بود و در میان باقی ماندگان آنانی که خداوند ایشان را خوانده است .۱

دانسته باد که بیشتر از این علامات منطبق است بر پیغمبر آخرالزمان و امّت عظیم آن حضرت و بیرون آمدن آن حضرت از کوهستانهای مکّه بالشکر خود و پهن شدن آن حضرت و بیرون آمدن آن حضرت از کوهستانهای مکّه بالشکر خود و پهن شدن آنها در اطراف عالم و کوهها و قوی و عظیم بودن آن امّت بنحوی که در سابقین و لاحقین مثل و مانند نداشته باشند و در جنگ و جدال قوی و بی عدیل باشند و تزلزلی در ارکان وجودشان نباشد و ترسی و هراسی در دلهاشان نباشد و در هنگام قتال و جدال ثابت بوده و هیچ گاه به دشمن پشت نکنند و از ایشان فرار ننمایند و از ترس آنها دلهای دشمنان بلرزد و رنگ از رخسارهاشان برداشته شود و از حضور آنها زمین و آسمان بلرزد و آفتاب و ماه گرفته و سیاه شود و ستاره ها بی نور شود و آن بزرگوار در جنگها در پیشاپیش لشکر صدای خود را بلند کند و لشکر او عظیم باشد

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٣١ \_١٠٣٢، كتاب يوئيل، باب ٢.

و آن بزرگوار به هر چیزی قادر و توانا باشد و بی نهایت مهیب باشد که احدی را طاقت مقاومت با او نباشد و در زمان او همهٔ بشر مؤیّد به روح القدس گردند و پسران و دختران صاحبان مکاشفه و رؤیاهای صحیحه گردند و پیران و جوانان ایشان متصف به صفات انبیای بنی اسرائیل شوند حتّی کنیزان و غلامان و پیش از ظهور آن روز عظیم آیات و علامات چندی روی دهد داز قبیل خونریزی شدید و آتش فشانی ها و صاعقه ها و ستون های دود در آسمان و زمین و گرفتن آفتاب و ماه و دیده شدن ماه به رنگ خون ظاهر و و اقع خواهد شد و بیت المقدس و و واقع خواهد شد و بیت المقدس بر بازماندگان ظاهر خواهد گردید، و در آن زمان فقط اهل ایمان نجات خواهند یافت.

و ممكن است كه گفته شود: كلّيّهٔ اين خبرهايي كه يو ئيل در كتاب خود خبر داده است راجع به روز قيام قائم آل محمّد على كه از روزهاى عظيم ربوبيّت است باشد و اشاره به قيام آن حضرت و علامات نزديك ظهور و زمان ظهور آن بزرگوار باشد ـ چنان كه انطباق آن با اخبار واحاديث وارده در اين باب بر شخص متتبّع ظاهر و آشكار است ، والله العالم بحقائق الأمور.

## در اخبار حکی نبی

یعنی: ۷ زیرا یهوه صبائوت چنین میگوید: یک دفعهٔ دیگر و آن نیز بعد از اندک زمانی آسمانها و زمین و دریا و خشکی را متزلزل خواهم ساخت. ۸ و تمامی امّتها را متزلزل خواهم ساخت و فضیلت جمیع امّتها خواهند آمد، و یهوه صبائوت میگوید: این خانه را از جلال پر خواهم ساخت. ۱

À עַרְבֶּח וחנה ليمعاظ ومنكد חַבית ונפחתי וובאנים ونا بجتي وهنايغر هببت ه يوم יהוה צבאות ロガン نودكنه صِبًا نُوُّت بهٔوا ه אשר ן א רנם חור とこし خارب רצים איש לביתו

آیهٔ ۹. یهوه صبائوت میگوید: نقره از آن من و طلااز آن من است. ۲ یهوه صبائوت میگوید: جلال آخر این خانه از جلال نخستینش عظیم تر خواهد بود و در این مکان سلامتی را خواهم بخشید. ۳

مؤلِّف گوید: این ترجمه ای که برای این آیات شد و فق ترجمهٔ مطبوعهٔ لندن است

١. كتاب مقدِّس، ص ١٠۶۴، كتاب حَجَّىٰ نبى، باب ٢، آيه ٤ ــ٧.

۲. عدد ( ۹ ) در مصدر این جا قرار گرفته است.

٣. كتاب مقدّس، ص ١٠۶۴، كتاب حَجِّي نبي، باب ٢.

در سال ۱۹۳۲ م و امّا مرحوم نراقی علیه الرحمه در کتاب سیف الانمیّ آیات را این طور ترجمه کرده و فرموده است: یعنی: سهل مانده است که من به حرکت آورم آسمانها و زمین را و دریاها را و اطراف عالم را و تغییر دهم عجم را و بیاید آن کسی که جمیع عجم در انتظار او باشند و پر سازد بتخانه را از خوبیها، و خوبیهای خانهٔ آخرین به از خانهٔ اولین است، و من سرنگون خواهم ساخت در آن زمان تختهای پادشاهان را و جبروت یادشاهی عجم را خواهم شکست.

و بر طالب حق ظاهر است که تغییر عجم را نداده مگر محمد بن عبدالله ﷺ و همچنین جبروت عجم نشکست مگر بواسطهٔ محمد بن عبدالله و تختهای پادشاهان سرنگون نشد مگر در دولت آن حضرت، و خانهٔ آخرین اشاره به خانهٔ کمره است که بهتر از بیت المقدس است. ۱

تا این جا به پایان رسید کلام نراقی علیه الرحمه در آن کتاب، نگار ندهٔ این کتاب گوید: از پیش تذکر داده شد که سیرهٔ جماعت اهل کتاب بر تغییر دادن کلمات و ترجمه های کتاب های خودشان است در هر عصری و هر طبعی پینان که شواهد بعضی از آنها قبلاً شرح داده شد و مع الوصف با این تغییرات و تحریفات و حق کشی ها باز هم برای اتمام حجت حقایقی به قلم ها و زبان های ایشان جاری می شود که حجت برای آنها تمام شود و جای عذری برایشان باقی نماند، به هر تقدیر در این ترجمهٔ فاضلخانی که گفته است: « فضیلت جمیع امّت ها خواهد آمد » اشاره است به افضلیت امّت خاتم الانبیاء علی بر سایر امّت ها بواسطهٔ افضلیت آن حضرت بر سایر انبیا و مرسلین و خاتم الانبیاء عَیلی بر سایر امّت ها بواسطهٔ افضلیت آن حضرت بر سایر انبیا و مرسلین و افضلیت شریعت آن بزرگوار بر سایر شریعت ها و افضلیت کتاب او بر سایر کتاب ها افضلیت کتاب او بر سایر کتاب ها افضلیت کتاب و بر سایر کتاب ها بر کتاب ها از آیاتی که در قدر ن و اخبار و احادیثی که در کتب مسلمانان تصریح به آن شده که با در آنها قبلاً در این کتاب نقل شد و پارهٔ دیگری که بعد از این دیر کر ده می شود،

١. سيف الأمَّة و برهان الملَّة ، ص ١٢٨ - ١٣٩.

و مراد از این که گفته است: «جلال آخر این خانه از جلال نخستینش عظیم تر خواهد بود» اگر مراد از خانه کعبه نباشد و بیت المقدس باشد ـ بر فرض صحت ترجمهٔ فاضلخانی ـ ، باز اشاره است به جلال عظیم تر یافتن بیت المقدس از اوّل تأسیس آن که دارای جلال و عظمت بوده و این معنی نیز در اخبار مسلمانان و در کتب ایشان مشحون است که در زمان قیام قائم آل محمد ـ علیه و علیهم السلام ـ عظمت و جلال بیت المقدس از اوّل زیاد تر خواهد شد ـ چنان که در ضمن اخبار و احادیث جزء اوّل و دوم و سوم این کتاب شرح داده شده است. مراجعه شود.

## بهرهٔ یازدهم از بخش دوازدهم

در بشارات و اخباری که حضرت زکریّای پیغمبر ﷺ در کتاب خود خبر داده است در باب چهارم آن کتاب که گفته است:

וְיָּטֶׁכְ חַפֵּלֵאָךְ חַדְבֵּרְ בִּיְ וַיְּעִיהֵנְי לְאָיטׁ אְנָשׁר יַּעֲוֹר כִשְׁנְּעֵוֹי וַיְּצִּלְי לְאָלִי פָה אָתָרר אֶהְ וֹיִאבִר רְאִיתִי וְהְנָה פַנְוֹרָת זְהָבְּ כְּלָּהְ וְנֻאָּכִר רְאִיתִי וְהְנָה פַנְוֹרָת זְהָבְּ כְּלָּהְ וְנֻאָּכִר רְאִיתִי וְהְנָה פַנְוֹרָת זְהָבְּ כְּלָּהְ וְנָאֵיה שִׁבְּעָה רְאשָׁה וְשִׁבְעָה נֵרְתִיהְ עָלֶּיִה שָׁבְעָה בְאשָׁה וְשִׁבְעָה נֵרְתִיהְ עָלֶּיִה שָׁבְעָה

# 

## ترجمهٔ آیات:

آیهٔ اوّل: و فرشته ای که با من تکلّم می نمود برگشته، مرا مثل شخصی که از خواب بیدار شود بیدار کرد. ۲ و به من گفت: چه چیز می بینی ؟ گفتم: نظر کردم و اینک شمعدانی که تمامش طلاست و روغن دانش بر سرش و هفت چراغش بر آن است و هر چراغ که بر سرش می باشد هفت لوله دارد. ۳ و به پهلوی آن دو درخت زیتون که یکی به طرف راست روغن دان و دیگری به طرف چپش می باشد. ا

پس از آن طول داده است کلام را تا میرسد به آیهٔ یازدهم. پس میگوید:

וְאַצֵין וְאַמֵּר ְאָלֵין מַה שְׁנִי הַזְיּנִי הֹינִילּי ניוופי לווּגִי עוֹשׁ בבי ביייי בּייִנְיּי האלה על יפין חמנורה ועל שִׁפֹאוּלְה מוני שו ביי איי אינוו. בשר שיפיני וואען שנית ואמר אליו מַה נווֹמִי עַבִּית וֹאַמֵר אַלִין מַה נווֹמִי עַבְּיִת וֹאַמֵר אַלִין מַה

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۸، کتاب زکریای نبی، باب ۴.

בנטרוע עוניכ לינים הזהר: לינים הזהר: הְלוֹא יָרעת כָּה エレア ארנייניאפר ادِن העכרים תיצור מיגישור ها عُوْمَد بَمُ לל הואנץ

یعنی: ۱۱ پس من او را خطاب کرده ، گفتم: این دو درخت زیتون که به طرف راست و طرف چپ شمعدان هستند چه می باشند؟ ۱۲ و بار دیگر او را خطاب کرده ، گفتم که: این دو شاخهٔ زیتون به پهلوی دو لولهٔ زرینی که روغن طلا را از خود می ریزد چیستند؟ ۱۳ او مرا جواب داده ، گفت: آیا نمی دانی که اینها چیستند؟ گفتم: نه ، ای آقایم! ۱۴ گفت: اینها پسران روغن زیت می باشند. ۱

ترجمهٔ این آیات بر وفق ترجمهٔ فاضلخانی، طبع ۱۹۳۲ م در لندن است، و امّا

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۹، کتاب زکریّای نبی، باب ۴.

مرحوم نراقی علیه الرحمة در کتاب سیف الأمّة گفته است که: یعنی: حضرت زکریًا در عرش نوری دید و در دو طرف آن نور دو شمع روشن دید. از جبرئیل پرسید که: این دو نور ودو زیتون چیست؟ جبرئیل گفت: آنها دو فرزند آلی است که آن آلی داماد واجب الاطاعه کل روی زمین است، و نیز گفته است: بلی، درنسخ کتاب زکریًا که حقیر دیدم لفظ «آلی» را ساقط کرده و همین لفظ «هیصهار» است چنان که نوشته شد و «هیصهار» به معنی داماد است. پس معنی آن می شود که: گفت: این دو فرزند داماد واجب الاطاعه کل روی زمین است. بنا بر این هم کفایت می کند؛ چه حسنین هی دو فرزند داماد محمّد بن عبدالله هستند. علاوه بر این که ما صَدق دو زیتون چنان که در قرآن و احادیث رسیده همان حسنین اند و بعد از زکریًا بجز حسنین دو فرزند دامادی ظاهر نشده و وعدهٔ ظهور هم داده نشده و عیسی و ماشیح که نصارا و یهود آمدن آنها را می گویند چنین دو فرزندی نداشته اند. ۲

و نيز حضرت زكريًا در باب پنجم كتاب خود گفته است:

۱. ما صَدَقِ دو زيتون: آنچه بر آن «دو زيتون» صدق كند.

٢. سيف الأُمّة و برهان الملّة ، ص ١٣٧.

זאת האלו היוצאת ٦٥ ك در الماد ا פְמוֹה נָקָה י הְוֹצֵאתיה נָאָם בית הנשבע בשמי היי היייו היייו וכלתו ואלע אאיו וֹאָת אָבְנִיּוֹ

یعنی: و باز چشمان خود را برافراشته ، نگریستم و طوماری پرّان دیدم . ۲ و او مرا گفت: چه چیز می بینی ؟ گفتم: طوماری پـرّان مـی بینم کـه طولش بـیست ذراع و عرضش ده ذراع می باشد . ۱۳ و مراگفت: این است آن لعنتی که بر روی تـمام جـهان بیرون می رود ؛ زیراکه از این طرف هر دزد موافق آن منقطع خواهد شد و از آن طرف

هر که سوگند خور د موافق آن منقطع خواهد گردید. ۴ یَهُوه صبایوت میگوید: من آن را بیرون خواهم فرستاد و به خانهٔ دزد و به خانهٔ هرکه به اسم من قسم دروغ خور د داخل خواهد شد و در میان خانهاش نزیل شده ، ۱ آن را با چوبهایش و سنگهایش منهدم خواهد نمود. ۲

وامًا نراقی علیه الرحمه در همان کتاب خود در ترجمهٔ بعضی از این آیات چنین گفته است که: زکریًا به طرف بالا نگاه کرد. کتابی را دید که پرواز می کند. از جبرئیل پرسید که: این چیست؟ گفت: این کتابی است که ظاهر می شود در تمام روی زمین به جهت آن که دیوان هر دزدی چنان که آن جا نوشته بشود و دیوان هر کسی که قسم دروغ بخورد موافق آن بشود و خدا آن کتاب را به خانهٔ هر دزدی و هر کسی که قسم دروغ بخورد خواهد فرستاد.

و ظهور این فقرات در اثبات نبوت جد بزرگوار آن دو شمع و حقیّت قرآن که حاکم میان دزدان و دروغگویان است و اغلب به آن قسم میخورند مانند روز روشن است ... و بعد از زکریّا تاکنون بجز قرآن چنین کتابی که متّصف به این صفات باشد ظاهر نشده و در انجیل فعلی هم که در دست مسیحیّین است دیوان دروغگویان و دزدان نیست، "انتهی کلامه، رفع الله مقامه.

و نيز در فصل سوم كتاب زكريًا از آمدن خاتم الانبياء على چنين خبر داده است:

# לי הנני מביא את עברי צים ח كي منى موب, أيث عندي

در ذيل آية ٨همان فصل و باب گفته: (بشنويد) زيراكه اينك من بندهٔ خود شاخه

١. نزيل شده: فرود آمده.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۹، کتاب زکریّای نبی، باب ۵.

٣. سيف الأمّة و برهان الملّة ، ص ١٣٧.

را خواهم آورد، او در آیهٔ ۱۲ از باب ششم گفته:

٦ د٦ د و نايت و مايل ז הוח והוא להן שפוי בשפיי בשפיי ועצת שלנם תחיה ולטוביה ולידעיה ולחן בין צפניה ۱۳۱۳ : يَهُوُّاه בהיכל יחוה بتكؤاه

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۸، کتاب زکریّای نبی، باب ۳.

یعنی: اینک مردی که به شاخه مسمّاست و از مکان خود خواهد رویید و هیکل خداوند را بنا خواهد نمود و جلال را خداوند را بنا خواهد نمود و جلال را متحمّل خواهد شد و بر کرسی او جلوس نموده ، حکمرانی خواهد کرد و بر کرسی او کاهن خواهد بود و مشورت سلامتی در میان هر دو ایشان خواهد بود . ۱۴ و آن تاج برای حالم و طوبیًا و حین بن صَفَنیا به جهت یادگاری در هیکل خداوند خواهد بود . ۱۵ و آنانی که دورند خواهند آمد و در هیکل خداوند بنا خواهند نمود . ۱۵

در كتاب سيف الأُمَّة آية ١٢ و ١٣ را اين طور ترجمه كرده است:

یعنی: همان بندهٔ مشرقی من اسم او مشرقی باشد و در زیر فرمان او بیتالله بنا گذارده شود. بعد از آن گفته است: نظر کن ـای طالب حق! ـکه بعد از زکریًا پیغمبری بجز عیسی نیامد و او در بیت لحم متولّد شد که از قُرای بیت المقدس است [که] محل [وحی به] زکریًا بود و ظهور او در ساعیر شد که غربی بیت المقدس است و محمد کا از مکه ظاهر شد که شرقی جنوبی بیت المقدس است و خانهٔ کعبه در زیر فرمان او بنا از مکه ظاهر شد که بیاید کسی نگفته که: خانهٔ خدایی بنا کند. پس با وجود چنین شد و ماشیحی که بیاید کسی نگفته که: خانهٔ خدایی بنا کند. پس با وجود چنین تصریحی طالب حق را چه شبههای باقی می ماند؟ (انتهی کلامه).

و نیز در باب نهم در آیهٔ ۱۰ و ۱۱گفته است:

גילי באר בת צירן הריעי בת יורישלם
הנה בלל בד יבוא לך צרים וכון עוריעי בת יורישלם
הנה בלל בד יבוא לך צרים וכון עור בין איניין הוא עני ור כב על חכיר ועל עיר בן
הוא עני ור כב על חכיר ועל עיר בן
הוא עני ור כב על הכיר ועל עיר בן
היי ביי ביי ביי ביי

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۰۷۰، کتاب زکریّای نبی، باب ۶.

٢. سيف الأُمّة و برهان الملّة ، ص ١٣٨.

אָתְנְיוֹת יְוְשָׁלְם וְנְבְרַת מְאַפְרים וְפָנָם מִירְוֹשׁלֹם ונְבְרַת הְשָׁת פְּלְחָפְת מִירְוֹשׁלֹם ונְבְרַת הְשָׁת פִלְחָפְת מִירְוֹשׁלֹם ונְבְרַת הְשָׁת פִּלְחָפְת מִירְוֹשׁלֹם ונְבְרַת הְשָׁת וֹבְיִי וְבָּיֵם וְבְּשׁלוּ פִים וְרָבֶר שָׁלְוֹם לְנִיים וְבְשׁלוּ פִים וְרָבֶר שָׁלְוֹם לְנִיים וְבְשׁלוּ פִים וְרָבֶר שָׁלְוֹם לְנִיים וְבְשׁלוּ פִים וְבִישׁלוּ בִים וְבְּיִבְּר שִׁלְוֹם לְנִיים וְבְּיִבְּר שִׁלְוֹם לְנִיים וְבְּיִבְּר בִייִם וְבְּיִבְּר שִׁלְיִם לְנִים וְבְּיִבְּר בִיוֹם וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים בְּיִבְּים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּבִים וְבְּיִבְים וְבְּבִים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּבִים וְבְּיִבְים וְבְיִים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבִיים וְבְּיִבְים וְבִיים וְבִיים וּבְיִים וְבִיים וּבְיִים וּבְיִים וּבְיִים וְבִיים וּבְּיִבְים וּבְיִים וּבְיִים וּבְיִים וּבְיִים וּבְּיִבְים וּבְיִים וּבְיִים וּבְּיִבְים וּבְיִים וּבְיִים וּבְּיִבְים וּבְיִים וּבְּיִים וּבְיִים וּבְיִים וּבְּיִבְים וּבְיִים וּבְּיִבְים וּבְּיִבְים וּבְּבִים בּיִים וּבְּים וּבְּבִים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְּיִים וּבְּים וּבְּיִים וּבְּים וּבְּיִים וּבְּיִים וּבְּים וּבְּיִים וּבְּבְּים וּבְּיִים וּבּים וּבִּים וּבְּים וּבְּיִים וּבְּיִים וּבּיִים וּבְּים וּבְּיִים וּבְּיִים וּבּיבְים וּבּים וּבּבּים וּבְיים וּבּיים וּבּבּים בּיוּבּים בּיים וּבּבּים בּיבּים וּבּים וּבּבּים בּיוּבּים בּייִים וּבְּים בּיים וּבּבּים בּיוּים בּיוּבּים בּיים וּבּים בּיבּים בּיוּבּים בּייִים בּיבּים בּיים בּיבּים בּיים בּיבּים בּיים בּייִים בּיים בּיבּים בּיבּים בּייִים בּיבּים בּיבּים בּיים בּיבּים בּיים בּיים בּיבּים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיבּים בּיים בּיי

ترجمهٔ این آیات طبق مطبوعهٔ لندن ۱۹۳۲ م: آیهٔ ۹: ای دختر صهیون! بسیار وجد بنما، و ای دختر اورشلیم! آواز شادمانی بده. اینک پادشاه تو نزد تو می آید. او عادل و صاحب نجات و حلیم می باشد و بر الاغ و بر کرّه بچهٔ الاغ سوار است. ۱۰ و من عرّابه را از آفرایم و اسب را از اورشلیم منقطع خواهم ساخت و کمان جنگی شکسته خواهد شد و او باامّتها به سلامتی تکلّم خواهد نمود و سلطنت او از دریا تا دریا و از نهر تا اقصای زمین خواهد بود. ۱

و مرحوم نراقى در كتاب كيف الأمنة ترجمهٔ اين دو آيه را چنين بيان كرده:

یعنی: شادباش، ای ولایت اسلام! وخوشحالی کن، ای ولایت بیت المقدس! که اینک می آید پادشاه تو ۲ از برای تو. راستگو و شفاعت کنندهٔ گناهکاران فقیر باشد و سوار شود بر الاغ و نیست کند اسب سواری را از میان یهود و لشکر را از بیت المقدس و بشکند کمان جنگ را و ظاهر کند اسلام را در میان عجمان و برسد حکم او از دریاها و به دریاها و رودخانه ها تا انتهای زمین.

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۷۲ ـ ۱۰۷۳، کتاب زکریّای نبی، باب ۹.

۲. در مصدر: ( پادشاه نو ).

و معنی این فقرات به نوع مذکور بنحوی است که موافق با معانی الفاظ آنهاست. و یکی از علمای نصارا و دیگری از یهود آنها را تفسیر کردهاند به آنچه فی الجمله مخالفتی با آنچه ما تفسیر کردیم دارد و آن دو تفسیر باهم اندک تغایری دارند ولیکن هیچ یک مضر به استدلال مانیستند.

امًا مفسر نصرانی چنین تفسیر کرده که یعنی: خرم باش، ای دختر اسلام! و خوشحالی کن، ای دختر بیت المقدس! هان که پادشاه تو بیاید به تو که معصوم و شفاعت کننده باشد و فقیر خواهد بود و الاغ سوار شود و نیست کند لشکر را از افراهیم -یعنی: از سبط یهود و برطرف کندا اسب را و خواهد شکست کمان جنگ را و خبر زمان عدالت را به عجمان بدهد و اختیار او از دریا و از همهٔ رودخانهها تا انتهای زمین خواهد بود.

و امّا مفسر یهودی چنین تفسیر کرده که: «شاد باش، ای طایفه و جماعت بیت المقدس! و خوشحالی کن، ای جماعت اسلامیان! که پادشاه تو می آید و راستگو و فرج دهنده باشد» تا آخر، مگر این که به جای «خبر زمان عدالت به عجمان بدهد» گفته: و بیان کند اسلام را از برای همهٔ گروهها.

و بنا بر سه تفسیر صراحت آنها در مطلب واضح است و انطباق او بر پیغمبر ما نهایت وضوح دارد ؛ چه او تصریح فرموده که : خدای تعالی مرتبهٔ شفاعت گناهکاران امّت را به او عطا فرموده "و آیهٔ : ﴿ وَلَسَوفَ یُعطِیكَ رَبُّكَ فَتَرضَی ﴾ \* نیز بر آن دال است

۱. در مصدر: (خواهد کرد).

۲. در پاورقی این قسمت در مصدر نوشته شده: (این ترجمه دقیقاً مطابق با ترجمه ای است که در سیف المؤمنین
 علی قلی جدید الاسلام، ص ۲۲۰ آمده است)، و شاید مراد مؤلف از مفسر نصرانی نویسنده همان کتاب است.

۳. ... وأعطيت الشفاعة . [ر.ك: مسند احمد، ج ١، ص ٣٠١ و ج ٢، ص ٢١٤ و ج ٥، ص ١٤٢؛ سنن دارمى، ج ١، ص ٣١٣: صحيح بخارى، ج ١، ص ٩٨ و ١١٢: صحيح مسلم، ج ٢، ص ٣٢: من لا يحضره الفقيد، ج ١، ص ٣٢٠. ضمن حديث ١٧ و ج ١٤، ص ٣٠٨ و ٣١٣، ضمن حديث ١٧ و ج ١٤، ص ٣٠٨ و ٣١٣، ضمن حديث ١ و ...].

٢. سورة ضحى، آية ٥.

و آن حضرت به يحمور مسمّا بود، و رياست لشكركشي و جمع لشكر را از ميان يهود برطرف كرد؛ چه ايشان را منع نمود از سوار زين شدن و در اطراف عالم يهود نمي توانند براسب زيني سوار شد، و بنا بر تفسير دوم و سيم ـ كه مطلق گفته كه: «برطرف سازد اسب را» و به خصوص بيت المقدس نگفته اند ـ باز مطلب ظاهر است؛ چه در مكه و مدينه و ميان اعوان و انصار او اسب يافت نمي شد إلّا نادراً، والنادر كالمعدوم و لشكر يهود را نيست و نابود گردانيد، و كمان جنگ شكستن كه كنايه از بسيار جنگ كردن يا شكستن كمانداران [است] مخصوص او بود، و ظاهر ساختن اسلام در ميان عجمان ـ يا در ميان همه گروه ها ـ واضح است و بنا بر تفسير دويم نيز كه به جاى اين گفته: «و خبر زمان عدالت را به عجمان بدهد» نيز ظاهر است كه خبر زمان عدالت را و داد؛ چه فرمود: و لادات مياد و سلط او به همه اطراف زمين رسيد.

و این صفات همه در آن سرور متحقّق بود و نمی تواند بود که مراد از آن عیسی ﷺ باشد ؛ چه او ۔ چنان که در انجیل مذکور است ۔ می گوید که : من مبعوث نگشته ام مگر بر بنی اسرائیل . ۳ علاوه بر این که عیسی هرگز کمان جنگی نشکست و خبری از زمان عدالت به عجم یا سایر مردم نداد و اسلام را ظاهر نکرد ، بلکه پادشاه نبود که تواند شد بفر ماید : پادشاه تو بیاید . ۴

تا اين جا پايان يافت كلام نراقي -عليه الرحمة والرضوان.

١. النادر كالمعدوم: آنچه بندرت يافت ميشود ، گويا اصلاً وجود ندارد.

۲. ر.ک: قصص الانبیاء، ص ۲۱۴، ح ۴۲۲: مناقب آل ابی طالب ﷺ، ج ۱، ص ۱۴۹: الدر النظیم، ص ۵۸؛ العدد القویة، ص ۱۱۱، ذیل شمارهٔ ۱۲؛ بحارالأنوار، ج ۱۵، ص ۲۵۰، ذیل شمارهٔ ۱ و ص ۲۵۴، ح ۶و ص ۲۷۶، ذیل شمارهٔ ۲۳ و ج ۹۵، ص ۱۹۴.

۳. او در جواب گفت: فرستاده نشده ام مگر به جهت گوسفندان گم شدهٔ خاندان اسرائیل. [کتاب مقدس، ص ۱۱۰۸، انجیل متّی، باب ۱۵، آیهٔ ۲۴]
 ۴. سیف الأُمّة و بر هان الملّة، ص ۱۳۸ ـ ۱۴۰.

بهرهٔ دوازدهم از بخش دوازدهم

. در بیان اخباری که ملاکی نبی در کتاب خود خبر داده. در سیمان سیّم چنین گفته است:

白作的方向 وِ الْمَاشِبُ

# المراج مراك حرار المراج المرا

ترجمه طبق مطبوعهٔ لندن ۱۹۳۲م: آیهٔ ۱: اینک من رسول خود را خواهم فرستاد و او طریق را پیش روی من مهیّا خواهد ساخت و خداوندی که شما طالب او میباشید ناگهان به هیکل خود خواهد آمد \_یعنی: آن رسول عهدی که شما از او مسرور میباشید. هان! او میآید. قول یَهوه صبائوت این است. ۲ امّا کیست که روز آمدن او را متحمّل شود و کیست که در حین ظهور وی تواند ایستاد؟ زیراکه او مثل آتش قالگر و مانند صابون گازران اخواهد بود. ۳ و مثل قالگر و مصفّا کنندهٔ نقره خواهد نشست و بنی لاوی را طاهر ساخته ، ایشان را مانند طلا و نقره مصفّا خواهد گردانید تا ایشان هدیه [ای] برای خداوند به عدالت بگذرانند. ۴ آن گاه هدیهٔ یهود ۲ و اور شلیم پسندیدهٔ خداوند خواهد شد \_چنان که در ایّام قدیم و سالهای پیشین می بود. ۳

و نیز در باب چهارم از کتاب ملاکی گفته:

۱. گازر: رختشوی، کسی که پیشهاش رختشویی است.

۲. در مصدر: (هدية يهودا).

٣. کتاب مقدّس، ص ١٠٨٠، کتاب ملاکی نبی، باب ٣.

ترجمه طبق همان مطبوعه: ۱ زیرا اینک آن روزی که مثل تنور مشتعل می باشد خواهد آمد و جمیع متکبّران و جمیع بدکاران کاه خواهند بود، و یهوه صبائوت می گوید: آن روز که می آید، ایشان را چنان خواهد سوزانید که نه ریشه و نه شاخه [ای] برای ایشان باقی خواهد گذاشت. ۲ امّا برای شما که از اسم من می ترسید، آفتاب عدالت طلوع خواهد کرد و بر بالهای وی شفا خواهد بود و شما بیرون آمده، مانند گوساله های پرواری جست و خیز خواهید کرد. ۱

و در دو آیهٔ آخر این باب گفته است:

הני אָנֶלְי שׁלֵח לְבֵם אָת אֵלְיָה مِهْ اَوْجَى الوَحْ مِهْ الْمِنْ الْمِنْ الْمَا الله الله الله الله الميان הנביא לפני בו א יום יהוה הכרול مِنادِنْ الْمِنْ الْمَا الله الله المُعادُول

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۸۱، کتاب ملاکی نبی، باب ۴.

# 

ترجمه: ۵اینک من ایلیّای نبی را قبل از رسیدن روز عظیم و مهیب خداوند نـزد شما خواهم فرستاد. ۶ و او دل [پدران به سوی پسران و دل] پسران را به سوی پدران خواهد برگردانید. مبادا بیایم و زمین را به لعنت بزنم. ۱

#### تبصره

مخفی نماند که این دو آیه را با دو آیهای که قبل از این دو آیه نوشته شد در کتاب تورات عبری طبع برلن جزء آیات باب سوم کتاب ملاکی نوشته و در ترجمهٔ مطبوعهٔ لندن در سال ۱۹۳۲ م از آیات باب چهارم نوشته. برای توضیح از جهت مراجعین تذکّر داده شد که هرگاه به تورات عبری مراجعه کنند، بدانند که این آیات در باب سوم نوشته شده و ردیف شمارهٔ آنها در آن باب ۱۹ و ۲۰ و ۲۳ و ۲۴ است.

مؤلف ناچیز گوید: محل شاهد در این آیات خبر دادن از آمدن پیغمبر و آمدن ایّام بزرگ خداست که مراد روز قیام قائم و روز رجعت آل محمّد باشد و مراد از ایلیایی که پیش از رسیدن روز عظیم و مهیب خداوند فرستاده می شود خلیفهٔ بلافصل پیغمبر خاتم، حضرت امیرالمؤمنین علیّ بن ابی طالب علیهما و آلهما الصلاة والسلام مست و ایلیا در عبری به معنای علی است در عربی و آن کسی است که جمیع یهود

۱. همان.

و نصارا در انتظار آمدن او بودهاند ـ چنان که در انجیل یو حنا تصریح شده که: چون یحیی از آمد، یهود علمای خود را نزد او فرستادند که به او گفتند: آیا تو ایلیایی ؟ گفت: من ایلیا نیستم، او در کتاب انجیل است که عیسی الله فرمود: ابن امینس با ایلیا خواهند آمد.

و اگر بخواهند بگویند که: مراد از او یحیی است، یحیی پیش از آن که عیسی این سخن را بگوید آمده بود و آنچه را که بعض دیگر از ایشان گفتهاند که: مراد الیاس نبی است - نیز غلط است؛ زیرا که الیاس نزدیک به زمان داود آمده و ملاکی قرب زمان با عیسی داشته و قرنها در میان ایشان فاصله بوده که الیاس آمده بوده است و از زمان ملاکی هم تا این زمان کسی نیامده که مدّعی باشد که من ایلیایم مگر وجود مبارک امیرالمؤمنین علی ﷺ - چنان که خود آن حضرت مکرر فرموده: منم ایلیا، ۲ و جای هیچ گونه شک و تردیدی نیست که مراد از ایلیا آن حضرت است.

و ممكن است گفتن كه: این اخبار از روز عظیم مهیب ظهور حضرت صاحبالامر عجل الله تعالی فرجه است كه از آن تعبیر به قیامت صغرا شده؛ زیرا كه پیش از ظهور آن بزرگوار حضرت علی الله به دنیا رجعت خواهد فرمود پنان كه از طرق شیعهٔ امامیّه بلكه جمع كثیری از عامّه روایات واحادیث بسیار رسیده است كه عمدهٔ از آنها در جزوات ثلاثه قبل از این جزء در این كتاب سبق ذكر یافت. غوّاصی كن گرت گهر می باید، والله یهدی إلی سواء السبیل.

#### بهرهٔ سیزدهم از بخش دوازدهم

در اخباری که در کتاب عاموس پیغمبر از کتب عهد عتیق خبر داده ، بعد از آن که از

١. ر. ک: کتاب مقدّس، ص ١٢١٤، انجيل يوحنّا، باب ١، آيه ٢١.

۲. ينابيع المودّة، ج ۳، ص ۲۰۷؛ الزام الناصب، ج ۲، ص ۱۹۰ و ۲۰۶.

ذلّت و خوار شدن يهود اخبار فرموده ، در باب سيّم در آيهٔ ٣ گفته است:

היאל לו שנים יחדן בלתו אם נוערו:

מינים אור שייי של בני היייל לו היייל אריות ביער וטרם אין לו היייל ל

ترجمه: آیهٔ ۳: آیا دو نفر با هم راه میروند جز آن که متّفق شده باشند؟ ۴ آیا شیر در جنگل غرّش میکند حینی که شکار نداشته باشد؟ آیا شیر ژیان آواز خود را از بیشهاش می دهد حینی که چیزی نگرفته باشد؟ ۱

و در آیهٔ ۸گفته است:

אַרְיָּה שָּׁאָג מִי לָא ייָהָא אַרְנָי יְחְנָה רַבֶּר מִי לָא יִנְבָּאְ רַבֶּר מִי לָא יִנְבָּאְ

ترجمه: ٨: شير غرّش كرده است. كيست كه نترسد؟ خداوند يَهوه تكلّم نـموده است. كيست كه نبوّت ننمايد؟

اين ترجمه طبق مطبوعه لندن ١٩٣٢م است، و امّا نراقي عليه الرحمه در كتاب

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۳۵، کتاب عاموس نبی، باب ۳.

۲. همان.

سیف الأمت این طور ترجمه کرده و گفته است: یعنی: می آیند هر دو همراه هم. در آن وقت آنچه می خواهند می شود و آنچه نتوانند بجا آورند می توان بود. شیر در میدان صدا کند بی آن که فتح نماید و شیر بچه در خانهٔ خود صدا کند و چیزی به دست نیاورد.

تا این که بعد از چند فقره \_یعنی: در آیهٔ ۸ \_میگوید: فریاد خواهد نمود شیر و کیست که ترسان بشود، و بعد از آن گفته: و ظاهر آن است که مراد از دو که همراه می آیند محمد و علی بی باشند و شیر اشاره به علی بی است که اسم او حارث و حیدر و غضنفر است که هر سه به معنی شیر است (انتهی کلامه).

## بهرهٔ چهاردهم از بخش دوازدهم

در بیان اخباری که در کتاب صفیا که از جملهٔ کتب عهد عتیق است - خبر داده . در آیهٔ ۱۴ از باب اوّل گفته:

١. سيف الأُمّة و برهان الملّة ، ص ١٣٣.

ומיואח יום חושר ואפלה יום אניביו יום חושר ואפלה יום על יום שופר ותרועה על בציור וערים הבצירת ועל הפנות הערים הבצירת ועל הפנות העל הביני יום בצירת לארם הביני בעלרים ביללים ביללים

ترجمه طبق مطبوعهٔ لندن ۱۹۳۲ م: آیهٔ ۱۴: روز عظیم خداوند نزدیک است و بزودی هرچه تمام تر می رسد. آواز روز خدا مسموع است و مرد زورآور در آن بتلخی فریاد برخواهد آورد. ۱۵ آن روز روزِ غضب است، روز تنگی و اضطراب، روز خرابی و ویرانی، روز تاریکی و ظلمت، روز ابرها و ظلمت غلیظ. ۱۶ روز کرّنا وهنگامهٔ جنگ به ضدّ شهرهای حصاردار و به ضدّ برجهای بلند. ۱۷ و مردمان را چنان به تنگ می آورم که کورانه راه خواهند رفت؛ زیراکه به خداوند گناه ورزیده اند. پس خون ایشان مثل غبار و گوشت ایشان مانند سرگین ریخته خواهد شد در روز غضب ۲.۱

۱. عبارت «در روز غضب» در مصدر جزء آیهٔ بعد آمده است.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۵۹ ـ ۱۰۶۰، کتاب صفنیای نبی، باب ۱.

و نيز در باب سوم همين كتاب در آيه هشتم و آيه نهم چنين گفته است:

יהוה לְעַבֵרוֹ שָׁבַם אֶחָר يهُوا هُ الحاد

ترجمه وفق مطبوعهٔ فارسیّهٔ لندن در سال ۱۹۳۲ م چنین است: آیهٔ ۹: بنابر ایس خداوند میگوید: برای من منتظر باشید تا روزی که به جهت غارت برخیزم؛ زیراکه قصد من این است که امّتها را جمع نمایم و ممالک را فراهم آورم تا غضب خود و تمامی حدّت خشم خویش را بر ایشان بریزم؛ زیراکه تمامی جهان به آتش غیرت من سوخته خواهد شد. ۱۰ زیراکه در آن زمان زبانِ پاک به امّتها باز خواهم داد

تا جمیع ایشان اسم یَهوه را بخوانند و به یک دل او را عبادت نمایند. ا و در آیهٔ ۱۹ تا آخر باب سوم گفته است:

הגני עשה את פל פעניה בעת ההיה וְהוֹנָטַ עְתִי את הַצְּלֵעָה וְהַנְרָחָה יַ מֹּבַׁתֵּיְהֵי וִיֹי מֹבַעַיוֹי יַ בּבּינוֹשׁוּ אפבץ ושיפתים לתחלה ולשם إنبين ويمنيم بنهايد ووليد רָלָל הארץ בְיָטַתְם : בְעַת אני אנקם

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۱، کتاب صفنیای نبی، باب ۳.

ترجمه طبق همان مطبوعه: آیهٔ ۱۹: اینک در آن زمان بر همهٔ آنانی که بر تو ظلم می کردند مکافات خواهم رسانید و لنگان را خواهم رهانید و رانده شدگان را جمع خواهم کرد و آنانی را که عار ایشان در تمامی زمین می بود محل تسبیح و اسم خواهم گردانید. ۲۰ در آن زمان شما را در خواهم آورد و در آن زمان شما را جمع خواهم کرد؛ زیرا خداوند می گوید: حینی که اسیران شما را به نظر شما بازآورم، آن گاه شما را در میان تمامی قومهای زمین محل اسم و تسبیح خواهم گردانید. ۱

مراد از این که در باب اوّل گفته: «روز عظیم خداوند نزدیک است» یا روز ظهور حضرت خاتم الانبیاء ﷺ است، یا روز ظهور حضرت صاحب الامر عجّل الله تعالی فرجه و از قرائن سخنان بعد بیشتر دلالت بر زمان ظهور حضرت بقیّة الله و ظهور دولت حقّهٔ آل محمّد ﷺ است و انتقام کشیدن آن حضرت از ظالمین و ستمکاران.

و از این که در باب دوم گفته است: «تمامی خدایان جهان را زایل خواهد ساخت و جمیع جزایر امّتها هر کدام از جای خود او را عبادت کنند» و این که در باب سوم گفته است که: «امّتها را جمع نمایم و ممالک را فراهم آورم» تا آن جایی که گفته است که: «در آن زمان زبان پاک به امّتها باز خواهم داد تا جمیع ایشان اسم یَهوَه را بخوانند و به یک دل او را عبادت نمایند» و آنچه در اواخر باب سوم گفته، همهٔ اینها بیشتر با زمان ظهور دولت ولی عصر هم موافقت دارد - چنان که از بعض از آیات قرآنیه و اخبار واحادیث متواترهٔ متکاثره و مستفیضه و صحیحه و معتبره و موثقهٔ جمیع فرق مسلمین بخصوص فرقهٔ امامیهٔ اثنا عشریه مستفاد و فهمیده می شود.

بهرهٔ پانزدهم از بخش دوازدهم در بشارات وارده در انجیل متّی در باب سوم انجیل متی طبق سریانیّه بنا بر نقل فخرالاسلام در مجلّد دوم کتاب

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۲، کتاب صفنیای نبی، باب ۳.

أنيس الأعلام به اين عبارت گفته است:

بِأَنَّىٰ يُومِنَىٰ تِلَيْ يُوخَنَّا مَعَمَدِنا وَمَكِر زوا بِخَرَبَّى دِهُود وَاَمِرْ تَوِبُون سَبَبْ دِقُرْ بَنْ تِلَهْ مَلَكُوتَ دِشْمَىًّ.

ترجمه: ۱ و در آن ایام یحیای تعمید دهنده در بیابان یهودیه ظاهر شد و موعظه کرده، میگفت: ۲ توبه کنید؛ زیراکه ملکوت آسمان نزدیک است. ۱

و در باب چهارم از انجیل متی گفته است:

١٢ وَكَدْ شِمِعْلَى بِشُوعْ دِيُوخَنَا بِشْلِى سُنى شُونِيْلِى لِكْلَبِلَ مِنْ دِآيْكَ شُورِيْلِى لِمَكْرُوذِى
 ١٧ وَلِمَرَ تَوِبُونْ سَبَبْ دِقُرْبَنْ مَلَكُوتَ دِشْمَى ٢٣ وَبِخْدَارِ ويَشُوع بِكُلَّه كِلَبِلا وَمَـلُوبِىٰ وَبِخَمَاعَتَى وَمَكْرُوزِى مَشْخَدْتَ دِمَلَكُوتَ، الخ.

ترجمه: ۱۲ و چون عیسی شنید که یحیی گرفتار شده است، به جلیل روانه شد ....
۱۷ از آن هنگام عیسی به موعظه شروع کرد و گفت: توبه کنید؛ زیراکه ملکوت آسمان نزدیک است .... ۲۳ و عیسی در تمامی جلیل می گشت و در کنایس ایشان تعلیم داده و به بشارت به ملکوت موعظه می نمود. ۲

و در باب ۶ از انجیل منی در بیان نمازی که عیسی الله تعلیم تلامذه نمود، در آیهٔ ۱۰ به این نحو نوشته: **اَتْیَیْ مَلَکُوتُخ**؛ یعنی: ای خدا! ملکوت تو می آید. ۳

و چون عیسی حواریین را فرستاد به بلاد اسرائیلیه از برای دعوت و وعظ، وصایای چندی به ایشان فرمود و از جملهٔ وصایا این بود که در آیهٔ ۱۷ز همین باب نوشته است:

وَكَدْ أَزْلِيتُمْ مَكِرْزُون وَمُورٌ قُرْبِنَّ مَلَكُوتْ دِشْمَى؛

یعنی: و در اثنای راه موعظه کنان گویید که: ملکوت آسمان نزدیک است. ۲

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۸۷، انجیل متّی، باب ۲.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۸۸ ـ ۱۰۸۹، انجیل متّی، باب ۴.

٣. كتاب مقدَّس، ص ١٠٩٢، انجيل متّى، باب ع.

٤. كتاب مقدّس، ص ١٠٨٨، انجيل متى، باب ٤، آية ١٧.

و در باب ۹ از انجيل لوقابه اين نحو بيان كرده:

وَقْرِ بِلَىٰ يَشُوع لِتِرِ غَسَرْ تَلْمِيدُهُ دَيِهْ بِلِّى قَتَىٰ خَيْلَ وَحُكْمَ عَلْ كُلَّىٰ شِيْدِى وَمَرْعِىٰ لِبَسُومِىٰ وَشُدْ رَيْلَىٰ لِمَكْرُوذِى مَلَكُوتِ دِالَهُ وَلِبَسُومِىٰ مِرْعِىٰ.

(ترجمه:) ۱ پس عیسی دوازده شاگرد خود را طلبیده ، به ایشان قدرت و اقتدار بر جمیع دیوها و شفا دادن امراض عطا فرمود. ۲ و ایشان را فرستاد تا به ملکوت خدا موعظه کنند و مریضان را صحّت بخشند. ۱

و در باب دهم از انجیل لوقاگفته: ۱ و بعد از آن مسیح هفتاد نفر دیگر را نیز تعیین فرمود و ایشان را جفت جفت پیش روی خود به هر شهری و موضعی که خود عزیمت آن داشته فرستاد .... ۸ و در هر شهری که رفتید و شما را پذیرفتند از آنچه پیش شماگذار دند بخورید. ۹ و مریضان آن جا را شفا دهید و بدیشان گویید: ملکوت خدا به شما نزدیک [شده]است.

و در آیهٔ ۱۱گفته: لیکن بدانید که ملکوت خدا به شما نزدیک شده است. ۲ مخفی نماند که طبق این آیات و عبارات از انبیل متی و انبیل لوقاظاهر و آشکار است که حضرت یحیی و حضرت عیسی اید و حواریین و هفتاد نفر دیگر بشارت داده اند به نزدیک بودن و آمدن ملکوت آسمانها و در این بشارت الفاظ حضرت یحیی با عیسی یکی بوده و چنین مستفاد می شود که این ملکوت در زمان هیچ یک از این دو بزرگوار ظاهر نشده و نیامده است و همچنین در زمان حواریین و هفتاد تلمیذ هم نیامده و ایشان از فضیلت این ملکوت مخبر بودند و به آمدن آن بشارت می دادند و در انتظار آمدن آن بودند. اکنون باید فهمید که مراد از این ملکوت چیست و البته باید امر مهمی باشد که این همه تأکید در بشارت دادن به ظهور و آمدن آن شده و الا حضرت عیسی شاگردان خود را تعلیم نمی فرمود که در نماز خود بگویند: ملکوت تو بیاید.

١. كتاب مقدّس، ص ١١٨٣، انجيل لوقا، باب ٩.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۱۸۶، انجیل لوقا، باب ۱۰.

پس مراد از ملکوت آسمان باید طریقهٔ نجاتی باشد که یقیناً در شرع حضرت عیسی ظاهر نشده و نیامده است و آنچه را که در معنای ملکوت علمای مسیحیه گفته اند که: مراد از این ملکوت شیوع ملّت مسیحیهٔ است در جمیع عالم و احاطهٔ آن است بر کلّ دنیا بعد از نزول عیسی - تأویلی است ضعیف و بر خلاف ظاهر و ایس تأویل مردود است به تمثیلات چندی که در باب تمثیلات از انجیل متی از قول عیسی می نقل شده که آن باب سیزدهم باشد - چنان که در آیهٔ ۲۴ همان باب گفته: ملکوت آسمان مردی را ماند که تخم نیکو در زمین خود کاشت، و در آیهٔ ۳۱ گفته: ملکوت آسمان مثل دانهٔ خردلی است که شخصی گرفته، در مزرعهٔ خویش کاشت، و در آیهٔ ۳۳ گفته: ملکوت آسمان گنجی را ماند و در آیهٔ ۴۳ گفته: ملکوت آسمان گنجی را ماند خمیر پنهان کرد تا تمام مخمّر گشت، آ و آیهٔ ۴۴ گفته: ملکوت آسمان گنجی را ماند داشت فروخت و آن زمین را خرید، آ و در آیهٔ ۴۵ گفته: باز ملکوت آسمان تاجری را ماند داشت فروخت و آن زمین را خرید، آ و در آیهٔ ۴۵ گفته: باز ملکوت آسمان تاجری را ماند داشت فروخت و آن زمین را خرید، آ و در آیهٔ ۴۵ گفته: باز ملکوت آسمان تاجری را ماند داشت فروخت و آن زمین را خرید، آ و در آیهٔ ۴۵ گفته: باز ملکوت آسمان تاجری را ماند که جویای مرواریدهای خوب باشد، ه و در آیهٔ ۴۵ گفته ایضاً: ملکوت آسمان دامی است که به دریا افکند، شود و از هر جنسی به آن درآید.

و همچنین رد میکند این تأویل را قول عیسی بعد از بیان تمثیل منقول در باب ۲۱ از انجیل متی در آیهٔ ۴۳که گفته است: ملکوت خدا از شما گرفته شده، به امّتی که میوهاش را بیاورند عطا خواهد شد ۷.۶

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٠٤، انجيل متّى، باب ١٣.

۲. همان.

٣. كتاب مقدّس، ص ١١٠٥، انجيل متّى، باب ١٣.

۴. همان.

٥. همان.

۶. کتاب مقدّس، ص ۱۱۱۸، انجیل متّی، باب ۲۱.

٧. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٢٥ ـ ١٢٨.

پس ظاهر این است که این ملکوت باید سلطنت خدایی باشد نه در صورت فقر و گدایی، و این که جنگ و جدال و قتل و قتال در آن با مخالفین و منکرین ثابت باشد و مبنای قوانین آن باید آسمانی باشد ـ چنان که بعضی از مفسّرین از مسیحیّین از آن تعبیر به سلطنت خدایی کرده اند و از جملهٔ ایشان است صاحب تفسیر رساله پولس رسول به رومانیان، و. م. میلر امریکایی و علی نخستین طبع سال ۱۹۲۸ میلادی در مطبعهٔ آمریکایی در شهر بیروت که در صفحهٔ ۱۵۹ گفته: ملکوت خدا ـ یعنی: سلطنت خدا ـ بر ایمان داران، و در کتاب المنجد گفته است: الملکوت: الملك العظیم، العز والسلطان، والملکوت السماویّ هو محل القدیسین فی السماء؛ ایعنی: مراد از ملکوت ملک عظیم و غلبه و سلطنت است و ملکوت آسمانی محل پاکان در آسمان است.

پس سلطنت خدایی مراد سلطنتی است نسبت به تمام ممکنات که از آن تعبیر به ولایت کلیّهٔ الهیّه باشد که سایر سلطنتها زیردست و تحتالشعاع آن باشد و این همان ملکوتی است که انبیا در انتظار آمدن او و مبشّر به آمدن آن بودهاند که عبارت از سلطنت محمّد و آل محمّد باشد ـ چنان که احدی از انبیا نیامده که چنین ادّعایی را داشته باشد و بر طبق ادّعای خود اقامهٔ برهان و بیّنه کند و اتیان به معجزات و خوارق عادات گوناگون نماید مگر وجود مبارک خاتم الانبیاء، محمّد مصطفی شرقه، که در حقّ او خدای متعال در قرآن مجید فرموده: ﴿ مَا أَرسَلنَاكَ إِلّا رَحمَةً لِلعَالَمِینَ ﴾ آ و وعدهٔ استیلا و غلبهٔ عظیم بر تمام جهانیان به آن بزرگوار و اوصیای اطهارش داده ، بخصوص در زمان قیام وصیّ دوازدهم آن جناب، حضرت بقیّةالله، محمّد بن الحسن العسکری عکل الله تعالی فرجه ـ و زمان رجعت آل محمد ﷺ.

این است معنای ملکوتی که انبیا به آن بشارت آمدن داده اند. پس ملکوت آسمان ها

١. المنجد، بخش لغات، ص ٧٧٥.

۲. سورهٔ انبیاء، آیهٔ ۱۰۷.

شریعت کامله و سلطنت تامّهٔ محمّدیّه است بر تمام ماسوی الله و تمام جهانیان - فضلاً از سلطنت کلّ دنیا و همین است ملکوت مقدّسین که انبیا پی به آمدن آن خبر و بشارت داده اند ، و الا احاطه را از قومی سلب کردن و به قوم دیگر دادن معنی ندارد و تشبیه نمودن ملکوت را به دانهٔ خردل - چنان که در باب ۱۳ از انجیل متی در آیهٔ ۳۱ و ۲۲ که گفته است: مَثَلَ خین مُوتیلی اِللهٔ وَمِری کِه دَمْی مَلکُوتَ دِشْمَی لِدَنْدَکْتَ دِخَرْدَلْ دِشْمَی مَلکُوت دِشْمَی لِدَنْدَکْت دِخُردَلْ کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْذَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْذَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْذَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْذَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی دِشْمَی شَرِی بِیَعْوَنْ.

ترجمه: ۳۱: بار دیگر مثلی برای ایشان زده، گفت: ملکوت آسمان مثل دانهٔ خردلی است که شخصی گرفته، در مزرعهٔ خویش کاشت. ۳۲ و هر چند از سایر دانه ها کوچک تر است، ولی چون نمو کند، بزرگ ترین به قول است و درختی می شود، چنان که مرغان هوا آمده، در شاخه هایش آشیانه می گیرند. ۱

مراد این است که ملکوت آسمان راه نجاتی است که به سبب ظهور شرع محمّد علی طاهر شود ـ چنان که آن حضرت در میان قومی نشو و نماکرد که در نزد اهل عالم حقیر و پست بودند؛ زیرا که غالباً بادیه نشین بودند و از علوم و صنایع بی بهره و محروم بودند و همچنین از لذّتهای جسمانی و بخصوص جماعت یهود به نظر حقارت و پستی به ایشان می نگریستند؛ زیرا که از اولاد هاجر بودند. پس خدای تعالی از میان ایشان برانگیخت حضرت خاتم الانبیاء علی را و شریعت آن جناب در اوّل امر به منزلهٔ خردلی بود بر حسب ظاهر کوچک تر از همهٔ شریعتها، لکن نسبت به همهٔ اهل زمین عمومیّت داشت و در مدّت کمی نمو و رشد عجیب کرد و بزرگ ترین شریعتها شد و شرق و غرب را احاطه کرد به اندازهای که کسانی که پیروی از هیچ شریعتی نمی کردند به شریعت آن جناب پیرو شدند و زیر سایهٔ شریعت آن حضرت جاگرفتند.

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۱۰۴ ـ ۱۱۰۵، انجیل متّی، باب ۱۳.

## بشارت دیگر از انجیل یوحنا

در تعیین اسم مبارک حضرت خاتم الانبیاء ﷺ در باب ۱۴ از انجیل یوحنا چنین گفته است:

اِیْنِ مَخِیْتپون لِیّ پُقْدَنِیْ نِطُورٌ وَانَابِتْ طَالْبِنْ مِنْ بَبِیْ وَخِینَ پَارَقْلْبِطَا بِتْ یَبِلْ لُـوْخُونْ دِپَئِش عَمُوخُونْ هَلْ اَبَدْ رُوخَادِسَرَشْتُوتَا هَوْدِ عَالْمًا لِمَاصِیْ لِقَبُولِیْ سَبَبْ دِلْبِلِیْ خِزیُوهْ دَلِیْلِیْ دِغیُوهْ ابِنْ اَخْتُونْ کِدْیًا دِغتُونْ لِهْ دِلِکِسْ لُوخُونْ بِعْمَارِلِیْ وَبِیُوخُونْ بِتْ هَوِیْ؛

یعنی: اگر مرا دوست می دارید، وصایای مرا نگاه دارید، و من از پدر سؤال می کنم
که پارقلیطا را \_یعنی: احمد و یا محمد را \_ به سوی شما بفرستد اتا همیشه باشما
باشد و او روح حق است که جهان نمی توانند او را قبول کنند؛ زیرا که او را نمی بینند و
نمی شناسند، امّا شما او را می شناسید؛ زیرا که باشما می ماند و در شما خواهد بود. ۲
و در آیهٔ ۲۵ از همین باب گفته:

أَنِّى هُمْزِمْلِىٰ عَمُوخُونْ كَتْ لِكِسْلَوْخُونْ بِوِن ابِنَ هَوْ پَارَقْلَيْطَا رُوخَادِقُدْسَ هَوْبِتْ شَادِرْ بَبِيّ بِشْمَىّ هَوْبِتْ مَلِنْ لُوخُونْ كُلْ مِنْدِى وَهَوبِتْ مَتْخِرَوخُونْ كُلْ مِندِىٰ دِمِرِوِنْ اِلَوخُونْ؛

یعنی: این سخنان را با شماگفته ام وقتی که با شما بودم ، لیکن پارقلیطای روح حق \_یعنی: احمد و محمد \_ که وعظ کنندهٔ به حق و داعی إلی الحق است که پدر او را به اسم من می فرستد \_یعنی: با تصدیق من که او مصد ق من خواهد بود \_ و هر چیزی را به شما تعلیم خواهد داد و آنچه به شماگفته ام به یاد شما خواهد آورد. ۲

مؤلّف حقير گويد كه: در اين آيات از انجيل يوحناخبر و بشارت داده به آمدن پارقليطا ـ كه مراد محمّد و احمد باشد ـ كه پند دهنده و خواننده به سوى حقّ و مصدّق

۱. در مصدر: (و من از پدر سؤال می کنم و تسلّی دهندهای دیگر به شما عطا خواهد کرد).

٢. كتاب مقدّس، ص ١٢٤٠ ـ ١٢٤١، انجيل يوحنًا، باب ١٤.

٣. در مصدر: (ليكن تسلّى دهنده \_ يعنى: روح القدس \_).

۴. كتاب مقدّس، ص ۱۲۴۱، انجيل يوحنّا، باب ۱۴.

به عیسی باشد و تعلیم دهنده باشد به مردمان هر چیزی را، و لیکن چون علمای مسیحی و اهل کتاب از پیشینیان و پسینیان ایشان عادتشان بر تحریف و تبدیل کلمات بوده و هست و بعلاوه اسم را هرچند علّم باشد در ترجمه تبدیل می کنند و اسم ظاهر را به ضمیر مبدّل می نمایند و همچنین در اسم اشاره ـ چنان که مرحوم فخرالاسلام در جلدین کتاب آئیس الأعلام مفصّلاً با شواهد بسیار این معنی را مدلّل داشته و تحقیق عمیقی در این باب نموده و بعلاوه به برهان قاطع و دلیل ساطع ثابت کرده که جناب عیسی به به لغت عبری تکلّم می فرموده نه به یونانی و سریانی و غیر این دو ؛ زیرا که پدر ساختگی او و همچنین علیاجناب والدهٔ ماجدهٔ او هر دو عبرانی بودند و در میان عبرانی ها نشو و نماکرده بودند و موعظه کردن و تبلیغات آن جناب به لغت عبری بوده و اهل کتاب نیز معترف به این معنی بوده و می باشند.

چنان که می گویند که: بعد از بر دار زدن و صعود عیسی تا مدّتی روح القدس معانی را به دلهای حواریین القا می نمود و ایشان را مخیّر نمود که هر یک از ایشان در میان هر قومی که هستند انجیل را به لغت ایشان تمام کنند، ایس متّی انجیل خود را به زبان عبری که لغت او و قومش بود نوشت و سایر اناجیل متداوله را به زبان یونانی نوشتند، پس باید دانست که جای هیچ گونه شک و تردیدی نیست که انجیل چهارم - که انجیل یوحناباشد - اسم پیغمبری را که در انجیل بشارت به آمدن او داده شده به زبان یونانی ترجمه نموده است بر حسب عادتی که داشته و اصل لفظی که جناب عیسی به آن تکلّم نموده از میان رفته و در میان نصارا و مسیحیّین اثری از آن باقی نمانده و از آن لفظ بی خبرند و لیکن برنابا در انجیل خود آن لفظ را به محمّد با لقب نبوّت تصریح کرده بی خبرند و لیکن برنابا در انجیل خود آن لفظ را به محمّد با لقب نبوّت تصریح کرده بی خبرند و لیکن برنابا در انجیل در عصر متأخر مرحوم حیدرقلی خان سردار کابلی نزیل کرمانشاه ـ أعلی الله تربته ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نزیل کرمانشاه ـ أعلی الله تربته ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نزیل کرمانشاه ـ أعلی الله تربته ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نزیل کرمانشاه ـ أعلی الله تربته ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نزیل کرمانشاه ـ أعلی الله تربته ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نزیل کرمانشاه ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نوشه نوشه به اسم محمّد رسول الله نموده نوشه نوشه به نوشه به تسه به نوشه و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نوشه نوشه به نوشه به نوشه نوشه به ن

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٤٤.

۲. انجيل برنابا، ص ۱۲۹، فصل ۲۹، آية ۲۷ و ص ۳۲۹، فصل ۱۶۳، آية ۸، و ص ۴۰۱، فصل ۲۲۰. آية ۲۰.

و همچنین مرحوم فخرالاسلام در جلد دوم أنیس الأعلام در باب ذكر بشارات صر بحد به نبؤت محمدیّه در بشارت بیست و سوم از قسیس سیل در مقدّمهٔ ترجمهٔ خود که یه قرآن مجید نوشته از انجیل برنابابشارت به آمدن محمد على را چنین نقل كرده است كه گفته: يا برنابا! بدان كه گناه اگرچه صغيره باشد، خدا جزاي او را خواهد داد؛ زيراكه خدا از گناه غیر راضی است و چون مادر و تلامذهٔ من از برای جلب منافع دنیو ته بعضى اقوال از ايشان صادر گرديد و خدا ـ جلّ شأنه ـ از برأى اين امر سخط و غضب نمود و خواست به اقتضای عدل جزای ایشان را در این عالم در مقابل این عقیدهٔ غیر لایقه بدهد تا نجاتی از برای ایشان حاصل شود از عذاب جهنم تا اذیتی در آن جا از برای ایشان نباشد و من اگرچه بری بودم ، لیکن بعضی مردم چون در حقّ من گفتند: الله و ابن الله است و خدا این قول را مکروه داشت و مشیّة الله مقتضی گردید که شياطين در روز قيامت بر من نخندند، پس مستحسن شمرد بـه مـقتضاي لطـف و رحمت واسعهٔ خود این که خنده و استهزا در دنیا باشد به سبب موت یهو دا و هر کسی چنین گمان کند که من مسیحم مصلوب گشته ام ، لیکن این اهانت و استهزا در دنیا باقی خواهد ماند تا آمدن محمد رسول الله. پس چون آن بزرگوار به دنیا بیاید، مؤمنین را آگاه خواهد فرمود و این شبهه از قلوب مردم مرتفع خواهد شدا \_یعنی: خواهد ف مو د : ﴿ مَا قَتَلُوه وَمَا صَلَبُوه ولكِن شُبَّة لَهُم ﴾ ٢، ٢ انتهى كلامه.

اجمالاً یوحنا صاحب انجیل چهارم لفظ حضرت عیسی الله را به یونانی به لفظ پر یقلیطوس ترجمه کرده که این لفظ معنای محمد است در عربی و ستوده در فارسی و اعراب لفظ پر یقلیطوس را معرّب نمودند و گفتند: فارقلیطا، و هر کس که عالم به لغت یونانی باشد، شکّی در این بیان نمی کند، و چون اصل لفظی که عیسی الله گفته است

۱. ر.ک: انجیل برنابا، ص ۴۰۱، فصل ۲۲۰، آیهٔ ۱۹ و ۲۰.

۲. سورهٔ نساء، آیهٔ ۱۵۷.

٣. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٩٢ -١٩٣.

از میان رفته، بیانش به لغت سریانی باقی مانده و خود قسیسین مسیحی این معنی را قبول دارند الا این که می گویند: فار قلیط مشتق از پاراقلیطوس است که به معنای معنی و معین و وکیل است نه از پریقلیطوس که به معنای احمد و محمد است و عربها اشتباه کردند و دلیل ایشان بر دعوی خود عناد و تعصّب است و این دعوی را بعد از ظهور اسلام جعل و اختراع کردند و پیش از ظهور اسلام این گفتگو ابداً در میان نبوده و مرحوم فخرالاسلام بعد از نقل آنچه که ذکر شد از قسیس دیگری نقل کرده که رساله کوچکی در تحقیق معنای لفظ فار قلیطا نوشته و مقصود او از نوشتن آن رساله این بوده که مسلمانان را تنبه دهد که ایشان در معنای این لفظ به غلط رفته اند و ملخص کلام او در این مقام این است که: این لفظ معرّب از لفظ یونانی است. پس اگر گوییم که: این لفظ در لغت یونانی پاراقلیطوس بود، به معنی معزّی و معین و وکیل خواهد بود، و اگر بگوییم که: اصل این لفظ پریقلیطوس بود، به معنی معزّی و معین و وکیل و احمد است و هر کسی که از علمای اسلام به این بشارت استدلال نموده است چنین فهمیده است که اصل لفظ پریقلیطوس بوده است که معنای آن قریب به محمد و احمد است. پس ادعاک ددند که جناب عیسی په از آمدن محمد و احمد خبر داده است، لکن صحیح آن که این لفظ پاراقلیطوس است (انتهی کلامه ملخصاً). است، لکن صحیح آن که این لفظ پاراقلیطوس است (انتهی کلامه ملخصاً). است، لکن صحیح آن که این لفظ پاراقلیطوس است (انتهی کلامه ملخصاً). است، لکن صحیح آن که این لفظ پاراقلیطوس است (انتهی کلامه ملخصاً). ا

و نيز فخرالاسلام از صاحب ينابيع نقل نموده كه او در صفحه 101 و 101 از آن کتاب از نسخهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۹۹ رفاه عام پريس لاهور بدين نحو بيان نموده است كه: اهل اسلام بر آناند كه حضرت عيسى ﷺ شاگردان خود را امر فرمود كه منتظر آمدن نبئ ديگر مسمًا به احمد باشند و در اثبات آن گمان آيهاى از قرآن پيش مى آورند كه در سورهٔ صف \_ يعنى: سورهٔ ۶۱ -، آيهٔ ۶ يافت مى شود و آن اين است: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابنُ مَريَمَ يَا بَنِي إِسرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيكُم مُصَدِّقًا لِمَا بَينَ يَدَيُّ مِنَ التَّورَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِن بَعدِي اسمُهُ أحمَدُ ﴾ . ٢ ترجمه: و چون گفت عيسى پسر مريم:

أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٤٥ - ١٤٧.
 ٢. سورة صف، آية ۶.

ای بنی اسرائیل! بدرستی که من فرستادهٔ خدا به سوی شمایم، تصدیق کننده مر آنچه را میانهٔ دو دست من است از تورات و بشارت دهنده به رسولی که خواهد آمد از بعد من که اسمش احمد است.

والبتّه این آیه اشاره می نماید آنچه دربارهٔ فارقلیطا در انجیل یوحنا، باب ۱۴، آیهٔ ۱۶ و البتّه این آیه اشاره می نماید آنچه دربارهٔ فارقلیطا در انجیل یوحنا، باب ۱۹، آیهٔ ۷ مکتوب است و اصل آن اشتباهی که در قرآن یافت می شود این است که اهل عرب معنی این لفظ ( ۱۵۰ ۴۸ ۴۸ ۲۵۰) یافت می شود این است که اهل عرب معنی این لفظ ( ۱۵۰ ۴۸ ۴۸ ۲۵۰) یعنی: فارقلیط را ندانسته، گمان بر دند که ترجمهٔ آن احمد می باشد، اگرچه هرآینه معنی آن لفظ یونانی تسلّی دهنده است، امّا لفظ دیگر در زبان یونانی هست که به ما سمع اجنبیان صدایش از صدای (۱۹۵۵ ۴۸ ۴۸ ۴۵ ۹۵ ۱۸) پاراقلیطوس چندان تفاوتی ندارد - یعنی: ( ۱۹۵۵ ۴۸ ۴۸ ۴۵ ۹۵ ۱۸) پریقلیطوس که معنی آن لفظ بی نهایت نامدار و یا بسیار ستوده می باشد و می توان گفت که: شخصی از عرب که زبان یونانی را بخوبی ندانست، از آن سبب اشتباه کرده، گمان برده که معنی پاراقلیطوس یا فارقلیط احمد است (انتهی بألفاظه ملخصاً).

مرحوم فخرالاسلام در کتاب أنیس الأعلام، جلد دوم، بعد از نقل کلمات این قسیس گفته است: أقول: عجب است از حال این قسیس بعد از این که صریحاً اقرار و اعتراف نمود بر این که پریقلیطوس به معنی ستوده میباشد و آن معنای لفظ شریف محمد است ـ کما قیل: محمد ستوده امین استوار ۲ ـ ، تفوّه ۳ به امثال این خرافات نموده است و تعصّب خود را بر جهانیان ظاهر ساخته است. قول او: «و می توان گفت» الخ دلالت میکند بر این که قسیس برهانی ندارد بر مدّعای خود مگر تعند و تعصّب، و اگرنه هیچ عاقل منصفی وهم بلابرهان خود را بر خصمای خود حجّت قرار نمی دهد.

١. كتاب مقدَّس، ص ١٢٤٠ \_١٢٤٢، انجيل يوحنًا، باب ١٤ \_١٠.

۲. مصرعی است از یکی از ابیات آغازین کتاب نصاب الصبیان که در گذشته خواندن آن در مکتبخانه ها پیش از ورود به حوزه های علمیّه مرسوم بوده و امروز به سرنوشت کتب مفید دیگر دچار گشته است.

٣. تفوّه: سخن گفتن ، به سخن آمدن ، حرف زدن ، لب به سخن گشودن .

استدلال بر بطلان قول قسیس در ینابیع بنا بر گفتهٔ مرحوم فخرالاسلام به چندین وجه

اوّل آن که:گفته است تفاوت میان این دو لفظ یعنی: پریقلیطوس و پاراقلیطوس بسیار کم است یجنان که میبینی و حروف یونانی هم مشابه یکدیگرند. پس تبدیل شدن پریقلیطوس به پاراقلیطوس در بعضی از نسخ از کاتب یا معاند به قیاس نزدیک است که گفته شود که: بعد از تحریف اهل تثلیث که منگر رسالت حضرت خاتم الانبیاء ﷺ بودند ترجیح داده اند این نسخه را بر نسخهٔ دیگر و هر کسی که تأمّل کند در باب اوّل و دوم از مجلد کتاب آنیس الأعلام و مقدّمهٔ جلد دوم آن کتاب یعنی: مقدّمهٔ مفتم از مقصد ششم از باب پنجم از جلد دوم و از روی انصاف در آن نظر و تأمّل کند، از روی جزم و یقین خواهد دانست که این امر از اهل دین و دیانت و قائلین به تثلیث بعید نیست، بلکه از مستحبّات دینیهٔ ایشان است.

وجه دوم: بنا بر ادّعای بعضی پیش از ظهور محمّد ﷺ که ایشان مصادیق لفظ فار قلیطا می باشند مثل مُنتَنِس ا مسیحی که در قرن دوم از قرون مسیحی بوده و شخص متّقی و مرتاضی بود در زمان خود و در سال ۱۷۷ میلادی در آسیای صغیر مدّعی رسالت گردید و گفت: من همان فارقلیطا هستم که عیسی ﷺ آمدن او را خبر داد و جمع کثیری او را متابعت نمودند در این قول ؛ چنان که دربعضی از تواریخ مذکور است.

ولیّم مَیُور حال او را و حال تابعین او را در قسم ثانی از باب ثالث از تاریخ خود که در سال ۱۸۴۸ میلادی طبع شده است به این نحو ذکر کرده است که: بعضی گفته اند که: مُنْتَنِس ۲ مدّعی گردید که من فارقلیطا هستم -یعنی: معزی روح القدس - و چون مرد متّقی و شدید الریاضه بود، به همین جهت مردم او را به رسالت قبول کردند جمع زیادی. انتهی کلام وِلْیَم مَیُور.

۱ و ۲. در مصدر: (منتس).

پس از این کلام معلوم می شود که در قرنهای پیش مسیحیه منتظر فارقلیطا بوده اند و به همین جهت مردم مدّعی بودند که ایشان مصادیق این لفظ اند و مسیحیّین هم از ایشان قبول می کردند برای انتظاری که داشتند.

و صاحب لب التاريخ گفته است كه: يهود و مسيحيّين از معاصرين حضرت محمّد على منتظر بودند نبى اى را ـ يعنى: نبى موعود را. پس، از اين امر نفع عظيمى از براى محمّد على حاصل شد؛ زيراكه مدّعى گرديد كه: من همان نبى موعودم (انتهى كلامه ملخّصاً).

پس، از کلام این مورّخ هم معلوم می شود که اهل کتاب در زمان ظهور نبی خاتم به منتظر ظهور پیغمبری بوده اند و حق هم همین است؛ زیرا که چون نجاشی پادشاه حبشه نامهٔ حضرت خاتم به را دید، گفت: خدا را شاهد می گیرم که این همان نبی است که اهل کتاب انتظار او را می کشند، و در جواب نامهٔ آن حضرت نوشت که:

أشهد أنّك رسول الله صادق ومصدّق، وقد بايعتك وبايعت ابنَ عمّك \_أي: جعفر بن أبي طالب\_، وأسلمت على يديه لله ربّ العالمين العني شهادت مى دهم كه تو رسول خدايى و راستگو و تصديق كرده شدى و من بيعت كردم تو را و بيعت كردم بسر عموى تو را \_ يعنى : جعفر بن ابى طالب را \_ و به دستهاى او مسلمان شدم براى بروردگار جهانيان. پس اين نجاشى كه نصرانى بود مسلمان شد، و مَقوقِس پادشاه قبط هم در جواب نامه آن جناب نوشت كه : لمحمّد بن عبد الله من المقوقِس عظيم القبط. سلام عليك . أمّا بعد، فقد قرأت كتابك وفهمتُ ما ذكرت فيه وما تدعو إليه ، وقد علمت أنّ نبيًا قد بقي وقد كنت أظنّ أنّه يخرج بالشام، وقد أكرمت رسولك المحمّد بن عبد از تحيّت و درود از روى عبدالله است از مقوقس پادشاه قبط . سلام بر تو باد! و بعد از تحيّت و درود از روى

۱. ر.ک: قصص الانبیاه، ص ۳۲۲، ذیل شمارهٔ ۴۳۳؛ تفسیر ثعلبی، ج ۴، ص ۹۹؛ إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۱، ص ۹۹؛ نصب الرایة، ج ۶، ص ۵۶۳؛ سیرهٔ ابن کثیر، ج ۲، ص ۴۳؛ نصب الرایة، ج ۶، ص ۵۶۳؛ سیرهٔ حلبی، ج ۳، ص ۲۹۴؛ بحارالأنوار، ج ۱۸، ص ۴۱۹، ش ۵و ج ۲۰، ص ۳۹۲.

٢. ر. ك: عيون الأثر، ج ٢، ص ٢٣٢؛ نصب الراية، ج ٤، ص ٥٥٤؛ سيرة حلبي، ج ٣، ص ٢٩٧.

تحقیق خواندم نامهٔ تو را و فهمیدم آنچه راکه در آن یادکردی و آنچه راکه به سوی آن دعوت کردی و از روی تحقیق دانسته م که پیغمبری باقی مانده است که بیاید و من گمان میکردم که او از شام بیرون آید و گرامی داشتم فرستادهٔ تو را.

هرچند مقوقس مسلمان نشد، لیکن در نامهٔ خود اقرار کردکه من دانستهام پیغمبری باقی مانده است و باید بیاید و این مقوقس نصرانی بوده و با نجاشی هر دو پادشاه بودند در آن زمان و وجود حضرت ختمی مرتبت در آن وقت شوکت دنیویهای نداشت که از او بترسند.

و دیگر جارود بن العُلی که از اعاظم علمای نصارا بوده در آن زمان با قوم خود به خدمت آن حضرت مشرّف شدند و به آن بزرگوار عرض کرد و گفت: والله از جانب حق آمدهای و به صدق نطق فرمودهای و قسم به خدایی که تو را به حق به پیغمبری فرستاده است که صفات تو را در انجیل پیداکردهام و به قدوم تو ابن البتول بشارت داده است ، فطوّلت التحیّة لك والشكر لمن أکرمك. لا أثر بعد العین، ولا شك بعد الیقین با یعنی: پس طول دادم درود گفتن را برای تو و سپاسگزاری را برای آن که گرامی دارد تو را. بعد از این که حق را به چشم دیدم هیچ نشانهای نمی خواهم و بعد از یقین هیچ شکی نیست. دست خود را دراز کن تا با تو بیعت کنم. فأنا أشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّك محمّد رسول الله. پس جارود با قومش ایمان آوردند.

پس، از این دلایل معلوم شد که مراد از فارقلیطا محمد است و اوست نبیای که عیسی بشارت به آمدن او داده و مسیحیین از پیش از آمدن او انتظار نبی بشارت داده شده را داشتند.

وجه سوم آن که: می گوییم: لفظ عبرانی [ای] که عیسی علیه به آن تکلم نموده فعلاً مفقود است و در دست نیست و این لفظ سریانی و یونانی که الآن موجود است ترجمه ای است از آن لفظ مفقود. پس ما در این موضوع بحث از اصل را ترک نموده

۱. تاریخ مدینهٔ دمشق، ج ۲، ص ۴۳۰.

و از لفظ سریانی و یونانی که الآن موجود و در دسترس است سخن میگوییم و میگوییم که: این لفظ در لغت سریانی و سوریت به معنی احمد است در عربی بدون شک و شبهه، و امّا لفظ یونانی پس اصل آن پیرکلوطوس باشد. پس امر در آن ظاهر است که عیسی پ در حق محمّد تیکی بشارتی داده است به لفظی که معنی آن محمّد و احمد است.

و این امر اگرچه به قیاس نزدیک است برحسب عادت مسیحیین و متعین است در نزد فخرالاسلام، لکن در این مورد از همهٔ اینها قطع نظر کرده و گفته است که: اصل این لفظ در لغت یونانی پاراکلی طوس بوده - چنان که مسیحیین ادّعاکرده و میکنند - [امّا] باز هم منافی با استدلال ما نیست ؛ زیراکه معنای آن تسلّی دهنده و معین و وکیل است - بنا بر بیان صاحب رسالهٔ ینابیع و ترجمه های فارسیّه و عربیّهٔ ایشان - و یا به معنای شافع است - بنا بر بعضی از ترجمه های عربیّه که از آن جمله است ترجمهٔ عربیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۱۷ - و همهٔ این معانی به تمام ترین وجه در حق محمد این صادق است.

و ما اوّلاً در این موضع میگوییم: مراد از فارقلیطا پیغمبری است که به آمدن آن بشارت داده شده، نه روحی که نازل شده بر شاگردان عیسی الله در یومالدار - چنان که در باب دوم از کتاب اعمال رسولان ذکر شده - او ثانیاً شبهات مسیحیین را ذکر کرده و جواب آنها را میگوییم. ۲

پس از نقل کردن مرحوم فخرالاسلام آنچه راکه ذکر شد، چنین گفته است: امّا در بیان مدّعای اوّل، پس چهارده دلیل بر وفق عدد چهارده معصوم ـسلام الله علیهم ـ ذکر مینماییم:

دلیل اوّل: عیسی ﷺ در آیهٔ ۱۵ از باب ۱۴ انجیل یوحنافرمود: اگر مرا دوست می دارید، وصایای مرا نگاه دارید. "بعد خبر داد از آمدن فارقلیطا و مقصود عیسی ﷺ

١. كتاب مقدّس، ص ١٢٥٣ ـ ١٢٥٥، كتاب اعمال رسولان، باب ٢.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٤٨ - ١٥٢.

٣. كتاب مقدّس، ص ١٢٤٠، انجيل يوحنّا، باب ١٢.

از این کلام آن است که سامعین اعتقاد نمایند که آنچه القا می شود به سوی ایشان بعد از عیسی ضروری و واجب الرعایه است. پس اگر مقصود از فارقلیطا روح نازل در یوم الدار بوده ، ذکر این فقره محتاج الیه نبود ؛ زیرا که مظنون نبود که حواریون استبعاد نمایند نزول روح را بر ایشان در مرتبهٔ ثانیه ؛ زیرا که ایشان مستفیض بودند از روح القدس قبل از این ، بلکه مجال استبعاد نیست ایضاً ؛ زیرا زمانی که روح القدس نازل می شود در قلب کسی و حلول می کند در او ، لامحاله بطور واضح آثار آن ظاهر می شود. پس انکار مؤثر متصور نمی شود و ظهور روح در نزد ایشان در صورتی نخواهد بود که مظنهٔ استبعاد باشد.

پس حقیقت امر آن است که مسیح باز تجربه و نور نبوت می دانست که بسیاری از امّت او نبی مبشر به را انکار می کنند در وقت ظهورش. لهذا امر را اوّلاً مؤکّد نمود به این فقره. پس از آن خبر داد از آمدن فارقلیطا و فرمود: اگر مرا دوست می دارید، فارقلیطا را قبول کنید، و از جملهٔ واضحات است که اگر روح القدس بر قلب کسی نازل بشود، مسدد و مؤیّد او باشد در جمیع امور و آثار غریبه و عجیبهای از شخص صادر بشود، در این صورت جای انکار باقی نخواهد بود و همه کس طالب چنین امری خواهد بود.

دلیل دوم آن که: در آیهٔ ۱۶ فرمود: من از پدر سؤال می کنم فارقلیطای دیگری به شما عطا خواهد کرد، الخ. روح نازل یوم الدار به اتّحاد حقیقی متّحد است با آب مطلقاً در نزد مُثَلَثین و با ابن نظر به لاهوت او. پس در حق او صادق نمی گردد فارقلیطای دیگر، بخلاف نبی مبشر به که این قول در حق او بی تکلّف صادق است.

دلیل سوم آن که: و کالت و شفاعت از خواص نبوّت است ، نه از خواص روح نازل متّحد با خدا. پس این دو معنی بر روح صادق نیست و بر نبیّ مبشّر به صادق است بدون هیچ تکلّفی.

١. مثلَّثين: قائلين به تثليث و اقانيم ثلاثه ( پدر ، پسر و روح القدس ).

دلیل چهارم آن که: در آیهٔ ۲۶ از باب ۱۴ فرمود: و آنچه به شماگفتم به یاد شما خواهد آورد، او از رسالهای از رسائل عهد جدید ثابت نمی شود که حواریون فرمایشات حضرت عیسی را فراموش کرده باشند و روح نازل در یوم الدار به خاطر ایشان بیاورد.

دلیل پنجم آن که: در آیهٔ ۲۹ از باب ۱۵ از انجیل یو حناعیسی الله فرمود: ۱ و الآن قبل از وقوع به شماگفتم، تا وقتی که واقع گردد ایمان آورید، آو این قول دال بر آن است که فارقلیطا روح نیست؛ زیرا که در دلیل اؤل دانستی عدم ایمان مظنون نبود از حواریون وقت نزول روح، بلکه مجال استبعاد هم نبود. پس این قول محتاج الیه نبوده است و از شأن حکیم عاقل نیست که به کلام فضول بی مصرفی تکلم نماید، فضلاً از شأن پیغمبر عظیم الشأن. پس اگر مراد از این قول نبئ مبشر به باشد، این کلام در محل خود و در غایت حسن خواهد بود از برای تأکید مرتبهٔ ثانیه.

دلیل ششم آن که: عیسی افزار در آیهٔ ۲۶: داو بر من شهادت خواهد داده و روح نازل یومالدار از برای عیسی شهادت نداد در محضر هیچ احدی؛ زیراکه تلامذه ای که بر ایشان نازل شد محتاج به شهادت نبودند؛ زیراکه معرفت تامّه قبل از نزول روح در حق مسیح افزاد داشتند. پس شهادت در محضر ایشان فایده ای نداشت و منکرینی که محتاج به شهادت بودند این روح در محضر ایشان شهادت نداد، بخلاف حضرت محمد به شهادت بودند این روح در محضر ایشان شهادت نداد، بخلاف محضرت محمد به که آن جناب از برای عیسی افزاشهادت داد و تصدیقش فرمود و بریشش نمود از ادّعای الوهیّت و ربوبیّت که از اشد انواع کفر و ضلالت است و مادرش را بری نمود از تهمت زنا و ذکر برائت ایشان در مواضع متعدده در قرآن مجید آمده است و در احادیث در مواضع غیر محصوره.

١. كتاب مقدّس. ص ١٢٤١. انجيل يوحنًا، باب ١٤.

٢. كتاب مقدّس، ص ١٢٤٢، انجيل يوحنّا، باب ١٤. آيه ٢.

٣. كتاب مقدّس. ص ١٢٤٢، انجيل يوحنًا. باب ١٥.

دليل هفتم أن كه: در أيه ٢٧ عيسي الله فرمود:

أُونِ أَخْتُونْ سَهِدِيتُونْ دِمِنْ شَرَيْتَ عَمَّيتُونْ؛ يعنى: و شما نيز شاهد هستيد؛ زيراكه از ابتدا با من بوده ايد. اين قول واضح الدلاله است كه شهادت حواريون غير از شهادت فارقليطاست.

پس اگر مراد از فارقلیطا روح نازل یومالدار بوده است، مغایرت مابین شهادتین نخواهد بود؛ زیرا که روح مذکور به شهادت مستقلّی که غیر از شهادت حواریّون باشد شهادتی ندارد، بلکه شهادت حواریّون عین شهادت روح مذکور است باشد شهادت؛ زیرا که روح با وجود این که اله بوده علی زعمهم و با خدا به اتّحاد حقیقی متّحد است، بری است از نزول و حلول و استقرار و شکل که از عوارض جسم و جسمانیّات است. مثل وزیدن باد شدیدی روح بر حواریّون نازل شد و [به] زبانههایی منقسم شد مثل زبانههای آتش، بدیشان ظاهر گشت و بر هر یکی از حواریّون قرار گرفت. پس حال حواریّون در آن وقت مثل حال کسی بود که اثری از اجنّه در او باشد. پس چنان که قول جن با قول مجنون متّحد است در حالت جنون، فکذلك شهادت روح باشهادت حواریّین. پس این قول صحیح نخواهد شد، بخلاف این که مراد از فارقلیطا نبی مبشر به باشد که شهادت او غیر از شهادت حواریّین است بالقطع والیقین.

## فائدة

ترجمهٔ صحیحی از برای آیهٔ ۲۷ از باب ۱۵ از انجیل یوحناهمین بود که ما نوشتیم. مطابق است با سریانیهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۲۱۸۸۱ - یعنی: لفظ «اُوپ اَخْتُونْ» را دارد که به معنی «شما ایضاً» است و کذلک با سریانیهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۸ و با سریانیهٔ قدیمهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۸ و در عربیهٔ هطبوعهٔ بیروت سنهٔ ۱۸۸۱ و همچنین در عربیهٔ سنهٔ ۱۸۱۷

١. كتاب مقدّس، ص ٢٢٢، انجيل يوحنًا، باب ١٥.

۲. در مصدر: (۱۸۸۶).

«وتشهدون أنتم أيضاً» دارد و همچنين در عربيّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۰ «وتشهدون أنتم أيضاً» و همچنين در عربيّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۷۰ و در ترجمهٔ فارسيّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۱۶ و سنهٔ ۱۸۲۸ و هكذا ساير تراجم كه به زبانهای مختلفه نوشته شده است، الّا اين كه در بعضی از ترجمههای فارسيّه و عربيّه لفظ «أيضاً» را از عربی و «نيز» را از فارسی عمداً سقط كرده اند. از آن جمله در عربيّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۲۱ و سنهٔ ۱۸۳۱ و سنهٔ ۱۸۴۴، وليكن خيانت ايشان بر ارباب بصيرت مخفی نيست. خدا هدايت كند ايشان را كه از اين لفظ جزئی مقصود كلّی را تفويت اكر ده اند.

دلیل هشتم آن که: حضرت عیسی فرموده: اگر من نروم، فارقلیطا نزد شما نیاید. آپس معلق نمود آمدن روح را به رفتن خود و این روح در نزد اهل کتاب و حواریون نازل شده بود در حضور عیسی به یعنی: با بودن عیسی به زمانی که خواست ایشان را بفرستد به بلاد اسرائیلیه. پس نزول روح مشروط به رفتن جناب مسیح نبوده است. پس مراد از فارقلیطا روح نازل در یوم الدار نخواهد بود، بلکه مراد از فارقلیطا شخص دیگر است که احدی از حواریین در زمان عیسی به حسب ظاهر از آن بزرگوار مستفیض نشده بود و آمدن او موقوف بود به رفتن عیسی به و این صفت در جناب موقوف بود به رفتن عیسی به و این صفت در جناب موقوف بود به رفتن عیسی به آمد و آمدن آن که هر دو مستقل باشند در یک زمان جایز نیست، بخلاف این که یکی از دو پیغمبر مطبع شرع دیگری باشد، یا هر کدام از پیغمبران مطبع یک شریعت باشند. در این صورت وجود دو رسول یا زیادتر در زمان و مکان واحد جایز است ـ چنان که در زمان مابین موسی به بودند.

١. تفويت: فوت گرداندن ، ضايع ساختن.

٢. زيرا اگر نروم تسلّي دهنده نزد شما نخواهد آمد [كتاب مقدّس، ص ١٢٢٢، انجيل يوحنًا، باب ١٤].

تفسیر آیه به این که: «قبل از مسیح پاروح القدس ضعیف نازل شده بود، در زمان حواریون با قوّت نازل شد» غلط است؛ چراکه روح القدس در نزد مسیحیّین خداست. اوّلاً نسبت نزول و صعود و حرکت و سکون به خدا غلط است و ثانیاً نسبت ضعف و قوّت به خدا خلاف است و [حتّی اگر]یک ذرّه از خدا در کسی حلول نماید کافی است از برای تأیید او. یک انبار خدا لازم ندارد.

الحاصل: تفسير فارقليطا به روح نازل در يوم الدار موجب هزار گونه كفر و فساد است . دليل نهم آن كه: عيسى الله فرمود در آيه ۱۸ از باب ۱۶ : مُوْيِعْ مَنْ خِسْ لِه لِعالَم؛ يعنى : وقتى فارقليطا آمد ، عالم را توبيخ خواهد كرد . اين قول به منزله نصّ جلى است از براى خاتم الانبياء الله وزيرا كه آن جناب عالم را توبيخ نمود نه روح نازل در يوم الدار بخصوص جماعت يهود را به جهت عدم ايمانشان به عيسى الله ، به توبيخى كه در او شك نمى كند مگر معاند صرف ، فرزند رشيدش صاحب الزمان رفيق عيسى الله كن نمى كند مگر معاند صوف ، فرزند رشيدش صاحب الزمان رفيق عيسى المحافظ الله ورد متبع اصلى از صول صحيح نيست و توبيخ منصب حواريون هم نبود بعد از نزول روح ، بلكه حواريون دعوت به ملّت مى كردند به ترغيب و وعظ ، و قول رانكين در كتاب خود كه مسماً به داخ البهتان است كه در ردّ خلاصه صولة الفيخ نوشته است ـ كه: لفظ توبيخ در انبيل و همچنين در ترجمهاى از تراجم انبيل يافت نمى شود و اين مستدل اين لفظ را ايراد كرده است تا بطور وضوح بر محمّد اين صادق آيد ؛ زيرا كه محمّد الله بسيار توبيخ و تهديد مى نمود ، الا اين كه مثل اين مغلطه از شأن مؤمنين كه ترسى از خدا داشته باشند نيست ، انتهى كلامه ـ اين كلام مردود است و اين قسّيس يا جاهل غالط تاست و يا مغلط عوام و ايمان هم ندارد . از خدا هم نمى ترسد ؛ زيرا كه اين لفظ در است و يا مغلط عوام و ايمان هم ندارد . از خدا هم نمى ترسد ؛ زيراكه اين لفظ در است و يا مغلط عوام و ايمان هم ندارد . از خدا هم نمى ترسد ؛ زيراكه اين لفظ در

۱. و چون او آید، جهان را بر گناه و عدالت و داوری ملزم خواهد نمود [کتاب مقد س، ص ۱۲۴۲-۱۲۴۳، انجیل یوحنا، باب ۱۶].

۲. جاهل غالط: ناداني كه اشتباه كرده است.

٣. مغلِّط عوام : كسى كه عامّة مردم را به غلط دچار سازد و به اشتباه اندازد.

جمیع اناجیل موجود است ـ از آن جمله در سریانیهٔ سوریت مطبوعه باادوات آمریکا در سنهٔ ۱۸۶۶ و سنهٔ ۱۸۶۸ و سنهٔ ۱۸۶۰ و سنهٔ ۱۸۷۰ و سنهٔ ۱۸۷۸ و سنهٔ ۱۸۸۷ و سنهٔ انوام است و در بعضی لفظ توبیخ ، اگرچه ترجمه به لفظ دالزام » بر خیانت است از مترجمین ، لیکن معنی الزام هم قریب به معنی توبیخ است ، مع هذا شکایت از ایشان نداریم ؛ زیراکه تغییر و تحریف طبیعت ثانوی است از برای علمای پروتستنت و از این جهت است که مترجمین فارسیّه لفظ فارقلیطا را نمی نویسند ؛ به جهت اشتهار این لفظ در نزد مسلمین در حق خاتم النبیّین گیهٔ ، بلکه معنای او را تسلّی دهنده در فارسیّه و معزّی و وکیل و شافع در ترجمههای عربیّه مرقوم می نمایند.

دلیل دهم آن که: عیسی پ فرمود: «امّا برگناه؛ زیراکه به من ایمان نـمیآورند» و این قول دلالت دارد بر این که فارقلیطا پ ظاهر خواهد شد بر منکرین عیسی و ایشان را توبیخ مینماید به جهت عدم ایمان ایشان به عیسی، و روح نازل در یومالدار ظاهر نبود بر مردم و ایشان را هم توبیخ نمی نمود به جهت عدم ایمان.

دلیل یازدهم آن که: عیسی پ فرمود: و بسیار چیزهای دیگر نیز دارم که به شما بگویم، لکن الآن طاقت تحمّل آنها را ندارید، و این قول منافی ارادهٔ روح نازل است در یوم الدار از لفظ فار قلیطا؛ زیرا که روح حکمی را نیفزود بر احکام عیسی ب ؛ زیرا که بنا بر زعم اهل تثلیث حواریون را امر نموده بود به عقیدهٔ تثلیث و به دعوت تمامی اهل عالم. پس کدام امر حاصل شد از برای حواریون که زاید بر اقوال عیسی ب باشد؟ بلی، بعد از نزول روح جمیع احکام تورات را اسقاط کردند ـمگر بعضی از احکام بلی، بعد از نزول روح جمیع احکام تورات را اسقاط کردند ـمگر بعضی از احکام

١. كتاب مقدّس، ص ١٢٢٣، انجيل يوحنّا، باب ١٤، آيه ٩.

٢. كتاب متدّس، ص ١٢٢٣، انجيل يوحنًا، باب ١٤. آية ١٢.

عشرهٔ مذکوره در باب بیستم از سِفر خروج ـ و جمیع محرّمات را هم حلال کردند و این امر ـ یعنی: اسقاط احکام و تحلیل محرّمات ـ جایز نیست که در حقّش گفته شود: لیکن الآن طاقت تحمّل آنها را ندارید؛ زیرا که این امر تحمّل نیست. تخفیف است. توانستند حمل نمایند اسقاط حکم تعظیم سبت را که از اعظم احکام تورات است که جماعت یهود انکار می کردند عیسی ﷺ را که مسیح موعود باشد به جهت عدم مراعات این حکم. پس قبول اسقاط جمیع احکام آسان تر بود در نزد ایشان. بلی، قبولی زیادتی احکام به جهت ضعف ایمان و ضعف قوّه تا زمان صعود مسیح ـ چنان که علمای پروتستنت اعتراف می نمایند ـ خارج بود از استطاعت ایشان.

پس ظاهر و آشکار گردید که مراد از فارقلیطا پیغمبری است که احکام شرع شریف او زیاد می شود بالنسبه به شریعت عیسویه و حمل آن سنگین می شود بر مکلفینی که ضعیف اند و آن حضرت محمد شرا است.

دلیل دوازدهم آن که: عیسی فرمود که: از خود تکلّم نمی کند، بلکه به آنچه شنیده است سخن می گوید، ا و این قول دلالت دارد بر ایس که فارقلیطا را بنی اسرائیل تکذیب خواهند نمود. لهذا عیسی هم محتاج شد که صدق او را تقریر نماید. پس فرمود: «از خود تکلّم نمی کند، بلکه به آنچه شنیده است سخن می گوید» و تکذیب در حقّ روح نازل در یوم الدار مظنون نبود. علاوه روح در نزد مسیحیّین عین خداست و متّحد است به ذات مقدّسهٔ باری تعالی به اتّحاد حقیقی ـ تعالی الله عن ذلك علواً کبیراً. پس قول او: «از خود تکلّم نمی کند، بلکه به آنچه شنیده است سخن می گوید» معنی ندارد؛ زیرا که خدا نباید احکام را از غیر بشنود، بلکه خدا از خود باید تکلّم نماید. بلی، پیغمبر محتاج است که احکام را از خدا بشنود. پس مصداق ایس کلام جناب محمّد تقد است که مطنهٔ تکذیب در حق آن جناب بود و عین خدا هم نیست و سخن از خود نمی گفت و تکلّم نمی کرد مگر به و حی. قال الله تعالی فی حقه:

١. كتاب مقدّس، ص ١٢٤٣، انجيل يوحنّا، باب ١٤، آيهُ ١٣.

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الهَوَى ۞ إِن هُوَ إِلَّا وَحَيُّ يُوحَى ﴾ ، \ وقال أيضاً ـجلَّ شأنه ـ: ﴿ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَىٰٓ ﴾ ، \ وقال أيضاً : ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِنْ تِـلْقَاءِ نَـفْسِي إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَـا يُوحَى إِلَىٰٓ ﴾ . \

حاصل مفاد آیات مبارکات آن که: حضرت محمد الله از جانب خود تکلم نمی کند، بلکه به آنچه شنیده است از خدا سخن می گوید -خواه بلاواسطه و خواه معالواسطه - و تابع صرف است احکام خدا را و کلام الهی را از جانب خود تغییر نمی دهد و وحی راکم و زیاد نمی فرماید.

دلیل سیزدهم آن که: عیسی می فرمود: او از امور آینده به شما خبر خواهد داد» و روح نازل در یوم الدار کسی را از امور آینده خبر نداد بالاستقلال، بلکه خبر دادن او همان خبر دادن حواریین است، بخلاف حضرت محمد کی که آن جناب بالمشافهه مردم را از امور آینده خبر داد ـ چنان که در پیش گذشت و بعد هم ان شاء الله مذکور خواهد شد.

دلیل چهاردهم آن که: عیسی ﷺ فرمود: و مرا تمجید خواهد فرمود؛ زیرا که آنچه از آن من است خواهد گرفت و به شما خبر خواهد داد، و این قبول در حتی روح صادق نیست؛ زیرا که روح در نزد اهل تثلیث قدیم است و غیر مخلوق و قادر مطلق است. فیض و کمالات را از غیر اخذ نمی کند. کمال منتظر ندارد که تدریجی الحصول باشد، بلکه تمامی کمالات او از برای او بالفعل حاصل است. پس لابداً بایست گفت که: مبشر به کسی است که کمالات منتظره دارد و فیوضات الهیکه بتدریج به او می رسد. چون این کلام موهم بود که نبی موعود تابع شرع عیسی باشد، لهذا دفعاً للتوهم

١. سورة نجم، آية ٣-٢.

٢. سورة انعام. آية ٥٠؛ سورة احقاف، آية ٩.

٣. سورة يونس، آية ١٥.

۴. كتاب مقدّس، ص ١٢٤٣، انجيل يوحنّا، باب ١٤. آية ١٢.

٥. بالمشافهه : با هم گفتگو كردن ، رويارو سخن گفتن .

ع. كتاب مقدّس، ص ١٢٤٣، انجيل يوحنّا، باب ١٤. آية ١٤.

جناب عیسی فرمود: هرچه از آن پدر است از من است. از این جهت گفتم که از آنچه آنِ من است میگیرد و به شما خبر میدهد.

حاصل مقصود این که: از منبعی که احکام و فیوضات به من رسید، از همان منبع فارقلیطا خواهد گرفت و رسانید. ۱

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٥٢ \_ ١٤٠.

## فهرست مندرجات جلد سوم

| ٢١                                          | <ul> <li>دیباچهٔ جزء سوم کتاب</li> </ul>                                |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| دم زمانی که انس نمیگیرند مگر به             | <ul> <li>حدیث اوّل از بخش هفتم در بیان این که می آید برای مر</li> </ul> |
| دادن بر نوشتن است۲۲                         | کتابهای خود و این که از نعمتهای بزرگ الهیّه قدرت                        |
| نىيّە                                       | <ul> <li>محفوظ ماندن علوم به نوشتن است و بیان چند علائم حن</li> </ul>   |
| 74                                          | <ul> <li>در بیان پنج علامت از علامات حتمیّه و بیانی از مؤلّف</li> </ul> |
| قيام قائم ﷺ و كشته شدن نفس زكيّه            | <ul> <li>قیام دوازده نفر که به دروغ ادعای مهدویت کنند پیش از</li> </ul> |
| ى فرجه ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | دوازده روز پیش از ظهور حضرت حجّت ـعجّل الله تعال                        |
| نائم آل محمّد ﷺ قيام كـند و بـياني از       | <ul> <li>آخر سلطان بنی عباس عبدالله نامی است که به موت او i</li> </ul>  |
| 75                                          | مؤلّف حقير                                                              |
| ٢٧                                          | • تحقيق انيقى از مؤلّف ضعيف                                             |
| ۲۸                                          | <ul> <li>بعضی از نشانههای انقراض ملک بنی عبّاس</li> </ul>               |
| ۲۹                                          | <ul> <li>تفسير لغت عندافه و احتمالات در اين لفظ</li> </ul>              |
| ٠٠                                          | <ul> <li>مدّت حکومت سفیانی و بیان فتنهٔ او</li> </ul>                   |
| رح کلام مجلسی ثانی و شکافته شدر             | <ul> <li>خدا دین خود را بوسیلهٔ دشمنان خود یاری میکند و ش</li> </ul>    |
| ن و ایس علامت خیلی نردیک قیاه               | فرات و آب آن به پای خود داخل کوچههای کـوفه شـد                          |
| ٠٢٢                                         | واقع شود                                                                |

| <ul> <li>ندای آسمانی در شب بیست و سوم به نام مهدی او کشته شدن چهار هزار نفر در روز</li> </ul>            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جمعهای نزدیک مسجد کوفه                                                                                   |
| • ظهور پنج بلا در آخرالزمان نزدیک ظهور قائم ﷺ٣٠                                                          |
| • ظهور بعضی از علامات و کشته شدن هشتاد هزار نفر در نزدکوه سیاه ری ۳۶                                     |
| • تحقیقی از مؤلّف در ذیل حدیث                                                                            |
| • حملهٔ بغدادی ها و خراسانی ها به ری و فرار کردن اهل ری به قم و از آن جا به اردستان که یکی از            |
| قصبات توابع اصفهان است                                                                                   |
| • بیانی از مؤلّف حقیر                                                                                    |
| • معنای حدیثی در فضیلت قم                                                                                |
| • ترجمهٔ حدیث و تحقیقی از مؤلّف                                                                          |
| • حديث شريف در فضيلت قم و ترجمهٔ أن                                                                      |
| • تحقیق بلیغی از مؤلّف                                                                                   |
| • تتمَّة تحقيق مؤلِّف و بيان اصول دين شيعة دوازده امامي اجمالاً                                          |
| • بیان و تحقیق مؤلف فقیر                                                                                 |
| • احادیث در فضیلت قم                                                                                     |
| • در فضیلت قم                                                                                            |
| <ul> <li>در فضیلت قم و در ضمن آن است بعضی از اخبار غیبیّه</li></ul>                                      |
| <ul> <li>کسوف آفتاب دو ثلث ساعت یا دو ثلث روز و خسوف ماه در مدت بیست و سه ساعت یا روز</li> </ul>         |
| بیست و سوّم ماه و فتنهٔ اهل مصر و قطع رود نیل و تحقیقی از مؤلّف در معنای حدیث۵۱                          |
| <ul> <li>بلند شدن پرچم حسنی و اموی و قیسی پیش از سفیانی</li></ul>                                        |
| <ul> <li>خروج طالب الحق كه از علامات خروج سفياني است و او بر طريق حق نيست و غير از يماني</li> </ul>      |
| است و ظهور کلاههای بین المللی                                                                            |
| <ul> <li>قبل از ظهور حضرت بقدری فتنه شدید شود که جایی که دینار و در هم خود را حفظ کنند نداشته</li> </ul> |
| باشند و بیانی از مؤلّف                                                                                   |
| ه يقنه بيان من أف و ذك حديثي                                                                             |

| حان دورهٔ غیبت و این که پرچمهای مشتبه قبل از ظهور دوازده است و ظهور قائم از آفتاب          | امت  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| شنتر خواهد بود                                                                             |      |
| رح حديث و موعظة مؤلّف                                                                      | شر   |
| معار مؤلّف در موعظه                                                                        | ا اث |
| يّة اشعار و بعضي از علائم مهمّة ظهور                                                       | ، بة |
| بضي از علائم و وقايع قبل از ظهور                                                           | ، ب  |
| لاهر نشود قائم ﷺ تا این که حکومت کنند بسیاری از مردمان تا نگویند که :اگر ما حکومت می کردیم | 6    |
| 4 عدالت رفتار می کردیم و ظاهر نشود آن حضرت تا این که نه عُشر از مردم هلاک شوند ۶۲          | ب    |
| دای آسمانی را هر قومی به زبان خود می شنوند و نقل حدیث شریفی                                | • نا |
| رجمهٔ حدیث شریف و خبر دادن از خراب شدن دیوار مسجد کوفه                                     |      |
| دّعاكردن دوازده نفر ديدن قائم على را و مورد تكذيب واقع شدن ايشان و حركت و حرب قبيلة        | ۱ .  |
| قیس و ریخته شدن خون ستمکاران و دعوت شدن درندگان به خوردن گوشتهای آنها ۶۵                   | ;    |
| مسخ شدن بعضي از مردم آخر الزمان پيش از ظهور                                                | •    |
| خبر دادن ناقه سواري به مردن خليفهٔ عبّاسي كه به مردن او فرج آل محمّد و همهٔ مردمان واقع    |      |
| شود و ظاهر شدن آتش عظیمی در آسمان از سمت مشرق و آن مدّت کمی پیش از ظهور قائم               |      |
| خواهد بود و وقوع موت و قتلی مقارن ظهور                                                     |      |
| صعود آخرین سلطان بنی عبّاسی در شام بر منبر مروان و منقرض شدن ایشان و قیام قائم و بیعت      | •    |
| مردم با أن جناب                                                                            |      |
| ندای آسمانی و هلاک عبّاسی و قتل نفس زکیّه و به زمین فرورفتن لشکر سفیانی در میان مکّه و     |      |
| مدينه . در سال قبل از ظهور همهٔ آنها واقع شود                                              |      |
| دو ندایی که در آسمان و زمین بلند می شود، ندای اوّل حقّ است و ندای دوّم باطل است ۷۰         | •    |
| ترجمهٔ حدیث                                                                                |      |
| در سالی که صیحهٔ آسمانی بـلند مـیشود پـیش از آن در مـاه رجب صـورت و دسـتی در مـاه          | •    |
| ظاهر میشود                                                                                 |      |
| الروان والمناز والمنادك و والمناز قام قائد                                                 |      |

| ٧٤                           | كشته شدن ابن الشيخ در نجف اشرف                                                  |
|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٥                           | و جه تسمیهٔ ماههای عربی                                                         |
| ٧۶                           | تا بنیعبّاس منقرض نشوند فرج نخواهد شد                                           |
| ر خراب شدن مسجد كوفه و       | حکومت کردن زنان و امردان و ریاست کردن کودکان و جوانان و                         |
| w                            | پیمان بستن دولتهای همجوار و زایل شدن ملک از بنیعبّاس                            |
| درا زنده دفن میکند از ترس    | سفیانی خبیث ترین مردم است و بیان صفات او و این که کنیز خو                       |
| γλ                           | این که مردم را به او دلالت کند و غیر اینها                                      |
| ی که زیر سر او نوشتهای باشد  | <ul> <li>نشانهٔ ظهور حضرت بیدار شدن هر کسی است هنگام صبح در حال</li> </ul>      |
| ک ثلث باقی بمانند و بیان خبر | و بیان این که پیش از ظهور دو ثلث مردم هلاک و نابود شوند و یک                    |
| v9                           | دیگری                                                                           |
| پی پیش از ظهور مردم ممنوع    | <ul> <li>بیان چندی از علامات مهمّه پیش از ظهور و این که سه سال پی در</li> </ul> |
| ۸٠                           | از رفتن حج شوند                                                                 |
| انب عراق و پرچمهای ترک به    | <ul> <li>ترجمهٔ حدیث و در آن است رو آوردن پرچمهای خراسانی به ج</li> </ul>       |
| ۸۱                           | جانب ري و هجوم آوردن چينيها به آنها                                             |
| ΑΥ                           | <ul> <li>حدیث مفصل از حضرت صادق به روایت وافی از روضهٔ کافی.</li> </ul>         |
| ۸۳                           | • ترجمهٔ قسمتی از حدیث                                                          |
| ۸۵                           | <ul> <li>بیان ۲۷ علامت از علامات عامه</li> </ul>                                |
|                              | <ul> <li>بیان نه علامت دیگر و ترجمهٔ قسمتی از حدیث</li> </ul>                   |
|                              | <ul> <li>بیان سی و هشت علامت و ترجمهٔ قسمتی از حدیث</li> </ul>                  |
|                              | <ul> <li>بیان پانزده علامت و ترجمهٔ قسمتی از حدیث</li> </ul>                    |
|                              | • بيان هفده علامت                                                               |
|                              | <ul> <li>بیان پانزده علامت و ترجمهٔ قسمتی از حدیث</li> </ul>                    |
| 97                           | <ul> <li>بیان بیست و یک علامت</li> </ul>                                        |
|                              | • ترجمهٔ قسمتی از حدیث                                                          |
| ١٥                           | م درن کر از امر حارب مرادة نظر حالات اها آخرال مان                              |

| خروج سفیانی در ماه رجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| باز كردن اميرالمؤمنين ﷺ پرچم رسول خدا ﷺ را در وقعهٔ بصره و بعد از أن باز نخواهد شد تا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| زمان قيام قائم على المسلم المس |
| و ترجمهٔ حدیث و در آن است که: چون قائم ﷺ قیام کند، تمام اهل مشرق و مغرب او را لعن کنند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| و قیام نمی کند قائم تا این که دو نوشته در بصره و کوفه خوانده شود مُشعر بر بیزاری جستن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 9A_9V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| و قسمتی از حدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <ul> <li>قسمتی در ترجمهٔ حدیث و در آن است بیان رفتار قائم هنگام ظهور و وقایع دیگر</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| • وقايع زمان ظهور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| • زمانی که اذن داده شود به ظهور حضرت، آن جناب خدا را به اسم عبری میخواند، فوراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| اصحابش همه در نزداو حاضر میشوند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| • اسامی سیصد و سیزده نفر اصحاب آن حضرت با اسامی پدران ایشان و حلیه و صفاتشان بر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| شمشيرهاشان نوشته شده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| • بر شمشیرهای ایشان هزار کلمه نوشته شده که هر کلمهای مفتاح هزار کلمه است و همهٔ ایشان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| یک شب در مکه حاضر شوند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <ul> <li>ابتلای اصحاب قائم مانند ابتلای اصحاب طالوت است</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <ul> <li>دستورالعمل اصحاب قائم در کفهای دستهایشان است و به روی آب راه میروند۱۰۸</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>زمان قیام قائم شیعیان از مشرق و مغرب هر کجا که باشند امام خود را میبینند و صدای او را</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| می شنوند و با او سخن می گویند و هیچ حجابی در میان ایشان و امامشان نیست و آن بدون آلات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ظاهريّه است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <ul> <li>حدیث مفصّلی از حضرت صادق به روایت مفضّل بن عمر که در آن است مطالب بسیار مهمّه ای</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| از جهاتی چند و بیانی از مؤلّف در مصادر نقل آن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <ul> <li>قسمتی از متن حدیث و در آن است که: وقت ظهور معین نیست و علم آن راکسی جز خدا نداند</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| و ترجمهٔ أن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ه د . اد ټ . ت د یک ی از حدیث شریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| کسی که وقت برای ظهور قرار دهد خود را شریک در علم خدا دانسته ، و بیان قسمتی از حدیث،                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| و در آن است که : ظهور حضرت در زمان شبهه است و امر او ظاهر خواهد شد بنحوي که هيچ                       |
| شبههای برای احدی باقی نماند و ترجمهٔ قسمتی از حدیث                                                    |
| • ترجمهٔ قسمتي از حديث و در آن است معناي آيهٔ شريفهٔ: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلُّهِ ﴾ و نابود |
| شدن کلّیّهٔ ملل و ادیان در زمان ظهور آن حضرت                                                          |
| • در بیان این که دینی که خدا برای بندگان خود به رسمیّت شناخته دین اسلام است و تمام انبیا              |
| مسلّمان بوده و به آن دعوت کردند                                                                       |
| • چرا مجوس را مجوس نامند ؟                                                                            |
| <ul> <li>چرا یهود و نصارا و صابئین را به این نامها خواندهاند ؟ و جواب گفتن حضرت از آن ۱۱۹</li> </ul>  |
| • چون حضرت قائم ظاهر شود، هر کسی گوید که: آن حضرت را پیش از ظهور دیدهام ۱۲۰                           |
| • ولادت و غيبت و محلّ ولادت و خليفهٔ عصر أن حضرت و وفيات حضرت عسكري الله و                            |
| ترجمهٔ قسمتی از حدیث                                                                                  |
| • بيان مؤلّف حقير                                                                                     |
| • سؤال مفضّل از حضرت صادق و جواب فرمودن آن حضرت                                                       |
| • بیان مفصّلی از مؤلّف                                                                                |
| • قسمتی از حدیث و آنچه که در آن ذکر شده                                                               |
| <ul> <li>در بدو ظهور حضرت تنهاست و بعداز آن ملائکه و اصحاب در نزد آن حضرت حاضر می شوند</li> </ul>     |
| و غير اينها                                                                                           |
| • ترجمهٔ این قسمت از حدیث                                                                             |
| <ul> <li>رجعت حضرت سید الشهداء ﷺ با دوازده هزار صدیق از شیعیان در حالی که آن حضرت عمامهٔ</li> </ul>   |
| سیاه بر سر داشته باشد در ابتدای زمان ظهور مهدی و قسمتی از حدیث که در آن است که: هر                    |
| بیعتی پیش از ظهور قائم بیعت کفر و نفاق است                                                            |
| • ترجمهٔ این قسمت از حدیث                                                                             |
| <ul> <li>قسمتی از حدیث محتوی مطالب مهمّهای</li></ul>                                                  |
| • ترجمة ابن قسمت از حديث                                                                              |

| خروج دابّةالارض و بعضي از علانم مهمّة ديگر                                                              | 1 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ترجمهٔ این قسمت از حدیث                                                                                 | 9 |
| ظاهر شدن ملائکه و جن برای مردم در آن زمان که با هم نحلطه و آمیزش کنند و بعضی                            |   |
| مطالب دیگر                                                                                              |   |
| عمل قائم ﷺ با اهل مكّه                                                                                  | • |
| خلیفه نصب کردن حضرت برای اهل مکّه و کشتن ایشان خلیفه را تا دو مرتبه و کشتن آن                           | • |
| حضرت اهل مکّه را و نصب کردن خلیفهٔ سوم برای ایشان                                                       |   |
| مركز پايتخت حضرت در كوفه و جاي حكومت أن حضرت مسجد كوفه و بيتالمال أن جناب                               | • |
| مسجد سهله خواهد بود                                                                                     |   |
| ترجمهٔ این قسمت از حدیث و افضلیّت زمین کربلا و اتّصال قصرهای کوفه به کربلا و مسافت                      | • |
| كوفه بيست و پنج فرسخ خواهد شد                                                                           |   |
| افضلیّت زمین کربلا از کعبه و رفتن قائم ﷺ به مدینهٔ طیّبه                                                | • |
| قسمتی از حدیث                                                                                           | • |
| ترجمهٔ حدیث و در آن است بیرون آوردن قائم ﷺ آن دو نفر را از قبر در حالتی که برای امتحان                  | 0 |
| خدا بدنهای ایشان را تر و تازه نگاه داشته و بر نخلهٔ خشک آویختن حضرت آنها را و سبز شدن                   |   |
| نخله و زنده كردن حضرت آنها را به امر خدا و اقرار گرفتن از ايشان به جناياتي كه كردهانـد از               |   |
| زمان آدم تا آن زمان و اقرار كردن ايشان به جنايات خود و سوزانيدن حضرت آنها را و خاكستر                   |   |
| ایشان را به باد دادن                                                                                    |   |
| ، بيان مؤلّف                                                                                            | • |
| <ul> <li>قسمتی از حدیث و عدد اصحاب حضرت از ملائکه و جنّ و انس و سؤال مفضّل از صادق ﷺ از</li> </ul>      | • |
| بغداد و جواب آن حضرت                                                                                    |   |
| <ul> <li>قسمتی از حدیث و در آن است اِخبار از خروج سید حسنی تا آمدن او به کوفه و تسلیم حضرت</li> </ul>   | D |
| شدن او بالشكرش                                                                                          |   |
| <ul> <li>رفتن قائم ﷺ به جنگ با سفیانی و قیام حضرت سیدالشهداء ﷺ با دوازده هزار صدیق و هفتاد و</li> </ul> | • |
| دو نفر شهدای کربلا و مطالب مهمّهٔ دیگر۵۴                                                                |   |

| ا شکایت فاطمهٔ زهرا نزد پدر از کلیهٔ جور و ستمهایی که به او شده و سقط محسن                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ا بيان مؤلّف                                                                                                                  |
| • كلمات اميرالمؤمنين ﷺ منقول از كتاب [ال]صوارم الحاسمة در تاريخ زهراي فاطمه بعد از                                            |
| رحلت پیغمبر و بردن حضرت برای بیعت گرفتن و شرح لغات و ترجمهٔ کلمات                                                             |
| • شكايات اميرالمؤمنين على به پيغمبر اكرم على از مصائب و أزارهايي كه به أن حضرت رسيده تا                                       |
| وقت شهادت                                                                                                                     |
| • تأويل آيه ﴿ أَفَإِن مَاتَ أَوْ قُتِلَ ﴾ وكلمات مفضّل بن عمر و جواب صادق ﷺ                                                   |
| • شكايات حضرت امام حسن مجتبى ﷺ به جدّ بزرگوار خوداز ظلم و ستمهايي كه به او رسيده تا                                           |
| وقت شهادت او                                                                                                                  |
| • شكايات حضرت سيدالشهداء على به جدّ بزرگوار خود                                                                               |
| • ثواب گریستن بر حسین ﷺ                                                                                                       |
| • در تأويل آية شريفة ﴿ وَإِذَا المَوءُودَةُ سُئِلَت ﴾ وكلمات حضرت صادق على ١٩٤                                                |
| • تظلّم زهرا به پروردگار خود و انتقام خواستن او                                                                               |
| <ul> <li>کلام حضرت صادق در حق منکرین رجعت</li> </ul>                                                                          |
| • معنای عذاب ادنی و عذاب اکبر                                                                                                 |
| • معنای رجعت و برگرداندن خدا مُلک را به آل محمّد ﷺ                                                                            |
| <ul> <li>قسمتی از حدیث صادق ﷺ محتوی بر آیات داله بر رجعت و ترجمهٔ آن</li> </ul>                                               |
| <ul> <li>راجع به مُتعه و احكام آن و تفاوت ميان متعه و عقد دائم و شروط متعه</li> </ul>                                         |
| <ul> <li>شکایات حضرت زین العابدین و حضرت باقر چه به جد بزرگوار خود از ظلم و ستمهایی که از</li> </ul>                          |
| خلفای جور بر ایشان وارد شده تا وقت شهادت ایشان                                                                                |
| <ul> <li>شکایات حضرت صادق و حضرت کاظم و حضرت رضا و حضرت جواد و حضرت هادی و</li> </ul>                                         |
| حضرت عسکری به پیغمبر اکرم ﷺ از ظلم و ستمهایی که به ایشان رسیده                                                                |
| <ul> <li>شکایات قائم آل محمد به جد بزرگوار خود از جفاهای امت در دورهٔ غیبت صغرا و کبرای خود</li> </ul>                        |
| تا وقت ظهور                                                                                                                   |
| <ul> <li>سؤال مفضل بن عمر از حضرت صادق ﷺ از تفسير آية مباركة : ﴿ لِيَعْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدُّمَ مِن ذَنبِكَ</li> </ul> |
| وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ و جواب أن حضرت از أن                                                                                        |

| آل محمّد و معناي : ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ﴾                              | در فضیلت شیعیان                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| انبياء ﷺ اميرالمؤمنين و قائم ﷺ را به انتقام كشيدن و خونخواهي و مطالب                    | فرمان دادن خاتم الا                    |
| YYX                                                                                     | مهمّهٔ دیگر                            |
| به روایت حضرت صادق و شرح لغات و ترجمهٔ آن ۲۳۱                                           | ، خطبة اميرالمؤمنين                    |
| لی و مطالب مهمّهٔ دیگر                                                                  | <ul> <li>در معنای غالی و تا</li> </ul> |
| در روز زدن سلمان در مدینه و شرح لغات و معنای آن                                         | <ul> <li>خطبة اميرالمؤمنين</li> </ul>  |
| ق ﷺ بعضى از فقرات خطبه را                                                               | <ul> <li>شرح حضرت صاد</li> </ul>       |
| بیانات حضرت صادق ﷺ برای مفضّل بن عمر                                                    | <ul> <li>شرح اكوان ستّه و</li> </ul>   |
| حضرت صادق و جوابهای آن حضرت                                                             | <ul> <li>سؤالات مفضّل از</li> </ul>    |
| ، حضرت در موضوع ابليس كه آيا از ملائكه بوده است يا نـه ؟ و جـواب آن                     | <ul> <li>سؤال مفضّل از آن</li> </ul>   |
| ملَک لفظی است کلّی و اطلاقاتی دارد                                                      | حضرت به این که                         |
| استدلال حضرت صادق بر أن به آيه ﴿ أَلَم تَرَ إِلَى رَبُّكَ كَيفَ مَدَّ الظُّلُّ ﴾ و سؤال | <ul> <li>دربیان عالم اظله و</li> </ul> |
| ق و جواب گفتن حضرت او را                                                                | مفضّل از عالم ميثا                     |
| حضرت اميرالمؤمنين از شرح فرمودهٔ أن حضرت: « وا عجباً كلِّ العَجَبِ» و                   | • سؤال صعصعه از                        |
| يناب او را                                                                              | جوابگفتن آن ج                          |
| عب مستصعّب»                                                                             | • معنای دحدیثنا ص                      |
| ب و نبئ مرسل و مؤمن ممتحَن                                                              |                                        |
| ه صادق ﷺ در تفویض به آل محمّد به آیات مبارکات۲۷۱                                        |                                        |
| غیر در قرآن آل محمّدند و مرجع ضمایر متکلّم وحده خدای تعالی است۲۷۳                       | • مرجع ضماير مع ال                     |
| صَره                                                                                    | • معنای ناصبه و مة                     |
| مۇمنىن ﷺ                                                                                |                                        |
| ن ديون شيعيان خود را در زمان ظهور٧٨                                                     | • اداكردن امام زماد                    |
| ثم ﷺ در زمان ظهور٧٩                                                                     | <ul> <li>بعضی از رفتار قا</li> </ul>   |
| ، حضرت                                                                                  | • مدّت سلطنت آن                        |
| حض ت صادق الله                                                                          | م جارشن اد                             |

| ۲۸۳             | ۰ وارد شدن پرچمهای سبز مصری در شامات                                                        |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| YAY             | ا بيان مؤلّف                                                                                |
| YA¥             | <ul> <li>کوبیده شدن رایات قیس در مصر و روایات کنده به خراسان و بیان مؤلف</li> </ul>         |
| ا و ایس در مدّت | <ul> <li>سلطنت کردن بنی عبّاس در نزدیکی قیام قائم بعد از منقرض شدن دولت آنه</li> </ul>      |
| ۲۸۶             | کمی پیش از قیام قائم است                                                                    |
| YAY             | <ul> <li>امتحان و فتنه در دین</li> </ul>                                                    |
| YAV             | <ul> <li>برگشتن مردم از دین اسلام</li> </ul>                                                |
| YAA             | <ul> <li>در کراهیت وقت قرار دادن برای ظهور</li> </ul>                                       |
| او راکه دلهای   | <ul> <li>قیام مردی در قم از اهل آن برای دعوت کردن به حق و متابعت کردن جمعی</li> </ul>       |
| 79              | ایشان مانند پارههای آهن باشد و در فضیلت قم                                                  |
| 797_791         | <ul> <li>در فضیلت و مدح شیعیانی که در آخرالزمان به دین خود ثابت بمانند</li> </ul>           |
| 797             | <ul> <li>مراد از نعمت باطنه در آیهٔ شریفه امام زمان است</li> </ul>                          |
|                 | <ul> <li>فتنهٔ بنیعباس از فتنهٔ ترک زیادتر است</li> </ul>                                   |
| 794             | <ul> <li>برداشته شدن رحم از دلهای شیعیان در آخر زمان</li> </ul>                             |
| 190             | <ul> <li>امتحان مردم آخرالزمان و باقی ماندن کمی از مردم در دین خود</li> </ul>               |
| 798             | <ul> <li>ندای آسمانی در ماه رجب و ظاهر شدن دستی در مقابل آفتاب</li> </ul>                   |
|                 | <ul> <li>کشته شدن پانزده نفر شجاع در میان مکه و مدینه و بیان این که قائم ﷺ بـــه</li> </ul> |
|                 | قيام مىكند                                                                                  |
|                 | <ul> <li>قیام سفیانی و یمانی و مروانی و شعیب بن صالح پیش از ظهور قائم است</li> </ul>        |
|                 | <ul> <li>سفیانی در زمان سلطنت بنیعبّاس قیام میکند</li> </ul>                                |
|                 | <ul> <li>قیام قائم وعدهای است از جانب خدا که هیچ خلفی در آن نیست</li> </ul>                 |
|                 | <ul> <li>علامات خاصة ظهور و بعضى از مطالب ديگر</li> </ul>                                   |
|                 | <ul> <li>خدا در یک شب امر قائم را اصلاح میکند</li> </ul>                                    |
|                 | • ظهور روزنامههای مختلف                                                                     |
| 14              | <ul> <li>د داشته شدن عله م حقه از میان م دم</li> </ul>                                      |

| ديدن احمد بن اسحاق قمى حضرت قائم الله را                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| منكر وجود قائم منكر جميع انبيا و رسل است                                                                  |
| حضرت قائم در زمان قیام مانند داو د پیغمبر به باطن حکم میکند                                               |
| حضرت قائم منارهها و قصرها که در مساجد ساخته شده خراب میکند                                                |
| وقوع جنگ جهانی مقارن با قیام است و بیان مؤلّف                                                             |
| حکایت علی بن مهزیار و رسیدن او خدمت آن حضرت و خبر دادن آن حضرت به او چندی از                              |
| علامات ظهور خود را                                                                                        |
| لغات حديث و ترجمهٔ أن                                                                                     |
| بیان مؤلّف حقیر و پارهای از اشعار او                                                                      |
| حکایت علیّ بن مهزیار به طریق دیگر                                                                         |
| و ترجمهٔ حدیث                                                                                             |
| ا بيان مؤلّف                                                                                              |
| ٠ حديث ابراهيم بن مهزيار                                                                                  |
| ٠ شرح لغات حديث                                                                                           |
| معنای حدیث                                                                                                |
| بيان مؤلّف                                                                                                |
| <ul> <li>بیان بعضی از علائم در توقیعی که برای شیخ مفید از ناحیهٔ مقدّسه صادر شده</li> </ul>               |
| <ul> <li>توقیع دیگر برای شیخ مفید و در آن است بیان بعضی از علائم</li> </ul>                               |
| • ترجمهٔ توقیع                                                                                            |
| <ul> <li>پایان بخش نهم از دوازده بخش کتاب نوائب الدهور</li> </ul>                                         |
| <ul> <li>بخش دهم در اخبار صحابیه و تابعیه و بیرون آمدن پرچمهای سیاه از خراسان</li> </ul>                  |
| <ul> <li>بیرون آمدن مردی از مشرق با جماعت مختلفه که مردم را به آل محمد دعوت کنند و آنها از اهل</li> </ul> |
| دین نیستند ، دروغ میگویند                                                                                 |
| <ul> <li>بیرون آمدن مردمان بی دین و پا برهنهای که مردم را مانند زرع درو و نابود کنند و آمدن</li> </ul>    |
| پرچمهای زرد به مصر و از آنجا رفتن به شام و ظهور پرچمهای سیاه از طرف مشرق و                                |
| پرچمهای زرد از طرف مغرب و به یکدیگر رسیدن ایشان در شام                                                    |

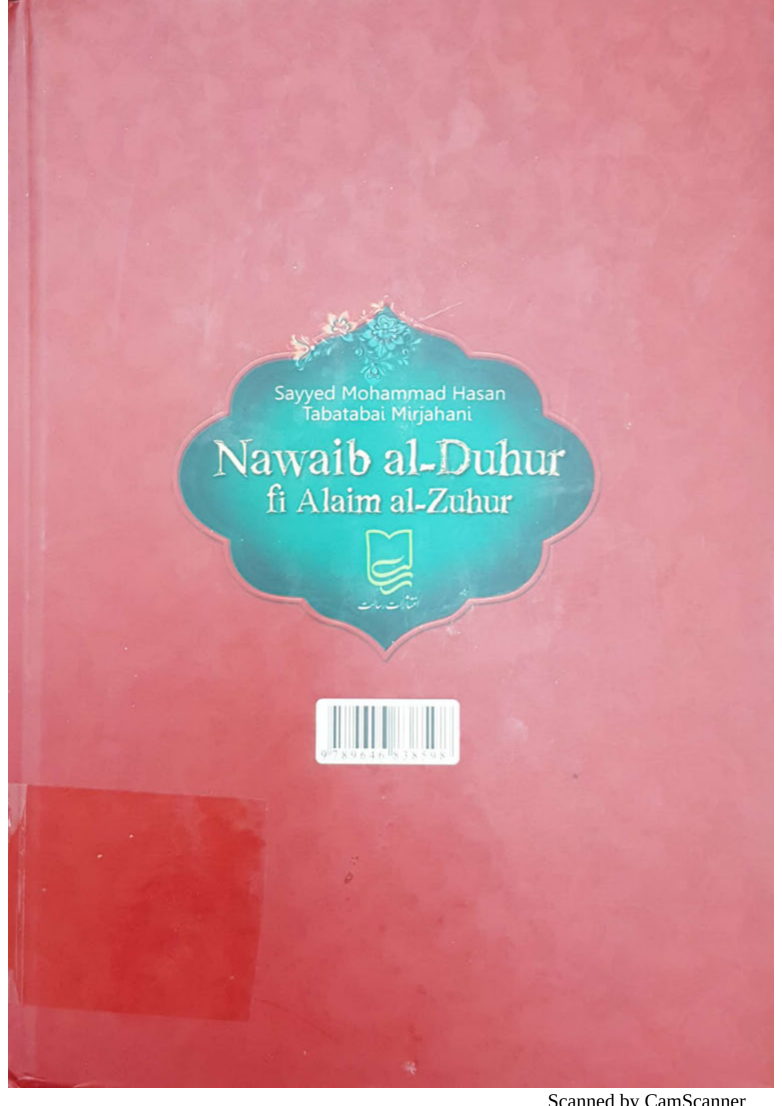
| فرود آمدن لشكر ترك در آمِدو حمله كردن ايشان بر مسلمانان و هلاگ كردن محدا ايشان را به برف و باد         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| و سه مای سخت و فه و د آمدن روم در جزیره و هلاک شدن ایشان به مرض طاعون۳۶۷                               |
| علامت انقراض بني عبّاس ظهور سرخي است در جوّ و ظاهر شدن ستار اي است در مشرق كه مانند                    |
| ماه نور دهد و ظهور قحطی در مشرق و داهیهای در مغرب و مرگی آشکارا در طرف قبله ۳۶۸                        |
| ظاهر شدن آتشی عمودی از سمت مشرق که همهٔ مردم آن را ببینند و وقتی که این آتش ظاهر                       |
| شد، باید مردم تهیّهٔ طعام یک سال برای خود بکنند و حدوث علامتی و حادثه ای در ماه رمضان ۳۶۹              |
| و این ستاره ای از طرف مشرق که مثل ماه شب چهارده نور دهد برای اهل زمین و این ستاره                      |
| در آفاق می گردد در ماه صفر - یا یکی از دو ماه ربیع ، یا در ماه رجب -، و حرکت چینی ها و ترک ها          |
| بنحوی که رومی ها متابعت کنند آنها را با پرچم و صلیب و گرفتن آفتاب در ماه رمضان دو مرتبه                |
| و ظاهر شدن ستارهای که مانند مار به خود پیچد و نزدیک باشد دو سر آن به هم بچسبد و وقوع                   |
| دو مرتبه زمین لرزه در دو شب نحسی و افتادن شهابی از آسمان با صدای شدید در سمت مشرق                      |
| که از آن بلای سختی به مردم رسد                                                                         |
| <ul> <li>ظهور فتنهٔ شدیدی در شام و ظهور فتنهای در مغرب. در آن وقت ملجأ و پناهگاه یمن</li> </ul>        |
| خواهد بو د                                                                                             |
| <ul> <li>ماندن سفیانی مدّت چهار ماه در مصر و کشتن و اسیر کردن او اهل مصر را</li> </ul>                 |
| ● تفسير ﴿حم عسق﴾ و قتل عظيمي در بغداد                                                                  |
| <ul> <li>تفسیر دیگر از ﴿حم عسق ﴾ و سوختن یک سمت بغداد که در یک طرف شط است و به زمین</li> </ul>         |
| فرو رفتن قسمت ديگر از آن                                                                               |
| <ul> <li>فتنهٔ شدید سفیانی در کوفه و اطراف آن و قتل و غارت و اسارت شدید و شکست خوردن لشکر</li> </ul>   |
| سفياني از لشكر شعيب بن صالح                                                                            |
| <ul> <li>خروج شعیب بن صالح در ری با چهار هزار نفر که لباسهای سفید پوشیده باشند و کلاههای</li> </ul>    |
| سیاه بر سر دارند با پرچمهای سیاه                                                                       |
| <ul> <li>مالک شدن مردی شام را و مالک شدن مردی مصر را و وقوع قتال در میان ایشان و بیرون آمدن</li> </ul> |
| مردی از مشرق با پرچمهای سیاه کو چک۷۹                                                                   |
| • سافط که دن سفیانی او لاد جعف و او لاد عناس را و نابه د که دن صاحبان بر حمرهای سیاوین رگ را ۷۹        |

| یفهای که جمع مال میکند و خلیفه شدن کو دک صغیری و خلع شدن او پس از دو سال و         | موت خل                     |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| سمت غربی مسجد دمشق و خروج سه نفر در شام و خروج مغربی ها در مصر علامت               | خسف ق                      |
| مفیانی است                                                                         | خروج س                     |
| می آید مهدی تا آن که هر رئیسی کشته شود و مالک شدن مردی از بنی هاشم و بیرون         | ، بيرون نہ                 |
| دی از بنی امیّه. پس از آن مهدی قیام می کند                                         | آمدن مر                    |
| ت خروج مهدی بیرون آمدن پرچمهای مغربی است به سرکردگی یک نفر مرد لنگی از             | • از علاما                 |
| ده و کافر شدن مردم در آشکارا به خدا                                                | قبيلة كِنا                 |
| روج مهدی از امور بدائیه است و علم آن نزد خداست                                     | • وتتخ                     |
| لَف و ترجمهٔ عبّاس بن مرداس                                                        | • بيان مؤأ                 |
| ک و روم و جنگهای بسیار در روی زمین و باریدن بیست و چهار باران پی در پی پیش         | • نزول تر                  |
| ر مهدی                                                                             | از ظهو                     |
| سدن مردی از بنی عبّاس به نام عبدالله و اواخر سلطان بنی عبّاسی است ۳۸۸              | • مالک ش                   |
| هر مؤمنی به کوفه و ندای آسمانی که نداکننده جبرئیل است                              | • اجتماع                   |
| از روم با زنّار و صلیب می آید در حالتی که نصرانی شده و علامات چندی دیگر ۳۹۰        | • سفياني                   |
| حدیث                                                                               | • ترجمهٔ                   |
| شدن نفس زکیّه و ظاهر شدن آیتی در آفتاب                                             | • کشته                     |
| قائم در هنگام ظهور                                                                 | • سلوک                     |
| ستارهٔ سرخ و خراب شدن ری و فرورفتن بغداد و حرب اولاد عبّاس با جوانان ارمنیّه و     | • طلوع                     |
| جان و وقوع جنگ عظیمی که هزارها هزار کشته شوند                                      | آذرباي                     |
| ظهور دینی جز دین اسلام باقی نخواهد ماند                                            | <ul> <li>زمان ؤ</li> </ul> |
| سلمين بلاد روم و قسطنطنيّه را و شكافته شدن دريـا بـراي مســلمين و فــتح قـــطنطنيّ | • نتح مـ                   |
| ير                                                                                 | به تکی                     |
| ب قسطنطنیّه بحدًی است که شنونده تصدیق نکند                                         |                            |
| ب قسطنطنیّه به روایت عقدالدرر                                                      | • عجايہ                    |
| رق طاطائه ده د دارت اب عمال                                                        | ء عدار                     |

| پایان جزء سوم کتاب و چهارده غزل از اشعار مؤلّف در اظهار اشتیاق به ولی عصر ﷺ ۴۰۷ | • |
|---------------------------------------------------------------------------------|---|
| اشعار عربيّة مؤلّف در سلام به چهارده معصوم ﷺ                                    | • |
| اشعار عربيَّهٔ مؤلِّف در صلوات بر چهارده معصوم ﷺ ايضاً                          | • |
| تاريخ اتمام جزء سوم كتاب نوائب الدهور في علائم الظهور                           | • |

## تذكر:

فهرست مندرجاتی که مؤلف محترم در نسخهٔ اصلی برای جلدهای قبلی تدوین نموده برای جلد چهارم موجود نیست لذا این جلد فاقد فهرست مذکور است.



Scanned by CamScanner